besturdulooks.nordpress.com

مخطباتِ بَهَاولِبُور (۲)

اسلاً کا • فانون بین الممالک فانون بین الممالک

محموداحرغازي

شريعه اكيدمي

بین الاقوامی اسلامی بونیورسٹی، اسلام آباد، پاکستان

besturdubooks.wordpress.eor

## جمله حقوق بحقِّ ناشر محفوظ

نام كتاب أن خطبات بهاول بور ١١

مصنف ذاكثر محمود احمد غازي

تخ تَح وحواثی : ڈاکٹر اکرام الحق لیلین کمیوزنگ : خادم حسین، مجمد ظفر

كمپوزنگ : خادم حسين، محمد ظفر تصحيح : عبدالرحمٰن شاكر

سرورق : محمد طارق اعظم

عُمران طباعت : محمد ممتاز ليافت

ناشر : شریعد اکیدی، بین الاقوای اسلای یونیورشی

طابع : اظهارسنز لا بور

اشاعت اوّل 🗀 ٢٠٠٧ء

تعداد : العداد

قیت ۳۰۰ روپے

عازي مجمود احمه : (۱۹۵۰ م\_....)

خطبات بہاد کپور:اسلام کا قانون بین المما لک ۔ ۵۴۸

ا بین الاقوامی قانون ۲ ـ اسلامی قانون الف ـ عنوان

341.0917671dc2.1 اشاعت اول

besturdubooks, wordpress, com

# فهرست مضامين

| ح ف بانقىدى                                           | شير محمدز مان چشتی |
|-------------------------------------------------------|--------------------|
| <i>چيڻ</i> لفظ                                        | محموداحمه غازى     |
| پهلا خطبه                                             | صفحه               |
| اسلامی قانون ایک عمومی تعارف                          | 1                  |
| دوسرا خظبه                                            |                    |
| اسلام كا قانون بين ألمما لكايك تعارف                  | ۵۷                 |
| تيسرا خطبه                                            |                    |
| اسُلام كا قانون بين المما لكايك تقابلي حِائزه         | 111                |
| چوتھا خطبہ                                            |                    |
| اسلام كا قانون بين المما لكايك تاريخي جائزه           | ۱۳۵                |
| پانچواں خطبہ                                          |                    |
| اسلام کانصورریاست، بین الاقوای تناظر میں              | ۱۸۵                |
| چھٹا خطبہ                                             |                    |
| ہجرت اوراس کا فلسفہ بین الاقوا می تعلقات کے تناظر میں | ٢٣٣                |
| ساتوان خطبه                                           |                    |
| اسلامی ریاست اور غیرمسلموں ہے اس کے تعلقات            | revi               |
| آثعوان خطبه                                           |                    |
| اسلام کانصور جنگ اور قانون جنگ                        | ۳۱۵                |
| نوان خطبه                                             |                    |
| اسلام میں غیر جانبداری کاتصور                         | roz                |

besturdubooks.wordbress.com

<u>۳۲۷</u>

#### دسوال خطبه

اسلام میں پرائیویٹ انٹر میشنل لا ۹۰

گیارهوان خطبه

موجود ه دور میں قانون بین المما لک کی معنویت

بارهوال خطبه

مسلم اقليت جديدلاد ين رياستوں بيس

اشاري ١٥٠٥

besturdubooks.Worldpress.com



### حرفِ تصدير

#### نحمده ونصلّي عليّ رسوله الكريم و عليّ آله واصحابه أجمعين

فقہ اسلامی کاعظیم الثان ذخیرہ صدیوں پر محیط ہے۔ انسان کی اقتصادی، سیای، معاشر تی، ثقافتی، اور تدنی زندگی کا شاید ہی کوئی شعبہ ہوجس کے بارے میں قرآن وحدیث ہے استفادہ واستنباط کرتے ہوئے فقہائے اسلام نے ان شعبوں میں اسلامی منج کو منضبط نہ کیا ہو۔ بین الاقوای تعلقات کا شعبہ بھی اس ہے مشتی نہیں۔

فقداسلای کی عظیم میراث میں اسلام کے قانون بین الممالک یا بین الاقوامی قانون کو انسیسو "کی جو جو دسیسو گلالی اصطلاح لفظ نسیسو ق"کی جمع ہے۔ جو اسلای ادب و تاریخ بین نسوان نگاری (biography) اور بالخصوص نبی اکر مانسیسی کی سیرت طاہرہ کے لیے عام ستعمل ہے۔ چلئے کا مفہوم رکھنے والے مادہ سی رسے ماخو ذر سیسیو ق"ک ففظی معنی ہیں روش" نظر زعمل ، روبیہ یا اسلوب زندگی ۔ اصطلاحی اعتبار سے سیسیس سے مراد مسلمانوں کا وہ طرزعمل یا روبیہ ہے جو انہیں غیر مسلموں سے تعلقات، جنگ وصلی ، دوسری ریاستوں سے میل جول ، اور دیگر بین الاقوامی یا بین الممالک اواروں اور افر ادسے "معاملہ کرنے بین اپنانا چا ہیں۔ اسلامی قانون کا وہ شعبہ جواس موضوع کا احاطہ کرتا ہے، میسیو کے عنوان سے معروف ہے ۔ علامہ محماعلی تقانوی کی تالیف کشاف اصطلاحات الفنون و العلوم میں السیسیو کی تحریف یوں کی تحریف یوں

"جمع سيرة. والسيرة هي اسم من السير ثم نُقلت الى الطريقة ثمّ

bestudubookesiligide ess غلبت في الثسرع على طريقة المسلمين في المعاملة مع الكافرين والساغيين و غيير هما من المستأمنين والمرتدّين واهل الذَّمة، كذا في البرجندي و جامع الرموز."

> قانون بین الممالک کے حوالے ہے میسیکسوکی اصطلاح استعال کرنے کے لیے شرف اڈلیت کا حامل امام زید بن علی (متوفّی ۲۰اھ) کو قرار دیا جاتا ہے جنہوں نے اپنی کتاب المسجموع في الفقه مين اسموضوع يرايك بوراباب كهامراس موضوع يستقل تصنيف امام ابو حنیفهٌ (متوفّی ۵۰ اه) کی کتساب المسیسر ہےجوامام محمد بن الحن شیبانی (متوفّی ۱۸۹ھ) کی روایت سے کتاب السیسر السصسفیسر کے نام سے موسوم ہوئی۔ تاہم شیبانی کی کتاب السيو الكبير كاشاراس فن كى المبات الكتب من موتا بيدامام شيباني كى آخرى تالف بـ علامه ابو کمرتحدین احدالسزهی (التوفّی ۴۸۳ ۵)صاحب السمبسوط، نے اس کی شرح لکھی۔جو صلاح الدین المنجذ کی تحقیق وتخ تئے کے ساتھ اشاعت پزیر ہو چکی ہے۔ اس کتاب میں شیبانی نے قر آن وحدیث کی روشی میں اہل اسلام اور اہل حرب کے درمیان اسیروں ، امان اور مستأ منین ، دارالحرب سے دارالاسلام میں وارد ہونے والےسفراء ملح بحکیم،اموال غنیمت،اسلح،مواثی، اراضی ،غلاموں،معاہدات،نقضِ معاہدات اوران جیسے پینکڑ وں مسائل پر بحث کی ہے۔اس طرح اسلام کے قانونِ وُ وَلی کے لحاظ سے اس کتاب کی اہمیت واضح ہوتی ہے۔ ہارون الرشید نے اسے ا بیے عہد کے لیے سر مایۂ افتخار قرار دیا اور دولت عثانیہ کے دور میں اس کا ترکی میں ترجمہ کیا گیا۔ قانون بین الممالک میں شیبانی کوستر ہویں صدی سیجی کے فاضل سیاس مد براور ماہر قانون ہیو گوگر دیمیس (Hugo Grotius) متو فی 1645 ء پر سبقت حاصل ہے۔

> دورِ حاضر میں ڈاکٹر محمد اللہ کی کتاب The Muslim Conduct of State (لا مورية شخ محد اشرف،١٩٤٣، ط٦) مين اس موضوع پرمفيد مباحث موجود بين اور بلاشبه اس صمن میں پیخقیقی تالیف امتیازی مقام کی حامل ہے۔ابوز ہرہ کےمخضررسالہ کےعلاوہ علی علی منصور

حرنب تفلاي

کی تتاب المنسویه بعد الاسسلامید و القانون الدولی العام بھی قابل ذکر ہے۔اس من میں من میں من میں من میں من میں م متاز سعودی فاضل اور بین الاقوامی اسلامی بو نیورشی کوالالہور کے سابق ریکٹر، ڈاکٹر عبدالحمید احمد ابوسلیمان کی انگریزی تالیف کاذکرنا گزیرہے جس کاعنوان حسب ذیل ہے:

"The Islamic Theory of International Relations:

New Directions for Islamic Methodology and Thought [Herndon, Va(USA), International Institute of Islamic Thought, 1987; 184pp.]

ڈاکٹر ابوسلیمان نے مصر میں اعلیٰ تعلیم کے بعد یو نیورٹی آف پنسلویینیا (فلا ڈلفیا) سے بین الاقوا می تعلقات کے موضوع پر ہی پی ان گھ ڈی کی ڈگری ۱۹۷۳ء میں حاصل کی، چنانچہ وہ اس کتاب کی تعلقات پر مشمل تایف کے لیے علوم جدید وقد یم سے پوری طرح کیس تھے۔اس کتاب کی پندرہ صفحات پر مشمل نہایت وقیع فہرست مصا در اس موضوع کے طالب علم کے لیے ایک مفید را ہنما کی حیثیت رکھتی نہایت و میں اہمیت کی جہ ساتہ محدود کی قلاحی نے اس کواردو کا جامہ پہنایا اور بیداردو ترجمہ دبلی سے قاضی پبلشر ز حاصل ہیں۔ محمد عبد الحی فلاحی نے اس کواردو کا جامہ پہنایا اور بیداردو ترجمہ دبلی سے قاضی پبلشر ز نے ۱۹۸۹ء میں شائع کیا۔

خطبات کا زیرنظر مجموعہ پروفیسر ڈاکٹر محمودا حد غازی کے رشحات فکر کا بتیجہ ہے۔ ڈاکٹر صاحب کا اسم گرای علمی دنیا میں علوم اسلامی سے شغف رکھنے والے کسی طالب علم کے لیے مختاج تعارف نہیں۔ ادار ہُ تحقیقات اسلامی اور بین الاتوامی اسلامی یو نیورٹی میں تحقیقی و قدر اسی خدمات سرانجام دیتے ہوئے انہیں تین عشرول سے زائد عرصہ ہو چکا ہے۔ اس دوران میں ان کی بیسیوں تصانیف مصد مشہود پر آپیکی ہیں۔ حکومت پاکتان کے وزیر غذہی امور اور مین الاتوامی اسلامی یو نیورٹی اسلام آباد کے رئیں الجامعہ جیسے مناصب جلیلہ پر بھی فائز رہ بچے ہیں۔

واکر محد حمید الله مرحوم کے خطبات بہاولپور کے تتلسل میں اسلامیہ یونیورش

بہاولیور نے 1998ء میں ڈاکٹر محوداحمہ غازی کواسلام کے قانون بین المما لک پرخطبات کے لیے معوصی مدعوکی اور یہ مجموعہ خطبات، یو نیورٹی کی طرف سے شائع ہوا۔ اب ڈاکٹر صاحب کی خصوصی اجازت سے اس کاز برنظرا لیڈیٹن شریعہ اکیڈی کی طرف سے شائع کیا جارہا ہے۔ خاصی مدت سے میں کتاب متداول نہیں رہی تھی۔ امید ہے اس اشاعت سے اس موضوع کے طلبہ کی میضرورت پوری ہو جائے گی۔ اس ایڈیشن کے لیے از سر نو جدید کمپیوٹر کمپیوٹر کمپوزنگ اور بار دگر مختاط پروف خوانی کے علاوہ اشاریہ کا بھی اضافہ اور استعمال میں کے علاوہ اشاریہ کا بھی اضافہ کردیا گیا ہے جس سے کتاب کی افادیت میں اضافہ اور استعمال میں سہولت ہوگی۔ ڈاکٹر صاحب نے جس عالمانہ اسلوب کے ساتھ اس موضوع پر جامع معلومات عصری زبان میں مرتب فرما دی ہیں ، اس کی شہادت کے لیے کئی تقریظ کی ضرورت نہیں ، متن عصری زبان میں مرتب فرما دی ہیں ، اس کی شہادت کے لیے کئی تقریظ کی ضرورت نہیں ، متن

آخر میں ہماری دعاہے کہ رہبے رحیم اس گراں قدرعلمی کا دش کے لیے ڈاکٹر صاحب کو اجر جزیل عطا فرمائے اوراس کی رحمتیں اور برکمتیں اس کا رخیر کی پیکیل میں شامل سب شرکاء کے شامل حال رہیں۔ آمین

و آخر دعوننا أن الحمد لله ربّ العالمين .

احقر العباد شیر محمد زمان چشتی ڈائر کیٹر جزل، شریعه اکیڈی، بین الاقوامی اسلامی یو نیورشی، اسلام آباد همچرم الحرام ۱۳۲۸ هر۲۹ جنوری ۲۰۰۰ء idpless.com

## يبش لفظ

برصغیری جامعات اور عالمی اداروں میں توسیعی خطبات کی روایت گو عام نہیں، لیکن بالکل نابید اور نامانوس بھی نہیں۔ بیسویں صدی کے نصف اوّل میں حکیم الامت حضرت علامہ اقبال کے مدراس میں دیے گئے عالمانہ خطبات، علامہ سید سلیمان ندوی کے سیرت پر دیے گئے آتھ خطبات اور مشہور اگریز نوسلم دانشور محمد مار ماؤیوک پکتھال کے خطبات بیسویں صدی کی تنیسری اور چوتھی دہائی میں علمی خطبات کی نمایاں مثالیس ہیں، یہ سب خطبات مدراس میں ایک غیرسرکاری اور چوتھی دہائی میں علمی خطبات کی نمایاں مثالیس ہیں، یہ سب خطبات مدراس میں ایک غیرسرکاری ادارے کی دعوت پر دیے گئے۔ مدراس کی اس قابل رشک روایت کے بعداسلامیہ یونیورٹی بہاول پور نے اس بھو لی بسری روایت کو زندہ کرنے کی کوشش کی۔ ۱۹۸۰ء میں اس وقت کے دائس چانسلر پر وفیسرعبدالقیوم قریش کی دعوت پر عالم اسلام کے متاز ترین محقق اور عالم ڈاکٹر محمد کے دائس چانسلر پر وفیسرعبدالقیوم قریش کی دعوت پر عالم اسلام کے متاز ترین محقق اور عالم ڈاکٹر محمد کے دائس جاندہ سے موضوع پر بارہ خطبات دیے، جوخود ڈاکٹر صاحب مرحوم کے الفاظ میں علم و حکمت کے بارہ سرچشمی ثابت ہوئے اور سیرت کے بارہ اہم پہلوؤں پر بیسویں صدی کی مقبول ترین کتابوں میں شارہوئے۔

اسلامیہ بینورٹی بہاول پور نے اس روایت کو برقر ارر کھنے کی کوشش کی، لیکن بعض اسباب کی بنا پر بیسلسلہ معطل رہا، پندرہ ساب کی بنا پر بیسلسلہ معاری ندرہ سکا۔ ۱۹۸۰ء سے لے کر ۱۹۹۵ء تک بیسلسلہ معطل رہا، پندرہ سال کے وقفے کے بعد محترم جناب ڈاکٹر محمد بوسف فاروقی صاحب نے (جواس وقت وہاں شعبہ اسلامیا ت کے سربراہ اور کلیے معارف اسلامی کے ڈین تھے ) اس روایت کو دوبارہ زندہ کیا۔ ان کی معارف اسلامیا ت کے سربراہ اور کلیے معارف اسلامی کے ڈین تھے ) اس روایت کو دوبارہ زندہ کیا۔ ان کی مخبر براہ اور اہل علم وضل کی مخبر براہ اور اہل علم وضل کی اس کہکشال میں جگہ پانے کو اپنے لیے ایک بے پایاں اعز از سمجھ کر اس پروگرام میں حصہ لینے پر آمادگی ظاہر کردی۔

كلاه كوشه دبتقال بآفقاب رسيد

پيْر لفظ <mark>پيْر لفظ الم</mark>ارية

چنانچہ مارچ 1990ء کے اواخر کی تاریخیں ان خطبات کے لیے طے ہو گئیں۔ حالات اور زمانے کی رعایت سے اسلام کا قانون بین الاقوام ان خطبات کا موضوع قرار پایا۔ اسلام کا قانون بین الاقوام ان خطبات کا موضوع قرار پایا۔ اسلام کا قانون بین المما لک ایک ایسا موضوع ہے جو پہلی صدی ہجری کے اواخر سے فقہائے اسلام کی دلچیسی کا موضوع رہا ہے۔ حضرت امام زید بن علی (م ۲۰ اھ) سے لے کر دور متازم کی دفتہائے کرام تک ، سب نے اسلام کے قانون جنگ وصلح کو اپنی تحقیق وتصنیف کا موضوع قرار دیا۔ صدیث وفقہ کی ہرا ہم کتاب بیں الواب السیر اور الواب الجہاد کے عنوان سے اسلام کے بین الاقوامی قانون کے احکام ریحثیں موجود ہیں۔

بیبویں صدی کے آغاز ہے ہی فقہ اسلامی کے دوسر ہے مباحث و ابواب کی طرح دوسر ہے مباحث و ابواب کی طرح دوسر ہے مباحث و ابواب کی طرح دوسر ہے ہوگیا تھا۔ ڈاکٹر محمہ میداللہ، مولانا سید ابوالاعلی مودودی، استادعلی علی منصور، ڈاکٹر و بہد زحیلی (حفظہ اللہ) اور ان کی سطح کے متعددالل علم نے ایک شخ اسلوب اورایک نئی ترتیب ہے جنگ وصلح کے اسلامی قوانمین کو مرتب کرنے کا بیر ااٹھایا، ان فاضل اہل علم کی کاوشوں کا مجموعی نتیجہ یہ نگلا کہ اسلام کا قانون بین الاقوام ایک منفر داور جداگانہ شعبہ علم کے طور پر آج کی علمی دنیا ہیں متعارف ہوا اور مشرق ومغرب کے بہت ہے منصف مزاح فیر مسلم اہل علم نے بھی اس کو ایک معتبر شعبہ علم کے طور پر نہ صرف تسلیم کیا، بلکہ اغی تحقیقات و تا لیفات سے اس میں مفیدا ضافے کیے۔

ودت گزرنے کے ساتھ ساتھ اسلام کے قانون بین الاقوام والمما لک کی اہمیت بردھتی جارہی ہے۔ جیسے جیسے گلو بلائز بیٹن اور عالم گیریت کے نصورات کوفر وغ حاصل ہور ہا ہے فقد اسلامی کے اس اہم شعبے سے اہل علم کی ولیجی میں بھی اضافہ ہور ہا ہے۔ آج عالم گیریت کے گوتا گوں چیلنجوں کا جواب دینے اور گلو بلائز بیٹن کے پیدا کردہ مسائل سے عہدہ برآ ہونے کے لیے ' فقد سیر'' کا از سرنو مطالعہ تا گزیر ہے۔ آج جہاں اسلام کے قانون جنگ وصلح کودورجد بید کے بین الاقوامی انسانی قانون کے سیاق وسباق میں واضح کرنے کی ضرورت ہے۔ وہاں بعض تصورات واجتہا دات پر نے سرے سے خور کرنے کی بھی ضرورت ہے۔

wordpress.com

راقم سطور بید دعویی کرنے کی جسارت تو نہیں کرسکتا کہ زیرنظر کتاب اس ضرورت کی یحیل کرسکتی ہے۔ تاہم پیضرور عرض کیا جاسکتا ہے کہ اس کتاب کے ذریعہ'' فقہالسیر'' کا ایک واضح تصور اور اس کے عہد به عہد ارتقا کا ایک اجمالی نقشہ قارئین کے سامنے آجاتا ہے۔ ان خطبات میں بعض ایسے موضوعات ومسائل پر بھی گفتگو کی گئی ہے جوعلم سیر کا براہ راست حصہ بھی نہیں رہے،لیکن آج علم سیر میں ان کی معنویت اور اہمیت بڑھ گئی ہے۔ آج کے بین الاقوامی تناظر میں اسلام کے تصور ریاست اور ایک مثالی اسلامی ریاست کے کم سے کم تقاضوں برآج دنیا بھر میں بحث و تتحیص ہورہی ہے۔ برادرمسلم مما لک افغانستان، ایران،سوڈ ان اورسعودی عرب کے تجربات پر بھی بہت بچھ لکھا جارہا ہے۔ پھر غیرمسلم ممالک میں مقیم مسلم آبادیوں کی اہمیت، تعدادادرائرات میں روزافزوں اضافے نے ان آبادیوں کے مقای توانین سے تعلق ا دراس کی نوعیت اوران مسلمانوں کی دینی ذمہ داریوں کے بارے میں بہت سے نے سوالات کو جنم دیا ہے،ان سوالات کا جواب ایک نئ نقہ — فقہ الاقلیات — کی تد وین کا متقاضی ہے۔ ہیہ فقه الاقلیات اسلام کے دستوری قانون کا حصہ بھی ہوگی ادر اسلام کے بین الاقوامی قانون کا بھی ۔اس کا تعلق فقدا ملام کے شعبہ معاملات ہے بھی ہوگا اور شعبہ ہائے عبادات ومنا کات ہے۔ بھی۔ آج کے حالات میں دن بدن اس کی ضرورت بڑھ رہی ہے کہ فقہ الاقلیات کو مرتب و مدن کیا جائے اوراس کے احکام کو متع کر کے دنیا کے سامنے پیش کیا جائے۔

خطبات بہاول پور(۱۱) میں انہی امورکو پیش نظر رکھنے کی کوشش کی گئی ہے۔ یہ خطبات مخضرنوٹس کوسامنے رکھ کرزبانی ہی دیے گئے تھے۔ ان کوصوتی تبجیل سے صغیر قرطاس پر منتقل کرنے کا ابتدائی کام اسلامیہ یو نیورٹی بہاول پور کے اسا تذہ نے کیا۔ جناب پروفیسر ابرارگی الدین اور جناب و فیسر ابرارگی الدین اور جناب و انگر محمد یوسف فاروتی نے ذاتی دلچینی سے اس کام کی شکیل کرائی۔ بہاول پور کے اس ابتدائی ایڈیشن کو اب دس گیارہ سال کا عرصہ ہوگیا ہے۔ یہ ایڈیشن طویل عرصے کم یاب بلکہ نایاب تھا اور اسلامیات اور قانون کے طلبہ کی طرف سے باربار اس کی ووبارہ اشاعت کی خواہش نایاب تھا اور اسلامیات اور قانون کے طلبہ کی طرف سے باربار اس کی ووبارہ اشاعت کی خواہش کی جاتی تھی۔ یہ بات میرے لیے باعث مسرت ہے کہ شریعہ اکیڈی نے آس کتاب کو اپنی

مطبوعات کے پروگرام میں شامل کرنے کا فیصلہ کر کے مجھے عزت بخش ۔ پہلے ایڈیشن کی طرح اب اس دوسرے ایڈیشن کے ضمن میں بھی ڈاکٹر محمد یوسف فاروقی صاحب ہی کی دلچیبی اصل محرک ثابت ہوئی ۔ میں ان کا دل کی گہرائیوں سے شکر گزار ہوں ۔اس سلسلے میں حافظ حبیب الرحمٰن اور شریعہ اکیڈی کے سابق ڈائز بکٹر (مطبوعات) جناب ڈاکٹر محمد طاہر منصوری بھی میرے شکریہ کے مستحق ہیں ۔

شریعہ اکیڈی کے موجودہ سربراہ ڈاکٹر شیر محمد زمان صاحب نے جس ذاتی دلچیں اور اہتمام سے اس کتاب کی طباعت کے مختلف مراحل کی نگرانی فرمائی وہ ان کی بے پایاں علم دوتی کے علاوہ ناچیز راقم سے ان کی دیرینہ محبت اور شفقت کے لیے ڈاکٹر صاحب کا شکر گزار ہوں۔

ابنداء میں خیال تھا کہ طبع ٹانی ہے قبل ان خطبات پر از سرنومفصل نظر ٹانی کی جائے لیکن بہت ہی دوسری مصروفیات کے باعث نظر ٹانی کا سیارادہ بائیے تکمیل تک نہ پہنچ سکا، لہذا ہے کتاب بغیر کسی نظر ٹانی کے قارئین کی خدمت میں پیش کی جارہی ہے۔

میری دعاہے کہ اللہ تعالی اس کتاب کو قار کین کے لیے مفید اور میرے لیے اخروی نجات کا ذریعہ بنائے۔

> ڈاکٹرمحموداحمد غازی اسلام آباد سماذوالقعدہ ۱۳۲۷ء کرمبر۲۰۰۷ء

wordpress.com besturduk يهلاخطبه اسلامی قانون آلیگولی قارف besturdubooks.wordpress.com

urdibooks.nordpress.

#### بسم الثدالرخمن الرحيم

#### نحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين

محترم جناب صدرجلسه، قائل احترام دائس چانسلرصاحب، برادران کرام، خوابران عظام!

اس سلسد خطبات کے پہلے خطبے کا موضوع ہے ''اسلامی قانون ایک تعارف' اسلامی قانون ایک تعارف' اسلامی قانون جن قانون جن کانون کے اس تعارف کی ضرورت اس لیے پیش آتی ہے کہ جب ہم اسلام کے قانون جن المما لک یامسلم انٹریشن لا پر بات کرتے ہیں تو اس بی ایسے بہت سے بنیا دی اور اسای تصورات زیر بحث آتے ہیں جو اسلامی نقد یا اسلامی قانون کے ہرمیدان اور شعبے سے تعلق رکھتے ہیں۔ یدوہ اصول ہیں جو نقد اسلامی کے ہرشیعے میں کار فرما نظر آتے ہیں۔ جب تک ان بنیا دی تصورات اور اسای اصول ہیں جو نقد اسلامی کے ہرشیعے میں کار فرما نظر آتے ہیں۔ جب تک ان بنیا دی تصورات اور اسای اصول میں جو نقد اسلام کے قانون بین المما لک کو بھتا اور اس کے بہت سے احکام کی پشت پر کار فرما فلنے اور حکمت کا اعمازہ کرنا ہوا و شوار ہے۔

اس دوریس اسلای قانون عام طور پر ادر اسلام کا قانون بین الممالک خاص طور پر مسلمانوں کی بقاادر دنیائے مسلمانوں کی بقاادر دنیائے اسلم کی آزادی کے تحفظ کا دارد مدار بری حد تکان کے ہم شریعت پر ہے۔ آج جو طرز عمل وہ فقہ

اسلامی کے بارے میں اختیار کریں گے وہ آئندہ آنے والے بہت سے قکری، ثقافتی اور تہذیبی مسائل میں ان کے رو بے کاتعین کرے گا۔ آج دنیائے اسلام ایک غیر معمولی قکری کھکٹ سے گزر رہی ہے جس کا سب سے بڑا محور اسلامی قانون کے بنیادی تصورات اور اساسی اصول ہیں۔ اگر دنیائے اسلام کا میابی کے ساتھ اس کھکٹ سے گزرگئی تو خوش آئند ستقبل، باوقار آزادی اور اقوام عالم میں قائد انداور معلمانہ کردار اس کے منتظر ہیں۔ بصورت ویگر نہیں کہا جا سکتا کہ یہ کھکش اور کتنی طویل ہوگی اور کہاں جا کر مظہرے گی۔

شایدیمی وجہ ہے کہ آج سے تقریباً محصر سال پہلے علامہ اقبال نے اسلامی قوانین پر غوروخوض کی ضرورت کا احساس کیا۔انہوں نے صوفی غلام مصطفیٰ تنبسم کے نام ایک خط میں جوعالیًا ١٩٢٥ء کی کسی تاریخ میں لکھا گیا تھا، کہا تھا کہ سلمانوں پراس وقت جووفت آیا ہے یہ بروانازک دور ہے۔ فد بہ اسلام زمانے کی کسوٹی پر کساجار ہا ہے۔ اس وقت مسلمان یا تو اپنی آزادی وبقا کی جنگ لزرہے ہیں یااسلامی قوانین پرغور کررہے ہیں۔ پھرعلامه اقبال نے لکھا کہ میرے خیال میں اس زمانے میں ضرورت اس بات کی ہے کہ دور جدید کے اصول قانون پرایک تقیدی نگاہ ڈال کر احکام اسلام کی ابدیت کو تابت کیا جائے ، جو خض اس کام کوکرے گا اور احکام اسلامید کی ابدیت کو تابت كرے گا، وہ مير يزد كياس دوركامجدو موگا۔اس سے اندازہ موتا ہے كمعلامه قبال كى نظر میں پاکستان بننے سے تقریباً ۳۰،۲۵ سال پہلے سے،اسلامی قوانین برغور وفکر اور محقیق کا کام کتنی اہمیت رکھتا تھا اور وہ برصغیر کے مسلمانوں کی آ زادی کے بعد پیش آنے والے مسائل و معاملات پرکتنی گہرائی سےغور کرر ہے تھے۔علامدا قبال کی مختلف تحریروں اور بیانات میں ان خطوط ک طرف اشار ہے بھی ملتے ہیں جن کی بنیاد پروہ اسلامی توانین پرغور کرنا چاہتے تھے۔ آج ہماری من حیث القوم بیذمدداری ہے کہ ہم علامدا قبال کے افکار و تجادیز کوسامنے رکھتے ہوئے ایک ایسا نتشه کار وضع کریں جس ہے کام لے کراسلامی قوانین کا نفاذ کیا جاسکے اور وور جدید کے انسان ساخة قوانين پران كى برترى ثابت كى جاسكے۔

چنانچة ج ضرورت اس بات كى ہے كه دور جديد كے دهمسلم دانش ور اور محققين جو

اسلامی قانون اور فقہ ہے واقفیت رکھتے ہیں اور جن کواللہ نے بیصلاحیت دی ہے کہ وہ دور جدید کے اصول قانون اورنصورات قانون پرنگاہ ڈال سکیس ان کی پیلٹی اوراجتماعی ذمہ داری ہے کہ وہ احکام اسلامیہ کی ابدیت کو ثابت کریں اور دور جدید کے تصورات کی روشنی میں دنیا کو بہ بتا کمیں کہ اسلام کے قوانین ہی انسان کے درد کا بداوا ہیں۔ایک صحیح الخیال مسلمان جس کواس بات کا مکمل یقین ہے کہ اسلام ہی اللہ تعالیٰ کا آخری پیغام ہے، جس کواس بات پرشرح صدر حاصل ہے کہ اسلام کا قانون ہی انسان کے انفرادی اور اجتماعی مسائل کاحل ہے اور جو ہردور میں اسلامی شریعت کی معنویت اور صلاحیت برکامل ایمان رکھتا ہے اس کے لیے تو معاملہ زیادہ مشکل نہیں ہے۔علامہ اقبال نے جوتوجہ دلائی ہے وہ ان لوگوں کومطمئن کرنے اور قائل کرنے کے لیے ہے جن کا اسلام پر ایمان یا تو ہے نہیں یا کمزور ہو چکا ہے، جواسلام پر یا تو کار بندنہیں ہیں یااسلام ہےان کی وابشگی بہت کمزور ہو چکی ہے۔ایسے لوگوں کے لیے اسلام کے تصور حیات، پیغام، تعلیمات اور قوانین کواس انداز میں پیش کرنا کہا ہے۔ سب لوگ دور جدید میں احکام اسلامیہ کی ابدیت پر پوری طرح مطمئن ہو جائیں ، وقت کی سب سے بردی علمی اور فکری ضرورت ہے۔ بید در حقیقت ایک مجد داند کام ہے جو پوری ونیا کےمسلمانوں کا بالعموم اور پاکتانیوں کا بالحضوص ایک اجتماعی فریف ہے۔ کوتکہ پاکتان ہی کےمصور اور پاکتان ہی کے فکری بانی اور مؤسس نے اس کی اہمیت کوسب ہے پہلے محسوس کیا تھااوراس کی طرف توجہ دلا أی تھی۔

اسلامی قوانین کی ایک دوسری اہمیت بھی ہم پاکستانیوں کی ملی اور اجتماعی زندگی کے لیے خاص طور پر اور دنیائے اسلام کی ملی اور اجتماعی زندگی کے لیے عام طور پر محسوس کی جارہی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ آج مسلمان اپنی بقا اور شخص کی جنگ لڑر ہے ہیں۔ دنیا میں ہر جگہ عالم گیر قوتیں ان کے شخص کو مثانے کے در یہ ہیں۔ آج مسلمانوں کو ایک عالمی نظام میں اس طرح سمو لینے کی کوشش ہورہی ہے کہ جس میں سلمانوں کو میٹوس ہی نہ ہوسکے کہ ان کا تشخیص کہاں کہاں مجروح ہوا ہوا ہے اور کیسے کیسے ان کے جسد ملی کو تار تار اور بے زبان و بے لباس کرنے کی کوششیں کی جارہی ہیں۔ چنانچہ آج مسلمانوں کی تاریخ پر جملے کیے جارہے ہیں، مسلمانوں کے اقتدار کو مغربی طور

طریقوں کے تابع کیا جارہا ہے، اوران کی ثقافت کو تقیدی تملوں کا نشانہ بنایا جارہا ہے۔ یہاں تک کدوہ طلقے ، وہ تہذیبیں اوروہ ممالک جو آزادی رائے کے علم بردار ہیں اور آزادی گفتار کامر کز سمجھے جاتے ہیں ، جہال سے جدید مغربی انقلاب کا آغاز ہوا جس کا بنیا دی نغرہ بی تھا نغرہ آزادی ، مساوات اور براوری یعنی لالبرتے (La liberte) لیگا لینے (legalite) اور افراز ہے (Lafraternite) جو ۱۹۸۹ء کے فرانسی انقلاب کے تین مشہور نغرے ہیں۔ آئ و افراز ہے وارڈ النے کی اجازت نہیں ہے۔ اس لیے کہ آئ انہوں نے محسوں کرلیا ہوا کہ سہر کی جو آئے ہوا کی بہت ہو کہ سے کہ یہ چھوٹی می چیز جس کو چا ہے اسلامی و نیا ہیں زیادہ اہمیت کا حالی نہ سمجھا جارہا ہوا کی بہت برے انقلاب اور تبدیلی کا پیش خیمہ طابت ہو سکتی ہے۔ ان کے خیال میں بیرس کی ایک نواجی بہت برے انقلاب اور تبدیلی کا پیش خیمہ طابت ہو سکتی ہے۔ ان کے خیال میں بیرس کی ایک نواجی سکت کی مساف بیرے انقلاب اور تبدیلی کا پیش خیمہ طاب کہ کہ دو سرے معنی سے ہیں کہ اس کو اپنے تشخص اور انفر او بت کا احساس ہو چاہے ، جو آگے چل کر دو سرے پہلوؤں ہیں بھی فلا ہر ہو سکتا ہے۔

آج مغرب کو جو چیز سب سے زیادہ خطرے کا باعث محسوں ہور بی ہے دہ اسلام کا قانون اور مسلمانوں کی شریعت اور نظام حکومت ہے۔ پچھلے پچاس سالوں کے دوران مغرب کے مفکرین نے اسلامی قوانین اور شریعت پر جو پچھکھا ہے اس کی بنیادی اسپر شاور دوح بیر بی ہے کہ دنیا کو یہ باور کرادیا جائے کہ اگر اسلامی قوانین ایک بار پھر اسلامی دنیا میں کار فر باہو گئے تو اس کے مغرب کی تہذیبی اور فکری بالادتی کو تھیں پنچے گی ، لہذا اپنی بالادتی کے تحفظ کی خاطر بالاوست مغربی قوتوں کی کوشش غیر شعوری اور شعوری دونوں طرح سے یہ ہے کہ سلمانوں کو اسلامی قوانین سے دور رکھا جائے۔ اسلامی قوانین کے بارے میں ایسی غلط فہمیاں پیدا کر دی جائیں کہ سلمان این کے اس کے خاص کیں۔

ان حالات میں اسلامی توانین پر بالعموم اور اسلام کے بین الاتوامی قوانین پر بالخصوص مسلمانوں کو بنجیدگی اور ذمہ داری سے غور کرنے کی ضرورت ہے۔ بین الاقوامی قوانین پرغور کرنے کی ضرورت خاص طور پراس لیے ہے کہ آج دنیا کے لیے نئے نظام تشکیل دیے جارہے ہیں۔ بین الاقوامیت کا دوردورہ ہے اور ہر چیز میں ایک تم کی عالم گیریت بیدا ہوری ہے۔ مغربی دنیا بھی اس کرة ارض پراپی بالاوتی کوقائم رکھنے کے لیے ایک نیاورلڈ آرڈر تفکیل دے رہی ہے۔ جس کے لیے ایک نیاعالم گیرنظام ،ٹی عالمی تہذیب اور سیاست ومعیشت کے نئے نئے نششہ ہائے کارتر تیب دیے جارہے ہیں۔

دنیا کو ضرورت ہے کہ وہ نے نقتے بتائے ، اس لیے کہ و نیا محسوں کرتی ہے کہ اس کو نیا نظام بتانے کی ضرورت ہے۔ لیکن اگر کی قوم یا تہذیب کے پاس پہلے سے بتا بتایا نظام موجود ہو،
ین الاقوای تعلقات، بین الاقوای قانون لین دین اور بین الاقوای کیل جول کا پہلے سے پور انظام موجود ہو، اس کو ظاہر ہے کہ از سرنو کی نظام کی تشکیل کی ضرورت نہیں ہے۔ البت الی کی قوم یا تہذیب کی بید مہداری ضرور ہے کہ وہ زمانے کے تغیرات اور تقاضوں کو پیش نظر رکھا ور ہر دور کی زبان اور محاور ہیں فلم سے کہ ہم زبان اور محاور ہیں فلم سے کہ ہم اپنے تصورات کو پیش کرتی رہے۔ آج ہماری میں فلم مراب کہ ہم اس اسلام کے عالمی نظام کے بنیاوی تصورات کو دور جدید کے سیات میں بیھنے کی کوشش کریں، بلکہ اس دور کی زبان میں ان تصورات کو پیش کریں اور اس دور کے تصورات پر علامہ اقبال کی تجویز کے مطابق تحقیق نگاہ ڈال کرا دکام اسلام کے کابدیت کو نابت کریں۔

ان حالات بی بی بی بی بی بی بی بی بی المامید یو ندر فی ، بهاول پور نے برا بر کل قدم انھایا ہے جس کے لیے جناب واکس چانسلراور دیگر حضرات تیریک کے ستحق بیں کہ انہوں نے اسلای و انین پرعموی مطالعے کا ایک سلسلہ شروع کیا اور اس کا آغاز اسلای قوانین کے اس شعبے سے کیا جس کی آج ساری و نیا کوسب سے ذیادہ ضرورت ہے۔ کہنے والے کہتے بیں کہ ایک مسلمان ملک اپنی علاقائی حدود کے اندر جو اور جس متم کے قوانین چا ہے نافذ کر سکتا ہے، لیکن بین الاقوای سطی پر اللای احکام کا نفاذ اس دور بی ممکن نہیں ہے۔ ان حضرات کے خیال بی اسلای قوانین بی نہ تو وہ عملیت یا حقیقت پندی پائی جاتی ہے جو کسی بین الاقوای نظام کو چلانے کے لیے ضروری ہے اور شدور جدید یہ کے پیچیدہ اور تھی بین الاقوای معاملات سے عہدہ برآ ہونا ماہرین شریعت ادر علائے اسلام کے بس کی بات ہے۔ ان حضرات کی رائے میں بین الاقوای سیاست کی بی در چے گھیاں اسلام کے بس کی بات ہے۔ ان حضرات کی رائے میں بین الاقوای سیاست کی بی در چے گھیاں

سلجھانے کے لیے فقہائے اسلام کے سادہ فارمو لے کا منہیں دے سکتے اور اگران پر زیادہ زور <sup>©</sup> دیا گیا تو مسلمان مما لک بین الاقوامی مسابقت اور ڈیلومیسی کا ساتھ نیددے سکیس گے۔

بلاشبدان تا گفتہ بہ حالات میں اور اس مخالفانہ فضا میں اسلامی قوانین پر بالعموم اور اسلام کے بین الاقوای قانون پر بالخصوص غور کرنامسلم دانش وروں کی اولین ترجیحات میں شالل ہوتا چاہیے۔ یہ دور جدید کے مسلمان اہل علم کی بنیا دی ذمہداری ہے کہ وہ ان تمام غلط فہمیوں کی تروید کے لیے جو اسلامی قوانین کے خلاف ذہنوں میں موجود ہیں زمانہ حال کے اسالیب استدلال کو استعمال کریں اور علم جدید کے فراہم کر دہ جملہ وسائل سے کام لے کراسلامی قوانین کے بارے میں لوگوں کے ذہنوں کی اسالیب بارے میں لوگوں کے ذہنوں کوصاف کریں۔

جیساکہ ہم سب جانتے ہیں اسلامی قانون ایک کلی (Holistic) نظام ہے۔ یہ ایک ایسا کلمل نظام قانون ہے جوانسانی زندگی کے تمام پہلوؤں کے بارے میں اصول و ہدایات دیتا ہے۔ یہ ملکی، ریاسی، قومی اور بین الاقوامی تعلقات کے بارے میں اپنے طے شدہ اور واضح تصورات رکھتا ہے۔ آج شاید دنیا میں کوئی پڑھا لکھا مسلمان ایسا نہ ہوگا جس کی زبان پر بار بار دہرایا جانے والا یہ جملہ نہ ہو کہ اسلام کممل ضابطہ حیات ہے۔ آج ویٹی موضوعات پر لکھنے والا شاید می کوئی ایسادانش ور ہو جواپی تقریروں اور تحریروں میں بینہ کہتا ہو کہ اسلام زندگی کے تمام مسائل کا حل پیش کرتا ہے۔ لیکن ہم میں سے کتنے ہیں جنہوں نے با قاعدہ تقیدی نگاہ ڈال کرید دکھایا ہو کہ اسلام کس طرح مسائل کا حل پیش کرتا ہے۔ ہم میں سے کتنے ہیں جنہوں نے علمی طور پر دنیا کو یہ بتایا ہو کہ اسلام کس منہوم میں کمل ضابطہ حیات ہے۔ کتنے اہل علم ہیں جنہوں نے تحقیق اور منطقی دلائل سے بیٹا ہت کر دیا ہو کہ اسلام میں خالف معا ملات و مسائل کو کس طرح حل کرتا ہے۔

جب تک بیتمام چیزیں ضروری تفصیلات اور عملی مثالوں کے ساتھ ہمارے ہما ہے نہ آ جا کمیں اس وفت تک ہمارے لیے بیفرض کر لینا ورست نہیں ہوگا کہ و نیانے اسلام کو بطور ایک مربوط اور قابل عمل نظام زندگی کے تسلیم کر لیا ہے۔ جب تک ہم دور جدید کے مغرب زدہ اور لا دینیت گزیدہ دانش ورکوعقلی دلائل ہے اس بات پرمطمئن نہیں کردیں گے کہ اسلام کا قانون کچے کج انسانوں کے مسائل ومشکلات کوحل کر دیتا ہے اس وقت تک ہم خود اسلامی ممالک میں بھی اسلامی افت تک ہم خود اسلامی ممالک میں بھی اسلامی اور قوانین کے نفاذ کی راہ میں کوئی پیش رفت نہ کرسکیں گے۔ ہمیں عام مسلمانوں، روایتی ایمان اور رواجی عقائد واعمال پر بھروسا کر کے نہیں بیٹھ جاتا چاہیے، یفرض کر لیمنا کہ آج کا ایک عام مسلمان اسلام کی ابدیت اور اسلامی قانون کی صلاحیت وعملیت کا ای طرح قائل ہے جس طرح ایک صاحب ایمان کو ہونا چاہیے، ایک خطرناک اور تباہ کن مفروضہ ہے۔

ید دور تاریخ اسلام کا تازک ترین دور ہے۔ آئ مختلف ذرائع سے دنیا ہے اسلام پر حملے ہور ہے ہیں۔ پبلٹی اور پرو پیگنڈ ہے کا ایک طوفان ہے جود نیائے اسلام کے خلاف کھڑا کرا ویا گیا ہے۔ بیددور معلومات کی وسعت اور نت نئے انکشافات کے افجار (Explosion) کا دور ہے۔ افتجار معلومات کی جتنی شکلیں انسانوں کے تصور میں آئی ہیں وہ سب اس دور میں استعمال کی جا رہی ہیں۔ آئے سے پچاس سال قبل لوگوں کے حاشیہ خیال میں بھی نہیں آئا سکتا تھا کہ معلومات واطلاعات اس تیز رفتاری کے ساتھ ایک علاقے سے دوسرے علاقے کی طرف اور ایک ملک سے دوسرے ملک کی طرف نقل کی جا سکتی ہیں جتنی وسعت کے ساتھ آئے نشقل ہور ہی ایک ملک سے دوسرے ملک کی طرف نقل کی جا سکتی ہیں جتنی وسعت کے ساتھ آئے نشقل ہور ہی جیں۔ آئی ایک مغربی ملک میں ایک مفکر ایک نظریہ پیش کرتا ہے اور دیکھتے ہی دیکھتے وہ پورے کر ما ارض کے ملمی طقوں میں بحث و تیجیص کا موضوع بن جاتا ہے۔ آئ ایک بڑی طافت کا سر براہ نے مالمی نظام کا ذکر کرتا ہے اور دنوں یا ہفتوں میں نہیں گھنٹوں کے اندر اندروہ دنیا ہمرکی سیاسیات کا سب سے اہم عنوان قراریا جاتا ہے۔

اس صورت حال سے دنیائے اسلام بھی متاثر ہورہی ہے۔ آج پاکستان کی ایک ماتحت عدالت میں ایک غیر مسلم کے خلاف مکی قانون کے تحت ایک مقدمہ دائر ہوتا ہے اور چند دنوں کے اندراندروہ دنیا کے اخبارات اور ذرائع ابلاغ کی خبروں اور فیچروں کی سب سے اہم خبر بن جا تا ہے یا بنادیا جا تا ہے۔ ایک عدالت سے دوغیر ملکیوں کو قانون کے مطابق سز اہوتی ہے اور روئے زمین کے ہرگوشے سے انا شدید ردمل سامنے آتا ہے کہ کمزور ایمان والے مسلمان اور کمزور تخت و تاج کمر ان اندر سے حمران اور بیان اور باہر سے لرزاں و ترساں نظر آتے

ہیں۔ایک سلم ملک میں ایک عالم دین ایک بات کہتا ہے اور دنیا اس طرح مل جاتی ہے جیسے کوئی ختہ حال عمارت زلز لے کاشکار ہوگئی ہو۔

اس کے معنی میہ ہیں کہ آئ کا دور محدود یت کا دور نہیں ہے۔ آئ کا دور کی انتظاق کا دور نہیں ہے۔ آئ کا دور کی انتظاق کا دور نہیں ہے کہ کوئی قوم اپنے کو کسی خول میں بند کر کے یہ بیجھنے گئے کہ دہ خود کو محفوظ کر لینے میں کا میاب ہوگئ ہے۔ آئ کا دور ہے۔ دنیا کی ہرقوم اپنے درواز ہاور کھڑ کیاں دو ہروں کے لیے کھول دینے پر مجبور ہے۔ سوویت یو نین جیسی دہشت انگیز طاقت تک کے آئی پر دے توٹ میں جوٹ چھوٹ چھے ہیں۔ ان حالات میں سلمانوں کا یہ بچھ لینا کہ ہم دنیا ہے آئی تھیں بند کر کے دنیا کی آئی تھیں بھی بند کر دیں میں درست نہیں ہے۔ آئی مسلمان جو پچھ کریں گے اس کے دنیا کی آئی مسلمان جو پچھ کریں گے اس کے اثر ات پوری دنیا پر ہوں گے۔ آئی مسلمان جو کہیں گے وہ ساری دنیا میں سنا جائے گا اور اس پر موافقا نداور مخالفا ند دونوں انداز سے دائے ذنی ہوگی۔ جو پالیسیاں آخ دنیا نے اسلام میں افتیار کی جا کیں گی جا کیں گی ان کا مثبت اور شنی دونوں طرح کا دوئل فور آسا شن آئے گا۔ مسلمان اہل دائش آئی جس طرح سوچیں گے اس کے اثر ات فور آئی کرہ ارض پر محسوس ہوں گے۔

ان حالات میں ہی کہنے کی ضرورت نہیں کہ جمیں ہرمیدان میں ہین احتیاط، انتہائی غور وگر اور گہرے تد ہر کی ضرورت ہے۔ جمیں کی بھی ست کوئی بھی پیش قد می کرتے وقت ہزار بار سوچ لیما چاہیے۔ یہاں میں ایک بار پھر علامہ اقبال کے الفاظ دہراتے ہوئے کہوں گا کہ اس وقت مذہب اسلام بین الاقوا می سطح پر حالات و زمانے کی کموٹی پر کساجار ہا ہے۔ آج کا سکہ ورائج الوقت باز اراسلام میں قابل تبول نہیں اور سکہ اسلام باز اروقت میں کارآ مدمعلوم نہیں ہوتا۔ آج جن نظریات کا چلن ہو وہ اسلامی عقائد ونظریات سے متصادم بیں۔ دوسری طرف ہم جن احکام و تقلیمات پر عمل پیرا ہونا چاہتے ہیں ان کو دورجد بدکا ذہن تبول نہیں کرتا۔ اس کے ذہن کی ساخت الیمی بن چکل پیرا ہونا چاہتے ہیں ان کو دورجد بدکا ذہن تبول نہیں کرتا۔ اس کے ذہن کی ساخت الیمی بن چکل ہے بیادی گئی ہے کہ اس میں اسلامی تعلیم ایک اجنی اور او پری چیز ہو کر رہ گئی ہے۔ آئ زندگی کا کون سا گوشہ ایسارہ گیا ہے جس کے بارے میں اسلام کا موقف تجھے اور مان لینے میں خود مسلمانوں کو الجھنیں نہ چیش آری ہوں۔

خودیا کتان کی مثال لے لیں۔ یہاں ۹ ۱۹۷ء میں حدود کے قوانین نافذ ہو \_ ا پے بہت ہو کول نے جن میں کی خواتین بھی شامل تھیں ان پرایسے ایسے اعتراضات کیے جن کی توقع کی مسلمان سے ہرگزنیس کی جاسکتی۔ اگریزی قانون سے مانوس اور اسلامی تصورات سے عقلاً نامانوس اور علمی طور پر ناواقف ہونے کی وجہ سے بعض الی الی باتیں کبی محكي جن كوس كرسوائ اللله يزه لينے كاور كي خيس كها جاسكا تھا۔ صدود كے نفاذ سے قبل یا کتان کے فوج داری قانون میں بدکاری اگر باہی رضامندی سے ہوتو جرم نہتی۔ اگر بدکاری کے مرتبین شادی شدہ بھی ہوں اور متعلقہ فریقین کے زوجین کو اعتراض نہ ہوتو انگریزی شریعت کی دو سے میایک جائز قعل تھا۔جن صوروں میں تعزیرات یا کتان نے بدکاری کوجرم قرار بھی دیا تھا وہاں صرف مرد کو بجرم گردانا میا تھا، عورت بجرم نہتمی۔ جب قوانین حدود کی رو سے عورتول اور مردول کوبدکاری کی برصورت میں مجرم قرار دیا گیا تو مستشرقین ومستخربین کے طلقوں میں اس کوخواتین کے ساتھ زیادتی قرار دیا گیا۔ای طرح کے اعتراضات حدود کے دوسرے قوانین پر بھی کیے گئے، تزکیۃ الشہو دے اصول کو نا قائل عمل بتایا گیا۔ عادل کواہ کی شرا تط ک اخبارى مضامين مس تفخيك كى كى \_ سزائ تازياندكوانسانيت كى توبين قرارديا كيا قطع يدى سزاير عمل درآ مد كىلىلى مى مى مى خرادرانسوس ناك تېبات انحائے ميے \_

افعات پر اعتراضات کے وہ وہ طوفان اٹھائے گئے جو قبل ازاں شاید غیر مسلموں نے بھی نہ دفعات پر اعتراضات کے وہ وہ طوفان اٹھائے گئے جو قبل ازاں شاید غیر مسلموں نے بھی نہ اٹھائے ہول گے۔ یہی حال ۱۹۹۰ء کے قصاص و دیت آ رڈینش اور قانون تو بین رسالت کے ساتھ ہوا قبل ازیں ایسے بی اعتراضات افتاع قادیا نیت آ رڈینش کے بارے بھی اٹھائے گئے ساتھ ہوا قبل ان سب اعتراضات کو جرانا تو ممکن نہیں ہے جوایک طقے کی طرف سے ان تو انین پر کئے ، لیکن ان سب عی جو بات قدر مشترک تھی دہ یہ تھی کہ یہ اعتراضات کرنے والوں بھی مارے ملک کے سکور طبقے کے ساتھ یہاں کے بعض اقلیتی فی بی لیڈراور مغربی ذرائع ابلاغ ممل مور پر ہم آ واز تھے۔ ان تو ان بین کوجس زادید نگاہ سے ایک ہندولیڈر دیکھ رہا تھا ای زاوید نگاہ سے طور پر ہم آ واز تھے۔ ان تو انین کوجس زادید نگاہ سے ایک ہندولیڈر دیکھ رہا تھا ای زاوید نگاہ سے

ایک مغربی تعلیم یافتہ پاکستانی مسلمان بھی دیکھ رہاتھا۔ان قوانین کے بارے میں جورائے ایک عیسائی لیڈر کی تھی وہی ہماری بعض مغرب زدہ خوانین کی بھی تھی۔ان قوانین پر جواعتراضات پاکستان کے روایتی دشمنوں کی طرف سے اٹھائے جارہے تھے وہی ہمار بے بعض اخبارات میں بھی دہرائے جارہے تھے۔

ال صورت حال کا صرف ایک سبب ہاور وہ یہ کہ آج ہمارے قانون دان طبقے میں بالخصوص اور مغربی تعلیم یافتہ طبقے میں بالعموم اسلامی تصورات اور قانون کے بارے میں اسلامی تعلیمات سے گہری واقفیت رکھنے والے حضرات خال خال ہی پائے جاتے ہیں۔ان حضرات کی اکثریت جن تصورات سے واقف اور جن نظریات سے بانوس ہوہ مغربی لادینی سیجی تصورات ہیں۔ ان کے ہاں قانون اور پوری سیاسی زندگی کا اساسی اصول دین وسیاست کی علیمدگ ہم ہیں۔ ان کے ہاں قانون اور پوری سیاسی زندگی کا اساسی اصول دین وسیاست کی علیمدگ ہم میرانی قائم ہوجاتی ہوتو پھر چار سوہوس ہی کہ جب دین ودولت میں جدائی ہوتو پھر چار سوہوس ہی کی ممرانی قائم ہوجاتی ہے۔ وہاں تصوریہ ہے کہ ریاست کو سی اخلاقی نظریے سے وابستگی کا اظہار بھی نہیں کرنا چا ہے اور ایک لا اخلاقی (amoral) نظر نظر اپنانا چا ہے ، یہاں دیاست کا مقصد وجود ہیں اسلامی اخلاقی وکر دار کا فروغ اور شخط ہے۔ وہاں قانون کی بیا دعامۃ الناس اور در حقیقت بااثر طبقوں کے مفاداور پیند و تا پیند کو بتایا جا ہے ، یہاں قانون کے جائز ہونے کی واحد بنیا دو جی المحلی کا تعین طبقوں سے مفاداور پیند و تا پیند کو بتایا جا تا ہے ، یہاں قانون کے جائز ہونے کی واحد بنیا دو جی المحلی کا تعین سے ہم ہے بنگی ہے۔ وہاں معیار حق وباطل انسانوں کی بادہ پرستانہ عقل ہے ، یہاں حق وباطل کا تعین سے ہم ہے بنگی ہے۔ وہاں معیار حق و باطل انسانوں کی بادہ پرستانہ عقل ہے ، یہاں حق وباطل کا تعین

ظاہر ہے کہ تصورات کے ان بنیادی اختلافات کی صورت میں ہے بات فطری ہے کہ مغربی تصورات کے مم بردار اور مغربی نظریات سے مسلح حضرات اسلامی قوانین اور احکام کو قبول کرنے میں اہل مغرب کے ہم آ واز ہوں۔ اس صورت حال کو نہ اظہار نفرت سے تبدیل کیا جا سکتا ہے اور نہ درشت کلامی سے۔ ان حالات میں نہ کوئی ہوتی کا ٹر انداز ہو سکتا ہے اور نہ اجتماعی کئیر۔ اس صورت حال کو تبدیل کرنے کے لیے ایک بھر پور فکری تحریک کی ضرورت ہے جس کا ایک اہم حصہ اسلای قوانین اور اصول شریعت کی فکری

تشرت اور فلسفیان توضی ہے۔ جب تک سنجیدہ عقلی دلائل سے ان حضرات کواسلای عقائد و تعلیمات کے بارے میں مطائد و تعلیمات کے بارے میں مطمئن نہیں کیا جائے گامجھن عامة الناس کی جذباتی ند ہبیت کی بنیاد پرکوئی دریا پا ممارت تعیر نہیں کی جائے گی۔ ممارت تعیر نہیں کی جائے گی۔

آئ کا دوراصول ونظریات کی کھکش اور ثقافتوں اور تہذیبوں کے تصادم کا دور ہے۔

آئ نامور مغربی مفکرین اور موزجین زور وشور ہے اس فکری کشکش اور تہذیبی تصادم کی با تیں کر

رہے ہیں۔ آئ نہ صرف مکی قوانین اور پالیسیال، بلک تعلیم وثقافت سے لے کر آرث اور دوز مرہ

زندگی کے مظاہر تک، سب اس بنیادی تصور زندگی اور نظریہ حیات یعنی نظریہ کا نئات

زندگی کے مظاہر تک، سب اس بنیادی تصور زندگی اور نظریہ حیات ایعنی نظریہ کا نئات اس طرح دابستہ ہیں جس طرح کی ورخت کی شاخیس اور پھول

اس کی جڑے دابستہ ہوتے ہیں۔

آج کاس نظریہ حیات کا ایک امتیازی وصف فدہب کے معاطے میں (بظاہر) ایک کھل غیر جانب واری کا ہے۔ لیکن ورحقیقت آج کے سارے اجتماعی تصورات یا تو فدہب وشن ہیں۔ ہیں یا لافہ ہی طرزعمل پر بنی ہیں یا کم از کم فدہب کے بارے میں غیر جانب واری کے دعی ہیں۔ اس کا ایک اہم اور لازی نتیجہ یہ لکلا ہے کہ آج کا انسان فدہبی عقائد کے بارے میں کسی اجتماعیت کو قبول کرنے میں سخت پس و پیش ہے کہ آج اور فدہب کے معاطے میں انفرادیت پندانہ رویہ جھتا ہے۔ رویہ کو بی ایک قابل برواشت رویہ جھتا ہے۔

ظاہر ہے کہ ایک سلمان کے لیے کسی طرح بھی پردویہ قابل تبول نہیں ہوسکا۔ اسلام نہ بدھ بھکشوؤ ک کی طرح ونیا سے فرار کی تعلیم ویتا ہے اور نہ بینٹ پال کی دی ہوئی مسجست کی طرح اجتماعی زندگی کو دینی راہنمائی اور دحی اللی کے وائر سے سے خارج کرتا ہے۔ اسلام جہاں نہ بی عقا کم وعیا وات کا ایک مجموعہ ہو ہاں وہ ایک کمل اجتماعی پروگرام بھی ہے۔ وہ ایک معاشر تی نظام بھی ہے۔ وہ ایک محاشر تی نظام بھی ہے۔ وہ ایک واضح اور مربوط قانو ن بھی ہے۔ اس کا ایک اپنا نظام زندگی اور تصور زندگی بھی ہے۔ اس میں ایکی انفراویت پندی اور اجتماعیت فراری کا سرے سے کوئی تصور یا امکان موجود نہیں ہے۔ اس میں ایکی انفراویت پندی اور اجتماعیت فراری کا سرے سے کوئی تصور یا امکان موجود نہیں ہے۔ اجتماعی زندگی ہے اسلام کودیس نکالا وینے کا کوئی مسلمان تصور بھی نہیں کرسکتا۔ قرآن

پاک کے بے شاراحکام اور رسول الله طلب وسلم کے لاتعداد ارشادات ایسے ہیں جن پر انفرادی طور پڑھل کیا ہی نہیں جاسکتا۔ وہ صرف ایک اجتا کی نظام میں ہی روبھل آ سکتے ہیں۔ آخر نماز با جماعت، ذکو قام جج اور جہاد سے لے کرمعا طلات اور کاروبار میں طلال وحرام کی قیود تک کون سے احکام ایسے ہیں جن پر کی قتم کی اجتاعیت کے بغیر عمل ہوسکتا ہو۔ کیاا کی منٹ کے لیے بھی کوئی مسلمان میسوچ سکتا ہے کہ اسلام ای طرح کا ایک محدود افغرادیت پرست فدہب ہے جس طرح بدھ مت یا میسے یت فدہب ہے جس طرح بدھ مت یا میسے یت فدہب ہے جس طرح بدھ مت یا میسے یت فدہب ہے جس طرح کا ایک محدود افغرادیت پرست فدہب ہے جس طرح

بلاشباسلام میں فردی تربیت اور کروارسازی پر بوازورویا گیا ہے۔ یقینا اللہ کے حضور ہرانسان افرادی طور پر بی جواب دہ ہوگا۔ بے شک انسان اپنے عقا کدوع بادات اور نیت وعزائم کے بارے میں فود ہی بہتر جانتا ہے کہ دہ کس حد تک افلاص پر بی بیں۔ لیکن ان چیزوں کی بنیاد پر اسلام کو کسی طرح بھی سیکول نظام کا علم بردار نہیں قرار دیا جاسکتا۔ آج بہت سے مغرب زدہ مسلم مفکر بین جب اسلام میں اس طرح کے افرادی احکام کود کیستے ہیں تو وہ اس فلط نہی کا شکار ہوجائے مفکر بین جب اسلام کی بیا نفرادیت دوسرے فدا بہب کی طرح کی ہے۔ جب وہ و کیستے ہیں کہ اسلام میں بہت سے معاطلات ایسے ہیں جن کے بارے میں فردانفرادی طور پر بی اللہ تعالی کو جواب دہ ہے، تو وہ ان معاطلات ایسے ہیں جن کے بارے میں فردانفرادی طور پر بی اللہ تعالی کو جواب دہ ہے، تو وہ ان معاطلات کی تعییر سیکولرازم کے اعماز کی کرنے لگتے ہیں۔ ایسے معرات سیمول جاتے ہیں کہ اسلام میں فالدی افرادی طور پر بی اللہ تعالی کو جواب دہ ہے، تو کہ اسلام میں فالدی معاطلات اور تقاضوں اور فردی ذاتی ذمددار یوں کے علاوہ بھی بہت سے احکام اور تقاضے ہیں۔ اسلام میں دیوانی قوانی میں بھی ہیں، فوج داری احکام بھی، دستوری اصول بھی ہیں، انتظامی ہدایات اور احکام وضوابط پر عمل در آ مدکر نے اور کرانے کے لیے اسلامی میں دوران سب اصول و ہرایات اور احکام وضوابط پر عمل در آ مدکر نے اور کرانے کے لیے اسلامی میں میکومت کا ہونا بھی ضروری ہے۔

اسلامی تعلیمات کے ان تمام پہلوؤں کو جموعی طور پر پیش نظر رکھا جائے تو خود بخودید حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام میں ہر شعبہ زندگی میں را ہنمائی فراہم کرنے والے احکام کا ایک جامع مجموعہ موجود ہے۔ ان میں وہ تمام شبت پہلوموجود میں جو جزوی طور پر دنیا کے دوسرے بہت ے نظاموں میں پائے جاتے ہیں۔ سیکولرازم ،مغربی جمہوریت، سوش ازم اورا یے بی دوسرے نظاموں میں بروی طور پر بعض شبت پہلو بقیعًا پائے جاتے ہیں جن کی وجہ سے ان نظاموں کو دنیا کے بڑے بڑے عطاقوں اور ممالک میں پذیرائی کی۔ لیکن ان نظاموں میں ان شبت پہلوؤں کو محض بروی اور کیک رفے انداز سے لیا گیا ہے جبکہ اسملام میں وہ ایک مجموعی اور مر بوطکل کے اجرا ہیں۔ اسلام نے ایک کی نظام کی تعلیم دی ہے جو بحثیت مجموعی انسان کی تمام ضرور بیات اور اجرا ہیں۔ اسلام نے اندائی ذندگی کے سارے پہلوؤں کو بیش نظر رکھا ہے اور ان سب کے نقاضوں کی رہا ہے۔ اسلام نے انسانی زندگی کے سارے پہلوؤں کو بیش نظر رکھا ہے اور ان سب کے نقاضوں کی رعایت رکھی ہے۔ اسلام نے سال کی جروی نہیں ، کی اور ہمہ کیرا صلاح کی ہے۔ وہ یک رفینیں ہمہ جہت اصلاح کا وائی ہے۔

اس کلی اور ہمہ کیراصلات کے لیے ایک کلی اور ہمہ کیرطرز گلری خرورت ہے۔ جب تکی انسان کا رویہ ساری کا نکات کے بارے بیل جائے اور ہمہ جہت نہ ہوگا اس کے لیے کی جائے اور ہمہ جہت نہ ہوگا اس کے لیے کی جائے اور ہمہ جہت اصلاح کی ست بیل بیش قدی کرنا ممکن نہ ہوگا۔ یہ گلی اور ہمہ کیرطرز گلر ، یہ جامع رویہ یہ ہمہ جہت اصلاح کا سلام کی اصطلاح بیل دین کہلاتا ہے۔ اس پر تو دور جدید کے تمام سلم مفکر ین متعق ہیں کہ وین کا ترجمہ فد بب یا Religion نہیں ہے۔ لیکن اس کا مناسب اردویا اگریزی متباول اصطلاحات تجویزی اگریزی متباول اصطلاحات تجویزی جائے ہیں۔ تاہم فظام زندگی، اسلوب حیات، عمومی رویہ یا اگریزی لفظ کچریا سٹم بڑی حد تک اس جہاں جی سے منہوم کو اوا کر دیتے ہیں جودین کے لفظ میں پوشیدہ ہے۔ قرآن پاک میں جہاں جہاں دین کا لفظ استعال ہوا ہے وہاں اس کے مفاہیم میں نظام جز اومزا، قانون تہذیب وتدن، عباوات اور فرجی عقائد وغیرہ شامل نظر آتے ہیں جس سے باچلا ہے کہ زندگی کے یہ سب پہلو وین میں شامل ہیں۔

قرآن پاک کی نظریس وین ایمی زندگی کاعموی رویداور نظام حیات) دو بی بین۔
ایک وہ جواللہ کی مرضی اور فشا کے سامنے سر تسلیم خم کردیے پیٹی ہواوردوسراوہ جواللہ کی مرضی اور فشا
ے انجراف سے عبارت ہو۔ اللہ کی نظریس زندگی کا پہلا روید بی قابل قبول ہے۔ إِنَّ اللَّهِ مِنْ

عِنْدَاللّٰهِ الْإِسْلامُ (آل عَمران: ١٩) يعنی الله كنزويك دين و بی بے جواس کی مرضی كے آگے و استایم ثم کردیے سے عبارت ہو۔ اس طرز عمل كے علاوہ اگر كوئی طرز عمل انسان اختيار کرے گا تو الله كى بارگاہ میں قابل قبول ندہوگا۔ غالبًا يہی وجہ ہے كہ قرآن پاك میں ادیان كالفظ صیغہ جمع میں کہیں نہیں آیا۔ ثابداس ليے كه دین كى كوئى تيسرى قسم واقعتاً موجود بی نہیں ہے۔ الله كى مرضى سے انحاف كى دہنت ہے صورتیں اور محركات وعوائل ہو سكتے ہیں ليكن انحاف ہونے كى حيثيت سے وہ سب صورتیں ایک بہت میں درسے میں شار ہوں گی۔

قرآن پاک ہے پاچلا ہے کہ وین اسلام ( یعنی اللہ کی مرضی کے آگے سرتنگیم خم کر وین اللہ کا رویہ) ابتدائے آفرینش ہے خاتم الانبیاصلی اللہ علیہ وسلم تک ایک بی رہا ہے۔ تمام انبیا علیم السلام نے اسی ایک وین کی وعوت وی جس کی بنیاویں تو حید، رسالت اور آخرت کے اصول سدگا نہ پر ایمان، انبیا کی لائی ہوئی شریعت پڑ عمل ور آ مداور مکارم اخلاق کا اختیار کرنا تھا۔ مختلف انبیاعلیم السلام نے اپنے اپنے خاطبین کی وہنی اور ثقافی سطح کے مطابق ان اصول کی تعلیم وی جب انسانیت عبد طفولیت کے مرحلے سے گزررہ کی تھی تو اس وقت کے انبیا نے ساوہ اور ابتدائی اصولوں تک اپنی تعلیم و تبلغ کو محد وور کھا۔ جو ل جو ل انسانیت ارتقاکے مراحل طے کرتی گئی، انبیا کی تعلیم میں بھی وسعت اور گرائی آتی چلی گئی۔ یہی حال مختلف انبیا کی لائی ہوئی شریعتوں کا انبیا کی تعلیم میں وسعت اور گرائی آتی چلی گئی۔ یہی حال مختلف انبیا کی لائی ہوئی شریعتوں کا محمل میں وضیط کی کی تھی ان کو خت احکام دیے گئے۔ جن قوموں میں تانون پیندی کا مطلب ظاہر پرتی اور حرفیت پیندی قرار پاگیا تھا ان کو ایسے احکام دیے گئے۔ جن قوموں میں تانون پیندی کا مطلب ظاہر پرتی اور حرفیت پیندی قرار پاگیا تھا ان کو ایسے احکام دیے گئے۔ جن تو موں میں تانون پیندی کا مطلب ظاہر پرتی اور حرفیت پیندی قرار پاگیا تھا ان کو ایسے احکام دیے گئے۔ جن تو موں میں تانون پیندی کا مطلب ظاہر پرتی اور حرفیت پیندی قرار پاگیا تھا ان کو ایسے احکام دیے گئے۔ جن تو موں میں تانون کی اصل دور کو اجا گر کیا جا سے گئا ہے۔

وین کے اصولوں پڑل درآ مدادرانسانی زندگی میں ان اصولوں کی مملی تشکیل کا واحد راستہ شریعت کہلاتا ہے۔ یہ اصطلاح قرآن پاک میں بھی مختلف صیغوں (شریعت ، مشرعة ، شرع) میں استعال ہوئی ہے اورا حاویث مبار کہ میں بھی بار بارآئی ہے۔ اصطلاحی اعتبارے اس ہے مراد زندگی گزارنے کا وہ راستہ ہے جوسر کا رود عالم صلی الله علیہ وکلم کے ذریعے سے اللہ تعالیٰ نے انسانوں کے لیے مقرر فریایا ہے۔ لغوی اعتبارے شریعت سے مراد دہ کشادہ ، سیدھا، واضح اور

صاف داستہ ہے جو کسی بستی کے لوگوں کو پانی کے ذخیرے ادر مصدر دماخذ تک پہنچا دے۔ پراکھی زمانے میں دیمہاتوں کے ماحول میں جب گھروں میں پانی کی فراہمی کا انفرادی بندوبست نہیں ہوتا تھاعموماً بستی ہے باہر کسی کنو کمیں ، تالاب، وریا ، نہریا چشمے وغیرہ سے پانی لایا جاتا تھا۔ اور انسانوں اور مویشیوں کے باربار وہاں آنے جانے سے ایک ایساد استہ بن جاتا تھا جوسیدھا ہختھر، کشادہ ، داضح اور صاف ہوتا تھا۔ اسی داستے کو عمر فی لفت میں ' شریعت'' کہا جاتا ہے۔

قرآن پاک اورا حادیث مبادکہ میں اسلای نظام زندگی کے لیے شریعت کی اصطلاح کا استعال بڑا اہم اور معنی فیز ہے۔ اس اصطلاح ہے اسلای قانون کے مزاج کو بچھنے میں بڑی مدو ملتی ہے۔ اسلام کی نظر میں انسان کی ہیموجودہ زندگی محض ایک عارضی زندگی ہے جو ایک مختصر ہے وقفے ہے عبارت ہے۔ اصل زندگی جو انسان کی حقیقی اور وائمی کا میابی یا تاکای ہے عبارت ہے، آگے آنے والی ہے۔ ہرانسان اس مختصر وقفے میں ایک سفر کی حالت میں ہے اور مسلم حقیقی زندگی کی طرف سفر کر رہا ہے۔ اس حقیقی زندگی کے سفر پرجس راستے ہے گزر کر انسان کا میاب ہوسکتا ہے وہ وہ راستہ شریعت کے نام ہے موسوم کیا گیا۔

قرآن مجید میں ایک جگہ (سورہ انبیا ۱۱: ۳۰) بیتایا گیا ہے کہ ہم نے ہر زندہ چیز کو پائی

یدا کیا ہے۔ یعنی پائی زندگی کا ماخذ دمصدر ہے اور جوراستہ زندگی کے ماخذ ومصدر تک لے
جائے وہ لغوی اعتبار سے شریعت کہلاتا ہے۔ اسی طرح قرآن پاک میں ایک جگہ (سورہ
عشبوت ۲۴:۲۹) میں بتایا گیا ہے کہ آخرت کی زندگی ہی دراصل حقیقی اوردائی زندگی ہے، البذا جو
راستہ حقیقی اوروائی زندگی کے ماخذ ومصدر یعنی اخروی کا میا بی تک لے جائے وہ بھی شریعت ہی گ
اصطلاح ہے موسوم کیا گیا۔ پھر ایک شریعت ہی کی اصطلاح نہیں، اسلام کی دوسری بہت ی
اصطلاحات میں سفر اور راہت کا مفہوم موجود ہے جو سلسل ایک مسلمان کو بیاود ہائی کراتا رہتا
ہے کہ بیزندگی ایک چندروزہ سفر سے عبارت ہے جس کی منزل مقصود کہیں اور ہے۔ چنانچ صراط
مستقیم جس کی دعا ہر مسلمان دن رات میں کم از کم سترہ مرتب ضرود کرتا ہے اس سید سے راست کا
ورسرا نام ہے جس کی دعا ہر مسلمان دن رات میں کم از کم سترہ مرتب ضرود کرتا ہے اس سید سے راست کا
ورسرا نام ہے جس کی شریعت کہا گیا ہے۔ پھر سمیل، طریقت، سلوک ، مقامات، منازل، تو بہ،

رجوع، انابت، وغیرہ بہت می اصطلاحات میں یہی سفر اور راہ راست پر چلنے کامفہوم ملتا ہے۔ علاوہ ازیں زادِراہ، دلیل، امام، نوروغیرہ بھی ضردریات سفر ہی میں سے ہیں۔

رسول الله على الله عليه وسلم في مختلف مواقع براس واضح راست ، يعنى شريعت كى التيازى خصوصيات بيان فرمائى بين - ايك مشهور مديث بين آپ فرمايا كه بين بوراسته لير آيا بول وه يكسوئى كساته منزل مقعود تك لي جاف والا (حنيفية) نرى اورا سانى بيدا كرف والا (سمحة) مهولت بخش (سهلة) ، روش (بيضاء) اورا تناواضح بكراس كى رات بحى اس كدن كا طرح چك وارب (ليلها كنهارها) (۱) ميسب واى خصوصيات بين جوشر يعد كا لغوى منهوم بين بحى يائى جاتى بين -

کامیابی کے اس راستے پرسفر کی کئی سطیں ہیں۔ ایک سطی عقائد، وہنی تصورات اور عقلی نظریات کی سطی ہے۔ بیشر بعت کا وہ حصہ ہے۔ جس سے علم کلام یاعلم عقائد میں بحث ہوتی ہے۔ اس شعبہ علم کو آج کل بعض عرب مولفین علم تو حید کے نام سے بھی یاد کرتے ہیں۔ شریعت کا بید حصہ انسانی زندگی کے ان بنیادی سوالات سے بحث کرتا ہے جن پر انسان کی پوری زعرگی کا دارو مدار ہے۔ اس دنیا میں انسان کی حیثیت اور مقام و مرتبہ کیا ہے؟ وہ کہاں سے آیا ہے، کیوں آیا ہے، کیوں آیا ہے، کیون اور کیے کر ہے، کیے آیا ہے، اس کے آنے کا مقصد کیا ہے، اس کے آنے کے مقصد کا تعین کون اور کیے کر کے گا؟ انسان کی اس زندگی کی حقیقت کیا ہے؟ اس زندگی کے بعد اسے کہاں جانا ہے اور کس طرح جانا ہے؟ بیا ور اس طرح کے بہت سے دو سرے سوالات انسان کی کا میاب زندگی کے لیے بوی بنیادی ایمیت رکھتے ہیں۔ جب تک ان سوالات کا کوئی ندکوئی جواب انسان کے پاس موجود نہ ہو

ا مستدرک حاکم: کتاب العلم ۱۵۵۱، مسند امام احمد، مدیث عرباض بن ساریت ۱۰۹، مسند امام احمد: حدیث مسند ابن ماجة ۱۲۱، عن عرباض بن ساریة البیضاء لیلها کنهارها ، مسند امام احمد: حدیث ابی امامة الباهلی عن النبی منطب ۲۳۵، الحنیفیة السمحة، حدیث السیدة عائشه ۱۲۸،۲۸۱، احیاء علوم الدین ۱۵۱۰ النبهایة فی غریب الالر ۱۸۲۰ اص الحنیفیة السمحة السهلة کافاظ السمحة المتحق کمتی کرور و در کرا است المتحق الم

وہ اپنی زندگی کا کوئی نظام مرتب نہیں کرسکتا۔ دنیا کے ہر قانو ن، فلسفہ، نظریہ اور تہذیب و ثقافت کی پشت پران سوالات کا کوئی نہ کوئی جواب ضرور موجود ہوتا ہے جس سے اس کا نظریہ کا نئات یعنی Weltanschauung وجود میں آتا ہے۔

ان بنیادی سوالات کا جواب دینے کے بیمتی نہیں ہیں کہ اسلام نے ان معاملات کو انسانی عقل وفکر کے دائرے سے باہر کردیا ہے اور ان امور بیس عقل کا دائرہ محدود کردیا ہے ، بلکہ اس کے معنی بہ ہیں کہ اسلام نے پیچیدہ بنیادی مسائل اور لانیخل عقد وں کومل کر کے انسانی عقل کی سرگرمیوں کو ایک بثبت اور بامعنی ست عطا کردی ہے۔ اب انسانی عقل کے لیے اس بنیادی روشی سے کام لے کرفلسفہ اور مابعد الطبیعیات کے بنیادی مسائل کومل کردینا بہت آسان ہوگیا ہے۔ اب انسانی عقل ان بھول بھیلوں میں بار بارگم نہیں ہوگی جوان سوالات کا جواب فراہم نہ ہونے کی اب انسانی عقل کے راستے میں آئی ہیں اور جن کی وجہ سے عقل نہ جانے کہ خور کر کے نت نے اور بھی ہوگی ہو ان سوالات پر غور کر کے نت نے اور بھی ہو کہ خور ہوابات ہو اور پہلے سے موجود فکری الجھنوں کو اور الجھانے کی ضرورت نہیں۔ اب مصفحکہ خیز جوابات دینے اور پہلے سے موجود فکری الجھنوں کو اور الجھانے کی ضرورت نہیں۔ اب مال سے انسانی عقل در بدر کی ٹھوکریں کھائی رہی ہے۔ یہ بنیادی سوالات جن کے جوابات کو سال سے انسانی عقل در بدر کی ٹھوکریں کھائی رہی ہے۔ یہ بنیادی سوالات جن کے جوابات کو اسلامی فکر میں اصول موضوعہ کی حیثیت عاصل ہے عقائد کے نام سے موسوم ہیں۔ عقیدہ جس کے اسلامی فکر میں اصول موضوعہ کی حیثیت عاصل ہے عقائد کے نام سے موسوم ہیں۔ عقیدہ جس کے اسلامی فکر میں انسانی ذبن وفکر کی دولگام ہے جواس کوراہ دراست پر قائم کر محتی ہے۔ سوط میں موسوم ہیں۔ عقیدہ جس کے سوط

عقا تد کے بعد دوسری سطح انسان کے قلبی احساسات اور جذبات وعواطف کی سطح ہے۔ شریعت کی تعلیم کا وہ حصہ جوان امور کو منضبط کرتا ہے تزکیہ بااحسان کہلاتا ہے۔ اسلام نے انسانی زعدگی کے اس پہلو کو بڑی اہمیت دی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد گرامی کی روسے جب تک انسان کے قلبی احساسات درست اور مثبت رہتے ہیں انسان کی پوری زعدگی درست اور مثبت رہتی ہے۔ گر جوں ہی قلبی احساسات بگڑتے اور منفی رخ اختیار کرتے ہیں انسان کی پوری زندگی بگڑ کر منفی راستے پر چل پڑتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام نے انسان کے جذباتی استحکام اور

قلب کی راست روی پر بڑا زور دیا ہے اورا پی تعلیم کا ایک اہم حصہ اس کے لیے وقف کیا ہے۔ کیکن جذباتی استحکام اورقلبی راست روی آ سان کامنہیں ہے۔ زندگی میں ہزاروں منفی قو تیں اور لا كھول تر غيبات اليى موجود بيں جن سے دامن بچا كركامياني سے نكل جاتا بوى پختر تربيت اور منتحكم ايمان كے بغيرمكن نبيس ہے۔ يہ پخت تربيت اور متحكم ايمان الله كى بارگاہ ميں دائى حضورى کے احساس وابقان کے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔ حضوری کا یہی احساس وابقان ہے جس کورسول اللہ صلی الله علیه وسلم نے ''احسان'' سے تبیر فر مایا ہے۔ حدیث جریل میں جب آپ سے پوچھا گیا كداحسان كيا بي الوآب في فرمايا: "احسان يه بكتم الله كى عبادت اس طرح كروجيسي م اس کود کھےرہے ہو، یااس طرح کہا گرتم اس کونہیں و کھےرہے تو وہ تو تنہیں دیکھےرہاہے''(ا)\_اس منزل تک وینینے کے لیے جس روحانی تربیت اور مکارم اخلاق کی مثق کی ضرورت ہوتی ہے اس کو قرآن مجید میں تزکیے کے لفظ سے یاد کیا گیا ہے۔روحانی یا کیزگی اور مکارم اخلاق کی تربیت جو پغیری چارگاند ذمددار یول میں سے ایک ہے، ایک طویل کوشش مسلسل مشق اور جال سل روحانی سفر کی متقاضی ہے۔اس روحانی سفر کوسلوک اورسیر کی اس مشل کومجاہد ہے کی اصطلاحات سے یادکیا جاتا ہے۔ جن تعلیمات وہدایات اور تدابیر کی اس سفر میں ضرورت پڑتی ہےان کوطریقہ یا طریقت کا نام دیا گیا۔ یہی علم طریقت ہے جو بعد میں تصوف کہلا پالے طریقت یا روحانی سفر کا پیہ راستہ چوں کہ بڑا دشوار ہوتا چلا گیا اور مادی تر فیبات کے آئے دن نت مخصلوں نے نئی نئی تدابير كي ضرورت كااحساس دلاياءاس ليرضرورت محسوس ہوئى كه بهسفركسي با كمال راہبر كى نگرانى میں طے کیا جائے جوتقویٰ، اتباع سنت، التزام شریعت اور روحانی یا کیزگی کی صفات سے متصف ہو۔اس لیے وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ایسے با کمال راہبروں کی تلاش خودا بی جگہ ایک اہم مسكة قرار پايادادرايك بارراجبرل جائة اس كة قافك (سليل) سے وابسة رہنا كوياسفرك سہولت اورمنزل ری کی ضانت تھرا۔اس طرح سلسلہ ہائے تصوف وجود میں آھے۔

تز کیہ داحسان کے بعد تیسری سطح انسان کی ظاہری اور مملی زندگی کی ہے۔ شریعت کاوہ

ا- صحيح البخارى: كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل النبي عن الإيمان والاسلام 1:2/1.
 صحيح مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحباق .......................

حصہ جوانیان کے ظاہری اعمال وافعال کو منصبط کرتا ہے ''فقد'' کہلاتا ہے۔انیان کے جسمانی افعال واعمال اوراعظا و جوارح کی سرگرمیاں لا تنابی ہیں۔ وہ رات کو بستر پر آ رام سے لے کر بین الاقوامی سطح تک لاکھوں قتم کی سرگرمیوں ہیں مصروف رہتا ہے۔ان سب اعمال کو کسی قاعد ب اور ضا بطے کے تحت منضبط کرتا شریعت کی تعلیم کا سب سے بڑا اور سب سے اہم حصہ ہے۔ بلکہ اگر بیکہا جائے تو نامناسب نہ ہوگا کہ شریعت کی تعلیم کے ذکورہ بالا دونوں پہلوایک اعتبار سے ای تعلیم کے ذکورہ بالا دونوں پہلوایک اعتبار سے ای تعلیم کا مید حصہ اپنے موضوع کی کشر سے اور انسان کو اس کے لیے تیار کرتے ہیں۔ چونکہ شریعت تیسر بے پہلوی تمہید کی حیث سے اور انسان کو اس کے لیے تیار کرتے ہیں۔ چونکہ شریعت کی تعلیم کا بید حصہ اپنے موضوع کی کشر سے اور تنوع کے اعتبار سے سب سے بڑا ہے ،اس لیے بعض اوقات شریعت کی اصطلاح کا اطلاق ای پر کرویا جاتا ہے اور ازباب تسمیمة المجزء باسم الکل شریعت کے اس ایک حصے کو ہی شریعت کہ دیا جاتا ہے۔اس اعتبار سے فقد اور شریعت کی اصطلاح اس کے خور پر بھی استعال ہوتی ہیں۔

فقہ کے نفظی معنی کسی چیز کی گہری فہم اور سمجھ ہو جھ کے ہیں۔ بظاہر فقد کے نفظی معنی اور انسان کے ظاہری اعمال کو منضبط کرنے والے مجموعہ ہدایات کے درمیان کوئی مناسبت معلوم نہیں ہُوتی رکین تھوڑ اساغور کرنے سے بیمناسبت واضح ہوجاتی ہے۔

انسان اپنی زندگی میں جتنے اعمال بھی کرتا ہے وہ لا متاہی ہیں۔ ایک دکان دار کو دکان دار کو دکان دار کو دکان دار کی اور تجارت کے دوران بیٹیارتسم کے اعمال اور سرگرمیاں اختیار کرتا پڑتی ہیں۔ ایک فخص کھانا کھانے ہی کے دوران بیسیوں تیم کے عمل کرتا ہے۔ ملازمت کرنے والے کو ملازمت کے سلطے میں بڑاروں اعمال وافعال ہے واسطہ پڑتا ہے۔ ان اعمال کی نہکوئی انتہا ہے اور نہان کا شار ہوسکتا ہے۔ اربوں اور کھر بوں ہے بھی شایدان کی تعداد تجاوز ہی ہوگی۔ ان کے مقابلے میں شریعت کی وہ ہدایات (تصوص) جو ان کھر بوں اعمال کو منضبط کرتی ہیں وہ بہت ہی محدود ہیں۔ قرآن پاک کی چھ بڑار چندسو آیات میں ہے بشکل چندسو وہ ہیں جو براہ راست عملی ہدایات و یک ہیں اور جن کو 'تر یا سے احکام'' کہا جاتا ہے۔ ای طرح چالیس بچاس بڑار احاد بیث کے ذخیرے میں وہ صاد بیث جو براہ راست عملی ہدایات بر مشتل ہیں اور جن کو 'احاد بیث احکام'' کہا جاتا ہے۔ میں وہ احاد بیث جو براہ راست عملی ہدایات بر مشتل ہیں اور جن کو 'احاد بیث احکام'' کہا جاتا ہے۔

اڑھائی تین ہزار سے متجاوز نہیں ہیں۔ کو یا یہ تین ہزار چند سونصوص اربوں انسانوں کے کھر بول انمال کومنظم ومنضبط کرتی ہیں۔

ان چند ہزارنصوص کی روشی میں انسانی اعمال کومنظم و مرتب اور منصبط کرنے کا بیا ہم
ترین عمل اس وقت تک ممکن نہیں جب تک ان نصوص پر گہراغور و فکر نہ کیا جائے اور اچھی بھیرت اور
عمیق فہم سے کام نہ لیا جائے۔ اس لیے عمیق فہم اور گہری بھیرت اس پورے مل کا لازمی حصہ ہے
جس کے بغیر شریعت کی تعلیم کے اس جھے پڑھل درآ مذہبیں ہوسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ نہ صرف قرآن
پاک میں بلکہ احادیث نبوی اور پورے اسلامی ادبیات کے ذخیرے میں فقد کا لفظ ای بھیرت
افروز، بھیرت آ میزادر دمی بربھیرت تعلیم کے لیے استعمال ہوا ہے جس کی گہرائی اور کیرائی کی مثال
افروز، بھیرت آ میزادر دمی بربھیرت تعلیم کے لیے استعمال ہوا ہے جس کی گہرائی اور کیرائی کی مثال
انسانی فکر وعلوم کی تاریخ میں تا پید ہے۔ فقہ کے ارتقاادر تھیل میں مسلمانوں کے بہترین د ماغوں
بلکہ تاریخ انسانیت کی ممتاز ترین ہستیوں نے حصہ لیا ہے۔

نقہائے کرام نے نقہ کی بہت کا تعریفیں کی ہیں۔ جن میں جوبات قدر مشترک ہوہ اسے کہ بیشر بعث بیٹ جوہ سے جوانسان کے اعمال (بمقابلہ افکار واحساسات) سے بحث کرتا ہے۔ عام طور پر فقہائے کرام کے ہاں جو تعریف مقبول ومعروف ہوہ ہے: العلم بالأحكام الشوعية العملية عن أدلتهاالتفصيلية لين ' نقه وہ علم ہے جس کے ذریع بالاحکام الشوعية العملية عن أدلتهاالتفصيلية لين ' نقه وہ علم ہے جس کے ذریع برایعت کے علی احکام کوان کے تفصیلی دلائل سے حاصل کیا جائے'' معاصر عراتی فقید استاذ عبدالکریم زیدان کی رائے میں فقہ کی ہتریف سب سے زیادہ مقبول اور پہندیدہ ہے۔

انسان کی ملی زندگی اوراس کے ظاہری اقوال وافعال کو منظم و منظیط کرنے والے علم کی حیثیت سے نقد کا دائر و کا مقریب قریب پوری انسانی زندگی کو محیط ہے۔ انسان کی پیدائش ہے لے کر مرنے تک اس سے جوبھی اقوال وافعال سرز دہوتے ہیں ، علم فقدان سے بحث کرتا ہے ، بلک اگر سے کہا جائے تو فلط نہ ہوگا کہ فقہ کے احکام کا اطلاق انسان کی ذات پر اس کی پیدائش سے پہلے سے شروع ہوجا تا ہے اور مرنے کے بعد تک جاری رہتا ہے۔ اس پوری مدت میں انسان کا کوئی قول یا فقل ایسانہیں جس کے بارے میں فقہ کا کوئی شبت یا منفی موقف نہ ہواور جس کے بارے میں فقہ کا

كونى تقم موجودنه بو\_

ایک شخص وفات پاجاتا ہے اور اس کی ہوہ کے ہاں چند ماہ بعد ہے کی ولادت ہونے والی ہے۔ اب اس مرنے والے کی جائیداداس وقت تک تقشیم نہیں ہو سکے گی جب تک اس میں اس نے آنے والے ہے کا حصہ ندر کھو دیا جائے۔ بعض فقہا کی دائے تو یہ ہے کہ ابھی سرے سے وراشت ہی تقشیم نہیں کی جائے گا اور نے کی پیدائش کا انتظار کیا جائے گا۔ اگر وہ لڑکا ہوتو لڑکے کا حصہ اس کو دیا جائے گا اور لڑکی ہوتو لڑکی کا۔ گویا ابھی نے کی پیدائش نہیں ہوئی لیکن اس کی متوقع پیدائش کے کمل پراکھا مقد کا اطلاق ابھی سے شروع ہوگیا، بالفاظ دیگر نے نے اپنی بیدائش سے پیدائش کے بیدائش کے میں بیدائش سے قبل بی تا ہی بیدائش سے قبل بی بیدائش کے بیدائش کے میں بیدائش کے بید

ای طرح ایک شخص وفات پانے سے قبل اپنی پھے جائداد دقف کردیتا ہے یا پنی جائداد

کایک صے کے بارے میں وصیت کرجاتا ہے کہ اسے فلال مدین قرح کردیا جائے۔ اب جب

تک وہ جائداد یا وہ حصہ دنیا میں موجود ہے وہ مرنے والے کے وقف کی شراکط یا وصیت کی

تفصیلات کے مطابق ہی استعمال کیا جائے گا۔ چاہاس پر پینکڑوں سال گزرجا کیں۔ اس لیے

کہ شریعت کا اصول ہے: شوط المواقف کنص المشارع ۔ وقف کرنے والے کی طے کردہ
شراکطائی طرح واجب التعمیل ہیں جس طرح شریعت کی نصوص، مثلاً وقف کرنے والے کی طے کردہ

گیایا وصیت کرنے والے نے وصیت کی کہ اس کی وقف کردہ یا وصیت شدہ جا کداد کی آ مدنی فلاں

علاقے کو گوں کودی جایا کرے یا فلال فلال کودے دی جائے ، یا اس کو مثل کہیوٹر سائنس کے
طلبہ کی تعلیم اوران کو وظا کف کی فراہمی پرخرج کردیا جائے تو اس رقم کو ای علاقے کے لوگوں کودیا
جائے گا اور اس سے کمپیوٹر سائنس کے طلبہ ہی کو وظا کف ویے جائیں گے۔ اسلامیات ، جی کہ جائے اوران صدیث کے طلبہ تک کو اس وقیفہ دینا جائز نہ ہوگا۔

ان مثالوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ دنیا سے انسان کے چلے جانے کے بعد بھی اس کے اقوال واعمال افعال رفقتی احکام کا اطلاق ہوتار ہتا ہے اور جب تک انسان کے اقوال واعمال کے اثرات وثمرات باتی ہیں وہ فقد کے احکام سے منظم ومنصبط ہوتے رہیں گے۔

انسانی زندگی پر محیط بیہ جامع ہدایت نامہ فقہ اسلای کے وسیع وعمیق اور بے مثال فخیرے سے عبارت ہے۔ فقہ اسلام نے تعلیم وتفہیم کی سہولت کی خاطر اس کے مضامین و مندر جات کو متعدد انداز سے تقییم کیا ہے۔ بعض حضرات اس کی تقییم، عبادات اور عاوات کے دو عموی موضوعات کے تحت کرتے ہیں۔ یعنی وہ احکام جن کا مقصد اللہ اور بندے کے درمیان تعلق کو مضوط بنانا ہے اور وہ احکام جو بندوں کے ماہین تعلقات کو منضبط کرتے ہیں۔ بعض و گیر حضرات مضبوط بنانا ہے اور وہ احکام جو بندوں کے ماہین تعلقات کو منضبط کرتے ہیں۔ بعض و گیر حضرات نے امور تعبدی اور امور تابدی کی اصطلاحات بھی استعال کی ہیں۔ پچھے اور حضرات نے عبادات، عاوات اور معاملات کی سے گانہ تقسیم کوزیادہ موز ول قرار دیا ہے۔

تاہم دور جدید کے فقہائے اسلام کا رجمان زیادہ تفصیلی تقیم کا ہے۔ وہ فقہ کے موضوعات ومضامین کوجد یدمغربی قانون کی اصطلاحات میں بیان کرنا موز وں سیجھتے ہیں جس کا سب سے برا فائدہ قانون دان حضرات اور جج صاحبان کی بہولت تفہیم ہے۔ جن حضرات نے جدید قانونی اصطلاحات میں یہ تقییم ہیں گئیں ان میں شام کے نامور فقیہ استاذ علامہ مصطفیٰ احمہ زرقا، عراق کے فقیہ واکثر عبدالسلام مرکور اور بہت سے دوسر سے حضرات شامل ہیں۔ کیکن یہاں یہ بات یا در ہنا جا ہے کہا گر چہتے سیسیں نئی ہیں، کیکن یہ مضامین مصرات شامل ہیں۔ کیکن یہ مضامین اور ہنا جا ہے کہا گر چہتے سیسیں نئی ہیں، کیکن یہ مضامین اور ان کی قدیم اصطلاحات اتنی ہی قدیم ہیں جتنا خود فقد اسلامی قدیم ہے۔ پہلی صدی ہجری کے اور اور خوب کے تعلی مضامین کو پیش کرنے کی جو تر سیب اختیار کی گئی تھی وہ آج تک جلی آرہی ہواور اور خوب کی گئی کہی گئی ہو۔ اگر کوئی فرق کہیں نظر بہت کم فقہی کتا ہیں ایک ملیں گی جن میں اس تر سیب سے انجاف کیا گیا ہو۔ اگر کوئی فرق کہیں نظر بہت کم فقہی کتا ہیں ایک ملیس گی جن میں اس تر سیب سے انجاف کیا گیا ہو۔ اگر کوئی فرق کہیں نظر بہت کم فقہی کتا ہیں ایک ملیس گی جن میں اس تر سیب سے انجاف کیا گیا ہو۔ اگر کوئی فرق کہیں نظر آت بات ہو وہ عام طور پر جز دی تھی منا ہیں دے جنیادی اور جو ہری تھی کا نہیں ہے۔

یہ کہنا تو بردادشوارہے کہ فقبی کتابوں کی بیر تیب سب سے پہلے کس فقید نے قائم کی،
لیکن بیہ بات داضح ہے کہ فقد کی قدیم ترین کتابوں (امام مالک، امام محمد بن حسن شیبانی اور امام
شافعی وغیرہ کی تصانف ) میں فی الجملہ یہی ترتیب اختیار کی گئی ہے۔ اس ترتیب میں ایک عقلی اور
منطق ارتقا پایا جاتا ہے۔ ایک عام مسلمان کوجن مسائل ومعاملات سے سب سے پہلے اور سب
سے زیادہ سابقہ پڑتا ہے وہ سب سے پہلے بیان کیے جاتے ہیں۔ پھر بالدر ترج جیسے جیسے اپنی

اہمیت کے اور انسان سے اپنے سابقہ کے لحاظ سے مضامین آتے ہیں فقہ کی کتابوں بھی ان کی بحثیں آتی جاتی ہیں۔ فرض کیجی آج ایک شخص شع کے وقت اسلام تبول کرتا ہے۔ اب سب سے پہلے اس کو پاک صاف ہوکر پاک کپڑے پہنزا ہوں گے اور چند گھڑی گزر نے پراس کو نماز ظہرا دا کرتا ہوگ ۔ ہوسکتا ہے کہ فقہ کے دیگر احکام (مثلاً زکو ق ، جج ، جہاد ، جتایات وغیرہ) سے اس کو زندگی بحر نہ واسطہ پڑے اور نہ ضرورت پیش آئے۔ ہوسکتا ہے کہ بعض دیگر احکام سے خاصے عرصے کے بعد واسطہ پڑے ایکن طہارت اور نماز اور نماز کے احکام سے فوراً ہی واسطہ پڑتا ہے۔ اس لیے فقہ کی کتب میں عمو اً سب سے پہلے طہارت ، بھر نماز کے احکام بیان ہوتے ہیں اور پھر درجہ بدرجہ دوسر سے احکام کا نمبر آتا ہے۔

اس ترتیب اور استاذ زرقا اور ڈاکٹر عبد الکریم زیدان وغیرہ کی تقسیم کے لحاظ سے فقہ کی کتابوں کے مندر جات کو درج ذیل بڑے بڑے عوانات کے تحت بیان کیا جاسکتا ہے:

ا۔ عیادات

یوفقد اسلامی کا اولین موضوع ہے جس سے فقہ کی ہر کتاب کا آغاز ہوتا ہے۔ عبادات
میں ترتیب کے اعتبار سے پہلے طہارت اور پاکیزگی کے ابواب ، پھر نماز ، پھر روزہ ، پھر زکو ۃ اور
آخر میں جج کا تذکرہ آتا ہے۔ اس ترتیب میں یے کا ظرکھا گیا ہے کہذاتی اور انفرادی طور پر اواک
جاسکنے والی عبادات پہلے آئیں اور پھر بالدرت کو وہ عبادات آئیں جو اجتماعیت کی شان زیاوہ رکھتی
بیں ۔ علاوہ ازیں وہ عبادات پہلے آتی ہیں جن کی فرضیت کا دائرہ نسبتاً وسیع ترہ اور وہ عبادات
بعد میں آتی ہیں جن کی فرضیت کا دائرہ نسبتاً محدود ہے۔ مثال کے طور پر نماز کو لیجیے ، یے عبادت ہر
مختص انفرادی طور پر بھی ادا کرتا ہے اور عام حالات میں یے اللہ اور بندے کے درمیان ایک خصوصی
رشتے کے طور پر بھی قائم رہتی ہے جس میں ریاست یا کوئی ریاسی ادارہ مدا خلت نہیں کرتا ، تا وقتیکہ
کوئی شخص یا گروہ ترک نماز کی مجابرت نہ شروع کر دے۔ اس کے بعد روزے کو لیجیے ، یہ اگر چہ
انفرادی طور پر ہرایک کا اپنا اپنا فعل ہے لیکن اس میں اجتماعیت کی ایک عجیب شان پائی جاتی ہے ۔
انس کے بعد روزے کو لیکھے ، یہ اگر چہ انفرادی طور پر ہرایک کا اپنا اپنا فعل ہے لیکن اس میں اجتماعیت کی ایک عجیب شان پائی جاتی ہے ۔

اس میں ریاست کی مداخلت کی حدود، سطح نماز کے مقابلے میں ذرازیادہ، لیکن زکو ہ کے مقابلے میں کم ہے۔ زکو ہ وہ عبادت ہے جوانفرادی طور پرادائی نہیں کی جاستی۔ اس میں کم از کم ایک دوسرے شخص کی موجود گی ضروری ہے جوزکو ہ وصول کر ہے آپ کوزکو ہ ادا کرنے کا موقع فراہم کرے۔ آخر میں جج کا مرحلہ آتا ہے جس میں اسلام کی بین الاقوامیت اپنی بحر پورشکل میں سامنے آتی ہے۔ ان سب عبادات کے تفصیلی احکام سے فقہ کے جس میں بحث ہوتی ہے اس مسامنے آتی ہے۔ ان سب عبادات کے تفصیلی احکام سے فقہ کے جس حصے میں بحث ہوتی ہے اس کو دفقہ العبادات ، کے نام سے یادکیا جا سکتا ہے۔

# ٢\_ مناكحات، احوال شخصيه بإفقدالاسرة

بی فقداسلامی کا وہ حصہ ہے جوانسان کی عائلی زندگی کومنظم دمنضبط کرتا ہے۔فقدالاسرة کی اہمیت کا اندازہ اس امرے لگایا جاسکتا ہے کہ قر آن یاک کی کل آیات احکام کا (جن کی تعداد کا ندازہ ۲۵-۲۰۰۰ کے درمیان ہے) کم وبیش ایک تہائی یااس سے پچھزا کدصرف شخصی اور عائلی قوانین سے متعلق ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ اسلام کے نظام معاشرت وقانون میں اوارہ خاندان کو بری بنیاوی اور مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خاندان اورنسل کا تحفظ اسلام کے پانچ بنیادی مقاصد میں سے ایک قرار دیا جاتا ہے۔قرآن مجید میں ایسی کاوشوں کو کافرا نہ سحرکاری کہا گیا ہےجن کا مقصد خاندان کے دو بنیادی ستونوں''شو ہراور پیوی'' کے درمیان دوری اور تفریق ہیدا کرنا ہو۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بھی الی کوششوں کو ابلیسی کوششیں قرار دیا ہے جن کے ذر مع شو ہرادر بیوی میں نفرت کے جج بوئے جائیں۔ یہی وجہ ہے کہ فقہائے اسلام نے خاندان میں خوش گوار تعلقات کے فروغ اور شو ہراور بیوی میں محبت کا جذب استوار کرنے کی کوششوں کوفٹل عبادات سے بوھ کر ملم رایا ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ اسلامی معاشرے کی تفکیل اورامت کی تکوین میں سب سے بنیا دی اکائی خاندان ہی ہے۔اگر خاندان کی اکائی مضبوط اور اسلامی اساس پر قائم ہے تو وہاں سے جوافراو تیار ہوں گے دہ بنیادی وین تربیت کے حامل ہوں گے اور ایسے خاند انوں سے جومعاشرہ بنے گاوہ اسلای اساس سے قریب تر ہوگا۔ فقدالاسرة یاعائلی قوانین کے ذیل میں نکاح، طلاق، دراشت، وصیت، نفقه اور حضائی کابواب سے بحث ہوتی ہے۔ لینی ادارہ خاندان وجودیس کیے آئے گا، اگر دجود میں آئے کے بعد اختلافات جنم لینے گئیس تو ان کو کیے دور کیا جائے۔ مرنے والے کی جا کداد، خاندان کے افراد میں کیے اور کرس خاسب سے تقسیم کی جائے اور افراد خاندان کی ضروریات کی بحیل اور مفاوات کی مجمد اشت کیے کی جائے ۔ قطع نظر اس کے کہ خاندان کے افراد کا فد ہب اور عقیدہ کیا ہے، ان کے مہداشت کیے کی جائے۔ گہداشت کیے کی جائے۔ اس کے کہ خاندان کے افراد کا فد ہب اور عقیدہ کیا ہے، ان کے ساتھ حسن سلوک اور ان کی ضروریات کی تحمیل، شریعت کے احکام کا بنیادی تقاضا ہے۔

#### ۳۔ معاملات

منطق اور واقعاتی ترتیب کے اعتبارے دیکھا جائے تو گھر بلوز ندگی کے بعد انسان کی معاشرتی زندگی آئی ہے جس میں اس کولوگوں سے لین دین ، خرید و فروخت اور مال و دولت سے متعلق معاملات کرنے پڑتے ہیں۔ یہ معاملات دوطرح کے ہوتے ہیں: پچھ تو وہ جن میں فریقین کے قانونی حقوتی و فرائض مرتب ہوتے ہوں اور پچھ وہ جن کے نتیج میں ایسے قانونی حقوتی و فرائض مرتب نہوتے ہوں اور پچھ وہ جن کے نتیج میں ایسے قانونی حقوتی و فرائض مرتب نہوتے ہوں اور پچھ اور سب سے میتی میدان ہے۔ عام طور پر آئ ما فقد المعاملات ہے۔ یہ فقد المعاملات ہے۔ یہ فقد المعاملات کا دیوائی قانون قرارویتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ دیوائی قانون یا مول لا کے جدید فقہ اس العوم اور فرائس میں بالخصوص قانون کے جس شعبے اور جن معاملات مول لا کے نام سے یورپ میں بالعوم اور فرائس میں بالخصوص قانون کے جس شعبے اور جن معاملات مول لا کے نام سے یورپ میں بالعوم اور فرائس میں بالخصوص قانون کے جس شعبے اور جن معاملات مول لا کے نام سے یورپ میں بالعوم اور فرائس میں بالخصوص قانون کے جس شعبے اور جن معاملات میں دوست کا تارائرہ جنتا وسیع ہواں کے لا ظ سے اس کول ظ سے اس کو دیوائی قانون کی شکھا نے وال کا متر اون قرار دینا درست نہیں معلوم ہوتا۔ فقالمعاملات کی وسعت کا ور یوائی قانون کی شکھا نے والے میں بندگر دینے سے فقد المعاملات کی وسعت کا زیارہ کرنا مشکل ہوجا تا ہے۔

فقہ المعاملات میں وہ تمام احکام شامل ہیں جن کاتعلق افرادیا گروہوں کے مابین لین دین اور تجارتی قتم کے تعلقات ہے ہے۔ آج کل کے عرب فقہانے فقہ المعاملات کو بہت می ذیلی شاخول میں تقلیم کیا ہے۔جن میں سے چند بیرین:

#### الف \_ نقيرالي

یعنی فقہ کے وہ احکام جو اسلام کے مالیاتی نظام کومنظم ومنضبط کرتے ہیں۔اس میں اسلام کا تصور مال ،مال کی تتمیں ،حصول مال ،توسیع مال وغیرہ کے احکام شامل ہیں۔

#### ب۔ فقداقضادی

یعنی فقد کے دہ احکام جو اسلام کے معاثی ادر اقتصادی نظام کومنظم ومنضط کرتے ہیں۔ اس میں ملکیت کا تصور، ریاست کے ذرائع آمدنی، محاصل عامہ، ریاست کی معاثی ذمہ داریاں وغیرہ زیر بحث آتی ہیں۔ اس شاخ کے بعض احکام سے اسلام کے دستوری ادر انتظامی قانون میں بھی بحث کی جاتی ہے۔

# ج- فقه تجارتی

یعنی فقہ کے وہ احکام جو اسلام کے تجارتی نظام کو منظم دمنضط کرتے ہیں۔اس ہیں تجارت اور کاروباری فقہ کے وہ احکام جو اسلام کے تجارتی نظام کو منظم دمنضط کرتے ہیں۔اس ہیں تجارت اور کاروباری فقہ وہ کے حقوق اور ذمہ وار یوں وغیرہ سے بحث کی جاتی مشترک کاروبار کی صورت میں متعلقہ شرکا کے حقوق اور ذمہ وار یوں وغیرہ سے بحث کی جاتی ہے۔ای عنوان کے تحت اسلام میں کار پوریٹ قانون کے تصور پر بھی بحث ہوتی ہے۔فقہائے اسلام نے زبانہ قدیم سے ذمہ واری کے محدودیا غیر محدودہونے اوراس کی بہت کی صورتوں سے بھی بحث کی ہے۔

#### د\_ فقەالعقو د

یعنی اسلام کا قانون معاہدہ۔ اس میں معاہدوں کی قسموں، ان کے احکام ادر نتائج و شمرات سے بحث کی جاتی ہے۔ فقہائے اسلام نے جن معاہدوں جات سے اپنی کتابوں میں بحث کی ہان کو چارز مروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

أيعقو دالمعاوضه

یعنی وہ معاہدے جن میں ایک فریق دوسر فریق کواس کی سی خدمت کا معاوضہ پیش

کرے۔

ii\_عقو دالمشاركه

یعنی وہ معاہدے جن میں دونوں فریق کسی مشترک مقصد کے لیے شریک ہوں۔ iii عقو دالتوثق

یعنی وہ معاہدے جن کا مقصد ایک فریق کو دوسرے فریق کے واجب الا داحقوق کی ادامی کی این بنانا ہو بھٹا معاہدہ رہن۔

امايعقو دالمبادله

یعنی وہ معاہدے جن کا مقصد دوفریقوں کے مابین جا کداد کا تبادلہ ہو بعض حضرات اس تم کوعقو دالمعاوضة عی کی ایک فتم قرار دیتے ہیں۔

ه ـ اسقاطات وابراءات

یعن فقد المعاملات کا وہ حصہ جو انسان کے ان تصرفات سے بحث کرتا ہے جن کا مقصد اپنے کسی حق کوسا قط کرنا یا دوسر سے پر عاکمہ ہونے والی ذمہ داری سے ان کو ہری کرتا ہو۔

ورذمهاورالتزامات

یعیٰ وہ مالی ذمہ داریاں (liabilities) جوانسان پر عائد ہوتی ہیں اوران کے نتیج میں بہت میصورتیں کاروباراورمعاہدہ جات وغیرہ کی سامنے آتی ہیں۔

تهمه فقدالتعال الاجتماعي

فقدالتعال الاجماعى يامعاشرتى سطح پريل جول اور طرز عمل كاحكام جن كے ليے عموماً المحطر والاباحة كى اصطلاح استعال كى جاتى ہے، يعنى عام معاشرتى سطح پركيا چيز جائز ہے اور

کیانا جائز ہے؟ قانون کے اس شعبے کا مقصد بنیادی طور پراسلامی معاشر ہے کے انتیازی اوصاف کا شخفظ اور اسلامی فخصیت کی بقا ہے۔ دنیا کے ہر نظام، ہر قانون اور ہر تہذیب کی طرح اسلام بھی اپنے نظام، قانون اور تہذیب کی انفرادیت کا شخط کر تا اور اس کے لیے مناسب اور ضروری تد ابیر اختیار کرتا ہے۔ المحظر و الا باحد کے احکام اسی ضرورت کی تحمیل کے لیے ہیں۔ ندصرف اسلام بلکہ دیگر فدا ہب بالحضوص ہندومت اور یہودیت میں بھی ایسے احکام طبعے ہیں جن کا مقصد ان فراہب کی انفرادیت کا شخصط ہے۔

مزید برآ سال معاشرہ ایک کیر العناصر معاشرہ ہے۔ یہ کیر العنصر ی العناصر معاشرہ ہے۔ یہ کیر العصر ی (Pluralism) سانی، قبائل اور علاقائی انداز کی بھی ہے اور ثقافتی، بلکہ فرہبی انداز کی بھی۔ اسلامی تعلیمات میں جس طرح کے معاشرے کا تصور ملتا ہے اس میں اہل ذمہ بھی ہوں گے، مستامنین اور معاہدین بھی ہوں گے۔ وہاں اہل کتاب اور آتش پرستوں کو بھی رہنے کی آزادی حاصل ہوگی، وہاں مختلف طبقات اور گروہوں کو اپنی اپنی لسانی، علاقائی اور ثقافتی انفرادیت کے مضطکی آزادی حاصل ہوگی۔ اس صورت حال کو معاشرتی سطح پر جس قانون کے ذریعے منظم و منضبط کیا جائے گاوہ کی فقد المجتمع یا معاشرتی نقہ ہے۔

اجماعی سطح پرالمحظو و الاباحة کے احکام کی صورت میں یبی صدود متعین کی گئی ہیں۔

دنیا کے بعض بذاہب (مثلاً یہودیت اور ہندومت) میں بیاحیاس بوی شدت سے
پایاجاتا ہے کہ اگران کے نظام میں دوسری تہذیبوں اور نظریات کو آزادی دی گئی تو اس سے ان کی
اپنی انفرادیت متاثر ہوگی یا ان کا تشخص مجروح ہوگا۔ اس لیے وہ دوسر نظریات اور تہذیبوں
کے بارے میں بواغیر مصالحانہ اور جنگجویا نہ دویہ رکھتے ہیں۔ بابری مسجد اور حرم ابراہی کے
واقعات سے اس کی تائید ہوسکتی ہے۔ اس کے برعش اسلام کو ایسا کوئی خطرہ نہیں۔ دوسروں کے
ساتھ دہنے سے اس کی تائید ہوسکتی ہے۔ اس کے برعش اسلام کو ایسا کوئی خطرہ نہیں۔ دوسروں کے
ساتھ دہنے سے اس کی انفرادیت ختم ہوتی ہے اور نہ دوسرے خداہب کو آزادی دینے سے اس کا
اپنا تشخص مجروح ہوتا ہے۔ اسلام کی دعوت تمام بی آ دم کے لیے عام ہے۔ اس کے ضابطہ ابتماعی
میں ہر خدہب کے مانے والوں سے میل جول کی تنجائش موجود ہے۔ میل جول کے اس ضابطہ کو
ایک کثیر العناصرانسانی معاشرے کی بنیاد قرار دیا جاسکتا ہے۔

اس ضابطے میں کھانے پینے کہ واب، حلال وحرام کی تفصیلات، عام معاشرتی سطح پر افراد کامیل جول، غیرمسلموں سے روابط کے انداز، شادی بیاہ کے طریقے اور حدود، لباس اور پردے کے احکام، رہن مہن کے اصول وقواعد، عام برتاؤ، اوراس جیسے دیگر امور سے بحث کی جاتی ہے۔

#### a- الاحكام السلطاني<sub>ة</sub>

سیاست شرعیہ یا فقد دستوری ، یے فقد اسلامی کا پانچوال برامیدان ہے جواسلام کے درستوری اور انظامی و تانون اور نظام کے دروی کا نون اور نظام کی پابندی انسان کی بنیا و اور سرشت میں داخل ہے۔ وہ انسان کو تحض معاشرتی حیوان نہیں مانتے بیل جو قانون اور نظم و صبط کی شعوری پابندی کرتا ہے۔ روی بلکہ ایک ایسا سیاسی حیوان مانتے بیل جو قانون اور نظم و صبط کی شعوری پابندی کرتا ہے۔ روی قانون دانوں نے بھی شاید مسلمانوں کے اثر سے سیکہا کہ جہاں معاشرہ ہوگا وہاں قانون بھی ہوگا کے پھر وہاں قانون بھی ہوں گے۔ پھر وہاں قانون کو تازنے والے اور چلانے والے بھی ہوں گے۔ پھر وہاں قانون کو نافذ کرنے والے اور قانون کو تو ڈنے پرسزاد سے والے بھی ہوں گے۔ یہ فقد اسلامی کا وہ

شعبہ ہے جو بجا طور پر اسلام کا دستوری اور انظامی قانون کہلاتا ہے۔ اس موضوع پر جو کتا ہیں لکھی گئیں ان میں سے متعدد کتا ہیں الاحکام السلطانی اور سیاست شرعیہ کے نام سے موسوم ہو کئیں، وہ دستوری فکر، دستوری قانون اور دستوری فظائر کے ساتھ ساتھ انظامی قانون سے بھی بحث کرتی ہیں۔ انتظامی قانون کے شمن میں ایسے معاملات بھی زیر بحث آتے ہیں جو قبل ازیں فقد المعالات میں وزیر بحث آتے ہیں جو قبل ازیں فقد المعالات میں ورکے میں مشلاً فقد مالی کے بعض وہ مسائل جو ریاست کے فرائض سے تعلق رکھتے ہیں۔ چنا نچہ ماور دی (متوفی ۲۵۰ ھ) نے اپنی کتاب "الاحکام السلطانية" میں محاصل عامہ وغیرہ سے متعلق رکھتے ہیں۔

### ٢- نقدالجنايات

یعنی اسلام کا فوجداری قانون۔ جہاں قانون ہوگا وہاں قانون کو تو ڑنے والے بھی ہوں گے۔ قرآن مجید سے پتا چلنا ہے کہ کوئی معاشرہ ایسانہیں گزراجس میں جرائم کا ارتکاب ہوجاتا کرنے والے ناپید ہوگئے ہوں۔ بہترین سے بہترین معاشروں میں بھی جرائم کا ارتکاب ہوجاتا ہے۔ اگر جرائم کے ارتکاب سے کوئی معاشرہ سو فیصد پاک ہوسکتا تو وہ انبیائے کرام علیم السلام کا معاشرہ ہوتا۔ خاص طور پر سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے دور مبارک میں مدینہ منورہ میں جرائم کا ارتکاب نہ ہوا ہوتا۔ ناس طور پر سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے دور مبارک میں مدینہ منورہ میں جرائم کا ارتکاب نہ ہوا ہوتا۔ لیکن شاید ایسا ہوتا اللہ تعالی کی مثیت کے خلاف ہے۔ اللہ تعالی نے انسانوں میں فراور مسلاح و تقویل و نول ربھا ناست رکھ ہیں اور دونوں ربھا ناست کی طرف تھینچنے والی میں انسانوں میں دولیہ تو تو ان میں تو از ان پیدا کر کے بدی کی تو تو ان کو تا ہو میں کرنا و ربھلائی کی تو تو ان کو ابھار نا انسان کا فریعنہ ہے۔ ایسے میں بدی کی تو تو کوسرے کو تا ہو بینا اللہ کی تکھیت، آز مائش اور دنیا کے دار الامتحان ہونے کے تصور کے خلاف ہے۔

شایدیمی وجہ ہے کہ خودرسول الله صلی الله علیہ دسلم کے دور مبارک میں مدینہ منورہ کے انتہائی پاکیزہ معاشرے میں بھی بعض لوگوں سے غلطیاں سرز دہوگئیں اوران کواپنی اپنی غلطیوں کی سزائیں بھی دی گئیں۔ بیاس امرکی صاف دلیل ہے کہ کسی انسانی معاشرے سے جرائم کا سوفیصد

مف جانا تھمت خداوندی اور مشیت ایز دی کے منافی ہے۔جرائم کے بارے میں اسلام کا نقط نظر سے ہے کہ ان کو کم سے کم سطح پر لے آیا جائے ، معاشر سے میں جرم کا ارتکاب انتہائی استثنائی صورت ہوجس سے معاشر سے کا مزاج ابا کرتا ہواور عام لوگ اس سے نفرت کرتے ہوں ، جرم کا ارتکاب علانیہ نہ ہو، ایک بار جرم ثابت ہوجانے پر قرار واقعی سزادی جائے اور دوسر سے مکنہ بجر مین کے لیے اس کونشان عبرت بنادیا جائے۔

جرائم کی سزائیں اوران کا قانون وضع کرنے کے لیے ضروری ہے کہ چہلے جرم کا تعین کیا جائے کہ جرم کی تعین کیا جائے کہ جرم کیا جائے کہ جرم کیا جاور کی فعل کو کب، کن حالات میں اور کن شرا لط کے تحت جرم قرار دیا جائے گا؟ وہ اسباب اور بنیا دیں کون اور کن اصولوں کی اساس پر متعین کرے گا جن کی روشی میں کسی فعل کو جرم قرار دیا جائیں گے ان کی سزائیں کیا ہوں گی اور ان کا تعین کون اور کن حالات میں دی جائیں گیا ور کتا ہوں گی اور ان کا تعین کون اور کن حالات میں دی جائیں گیا ور کسی اور کن حالات میں دی جائیں گیا ور کسیا در کن حالات میں دی جائیں گیا جائے گا؟

اس باب میں شریعت نے جو بنیادی احکام دیے ہیں ان کی رو سے اول انسانوں کے حقوق و فرائض کی وضاحت کی گئی ہے۔ حقوق اللہ اور حقوق العباد کا تذکرہ ہے اور ان حقوق کی وضاحت ہے۔ جن میں اللہ اور بندوں دونوں کے حقوق پائے جاتے ہیں۔ ان متنوں قتم کے حقوق کے الگ الگ احکام اور تقاضے ہیں جن کی بنیاد پر جرائم کی تین قسمیں بنتی ہیں۔ پھر پچھ جرائم ایسے ہیں جو ہر معاشر ہے ہیں پائے جاتے ہیں اور دنیا کا کوئی علاقہ یا ملک ان سے خالی نہیں ہوتا۔ جیسے چوری، بدکاری، تی، نشہ بازی وغیرہ ۔ ایسے جرائم کی تعداد نسبتا کم ہے۔ دوسری قتم کے جرائم وہ ہیں جو خواص خاص علاقوں، ملکوں، معاشروں یا حالات میں پیدا ہوتے ہیں اور ہر جگہ عام نہیں ہوتے ، مثلًا ملاوٹ اور رشوت کے جرائم ، کہ وہ بعض علاقوں اور معاشروں میں پائے جاتے ہیں اور بعض میں نیادہ ہوتے ہیں۔

ان میں سے پہلی نوعیت کے جرائم کی سزا تمیں شریعت نے متعین کر دی ہیں اور وہ ہمیشہ کے لیے طے شدہ ہیں۔ان سزاؤں کو اصطلاحاً ''حدود'' کہا جاتا ہے۔ دوسری نوعیت کے جرائم کی سرائیں شریعت نے خود تعین کردیئے کے بجائے ان کا تعین کرنے کا کام معاشرے کے سرد کردیا
ہے۔ اب بیاس متعلقہ معاشرے یا علاقے کے ارباب حل وعقد کی ذمہ داری ہے کہ وہ جرم کی
نوعیت، وسعت اور اثر ات کو دیکھ کر اس کی کوئی مناسب سزا مقرر کر دیں۔ سزاؤں کی اس قتم کو
'' تعزی'' کہا جاتا ہے۔ حدود کے برعکس تعزیری سزائیں ہمیشہ کے لیے طے شدہ نہیں ہیں، بلکہ
معاشرے کے ارباب حل وعقد حالات وضروریات کے پیش نظران میں مناسب ردوبدل کرتے
دینے کے جاز جبلکہ مکاف ہیں۔

پھر حقوق اللہ اور حقوق العباد کے حوالے سے بھی جرائم کی تقسیمیں ہیں۔ جن جرائم میں حقوق العباد کا بہلو غالب قرار دیا گیا ہے ان میں بندوں کو معاف کر دینے کا اختیار ہے۔ اس کے برگئی جن جرائم میں حقوق اللہ کا پہلو غالب قرار ویا گیا ہے ان میں بندوں کو معاف کرنے کا اختیار نہیں ہے۔ پہلی قتم کے جرائم میں قتل اور انسانی جان کے خلاف تمام جرائم شامل ہیں جن میں قصاص اور دیت کی سز اکیں دی گئی ہیں۔ دوسری قتم کی سزاؤں میں حدود شامل ہیں۔ تحریرات اگر چہیش ترحقوق اللہ میں شامل ہیں کین ان میں حاکم وقت کو معاف کرنے یا کی کرنے کا اس لیے اختیار ہے کہ بیسرائمیں اس کی مقرر کی ہوئی ہیں۔

# ٤ ـ ادب القاضى (فقد المرافعات)

فقداسلامی کاساتوال برامیدان ادب القاضی ہے جس کوبعض جدید حرب مصنفین فقد المرافعات کے نام سے بھی یاد کرتے ہیں۔ بیاسلامی قانون کا وہ شعبہ ہے جس کو آج کل کی اصطلاح میں قانون ضابطہ یا پروسیجرل لا کہا جا سکتا ہے۔اس عنوان کے تحت فقہائے اسلام حسب ذیل موضوعات سے بحث کرتے ہیں:

ا۔ نظام قضا وعدلیہ، جواسلام کے نظام عدل واحسان کے قیام کے لیے دیڑھ کی ہڑی کی حیثیت رکھتا ہے۔ اسلام میں عدلیہ اور قضا کی اہمیت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ قرآن پاک میں خلافت کا سب سے بڑا اور اولین فریضہ اور مقصد لوگوں کے درمیان حق وانصاف کے

مطابق مقد مات کے فیصلے کرنا قرار دیا گیا ہے۔ (سورہ ص ۲۳:۳۸) عربی زبان میں حکومت اور عدلیہ مطابق مقد مات کے فیصلے کرنا قرار دیا گیا ہے۔ (سورہ ص ۲۳:۳۸) عربی زبان میں حکومہ محکمہ) جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ عربی اسلامی مزاح یہ ہے کہ نظام حکومت میں قاضی کومرکزی حیثیت حاصل ہو۔ قضا کے زیرعنوان فقہائے کرام منصب قضا کی اہمیت ،کارقضا کی فضیلت ، قاضی کے تقرر ، قاضی کی شرائط ،منصب قضا کی طلب، قاضی کے فرائض ، قاضی کے عزل وتقرر ، آ داب عدالت ،عہدہ داران عدالت ، قاضی کی مراعات جیں۔ جیسے اہم موضوعات کاذکرکرتے ہیں۔

۲- دعوی اور دعوی کے فریقین، وہ امور جن کا فیصلہ کرانے کے لیے عدالت میں جانا ضروری ہے اور وہ امور جن کا فیصلہ کرانے کے لیے عدالت میں جانا اور دعویٰ دائر کرنا ضروری ہے اور وہ امور جن کا فیصلہ کرانے کے لیے عدالت میں جانا اور دعویٰ دائر کرنا ضروری ہے۔ بہیں، دعویٰ کے اسباب، ارکان اور شرائط، دعویٰ کے مندر جات، تعارض و تناقض وغیرہ۔

ساعت اور فیصلے کا طریقہ کار، دائرہ اختیار، ہمن ادر طلی، آ داب کمرہ عدالت، جواب دعولی، فیصلہ، حوالت اور جواب دعولی، فیصلہ، حوالات اور جس احتیاطی، فریق کی غیر حاضری میں فیصلہ، فیصلہ سے رجوع، فیصلہ پر نظر نانی اور فیصلہ کے اثر ات۔

م - شبوت ادر گواہی ، بینہ اور ثبوت ، شہادت ، نصاب شہادت ، اوصاف گواہاں ، گواہی کی شرائط ، تزکیۃ الشہود ، گواہوں کا اختلاف اور تضاد بیانی ، قرینہ قاطعہ ، ماہرین فن کی آرا ، سر کاری اور عدالتی دستاویز ات بطور ثبوت ، اقرار ہتم ، نکول (قتم کھانے سے انکار ، ) وغیرہ -

منهم عدالتی ادارے۔ حسد، ولایت مظالم، ولایت جرائم، نظام افتا، تحکیم اور ٹالثی،
 وکالت اور قانونی مشورہ۔

ادب القاضی کے مندرجات وموضوعات کے اس مخضر خاکے سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اس کا دائرہ کارمغربی پروسیجرل لا کے مقابلے میں خاصا وسیج ہے۔ اس کا بنیا دی تصور بیہ ہے کہ کسی کو مجرم قرار دینے یا بری کرنے کا کام حکر انوں کی صواب دید پرنہ چھوڑا جائے کہ وہ جس کو چاہیں مجرم قرار دے دیں اور جس کو چاہیں سزانا دیں، بلکہ اس کے لیے ایک با قاعدہ قانونی اس گزارش کا یہ مطلب قطعا نہیں ہے کہ دوسری اقوام اور تہذیبوں میں پروسیجرل لاکا کوئی نصور مسلمانوں سے پہلے نہیں پایا جاتا تھا، بلکہ اس کا مطلب صرف یہ عرض کرنا ہے کہ امام خصاف ہے قبل کی قانون دان نے صرف پروسیجرل لا کے موضوع پر الگ سے کوئی کتاب نہیں کسی رومن قانون ، محورا بی کے کوڈ ، یہودی قانون ، قدیم ہندوشاستر وں میں بلاشبہ پروسیجر کے احکام وقواعد ملتے ہیں کیکن وہ بنیادی قانون (Substantive law) کے قواعد میں اس طرح رکے ملے اور مخلوط ہیں کہ ان کوئی میں قوالگ الگ اور ممیز کرنا بھی آسان نہیں ہے۔ ان رکے ملے اور مخلوط ہیں کہ ان کوئی صور توں میں تو الگ الگ اور ممیز کرنا بھی آسان نہیں ہے۔ ان قوانین میں بیاندازہ کرنا وشوار ہوتا ہے کہ اصل اور بنیادی قانون کہاں ختم ہوتا ہے اور قانون ضابطہ کہاں شروع ہوتا ہے۔

### ٨ـ سِيَر باالفقه الدُّوَلى

اسلام کا بین الاقوامی قانون یا قانون بین المما لک جس پرآئندہ گیارہ خطبات میں گزارشات پیش کی جائیں گا۔اسلامی قانون کے اس شعبے کے لیے سیر کی اصطلاح دوسری صدی ہجری ہے ہی رائج ہوگئ تھی۔

ادب القاضی کی طرح سیر کے بارے میں بھی بلاخو ف تر دید یہ بات کہی جا گئی ہے گئی انسانی تاریخ میں مسلمان فقہا نے پہلی باربین الاقوای قانون کوایک با قاعدہ قانونی علم کے طور پر مدون کیا۔ یہ بات تاریخ اورریکارڈ کا حصہ ہے جس کو مغربی اور مشرقی مصنفین دونوں نے تسلیم کیا ہے کہ امام محمد بن حسن شیبانی (متوفی ۱۹۸ھ مطابق ۱۹۰۵ء) کی کتابیں کتاب 'المسیو المصغیر" اور کتاب 'المسیو المحبیو" تاریخ قانون میں بین الاقوامی قانون کے موضوع پر مستقل بالذات کصی جانے والی قدیم ترین کتابیں ہیں جوابی اصل صورت میں ہم تک پنچی ہیں۔ مغربی دنیا میں کسی جانے والی قدیم ترین کتابیں ہیں جوابی اصل صورت میں ہم تک پنچی ہیں۔ مغربی دنیا میں دیج قانون کا باوا آ دم فیج قانون دان ہیوگر و شیس (متوفی ۱۹۲۵ء مطابق ۱۹۵۵ء) کو بین الاقوامی قانون کا باوا آ دم فیج قانون دان ہیوگر و شیس (متوفی ۱۹۳۵ء مطابق گئی۔ جبکہ گروشیس کی وفات سے تقریبا آٹھ سوچھیا سے سال قبل امام محمد بن حین شیبانی خدکورہ بالا دونوں کتابیں مرتب کر بچے سے اور وہ دنیا کے اسلام میں وسیج بیانے پر مقبول ہو چکی تھیں۔

امام محمد بن حسن شیبانی اوران کے ہم عصر دوسر نقہائے کرام کی تصانیف سے قبل دنیا
کی کمی قوم میں بین الاقوامی قانون پر مستقل بالذات کتابوں کا ذکر نہیں ملتا۔ اسلام سے قبل یا تو
سرے سے جنگ وصلح کا کوئی قانون ہی نہیں تھایا عموما نہ ہی کتابوں میں دوسری بہت کی ہدایات
کے ساتھ ساتھ جنگ وصلح کے بارے میں ہدایات ملتی ہیں۔ بعض جدید مصنفین نے خاصی تنگ ودو
کے بعدا پی اپنی اقوام میں انٹرنیشنل لا کے ابتدائی عناصر کا کھوج لگایا ہے۔ ایک مشہور ہندومصنف شینٹرن نے انٹرنیشنل لا پرایک دری کتاب مرتب کی ہے جس میں اس نے وید، گیتا اور رامائن سے مین الاقوامی تعلق ایمیت کے بین الاقوامی تعلقات کے بہت سے اصول دریافت کیے ہیں۔ ان کاوشوں کی علمی اہمیت کے باوجود وید، گیتا اور رامائن کو بین الاقوامی قانون کی کتابیں قرار نہیں ویا جا سکتا۔ اس طرح بعض باوجود وید، گیتا اور رامائن کو بین الاقوامی قانون کی کتابیں قرار نہیں ویا جا سکتا۔ اس طرح بعض دوسرے صففین نے بائیل، تو رات اورائیل سے بین الاقومی قانون کے احکام نکالے ہیں۔ ایسے احکام تو رات میں خاصے زیادہ ہیں لیکن اس کے باوجود تو رات کو بین الاقوامی قانون کی کتاب کوئی

نہیں سمجھتا۔

یمی بات حمورا بی اور جسٹینین کے قوانین کے بارے میں کمی جاسکتی ہے۔ان دونوں مجموعوں میں سے بعض ایسے احکام نکالے جاسکتے ہیں جوضا بطے کے قوانین یا بین الاقوامی قانون کے اصول قرار دیے جاسکیں لیکن ان دونوں مجموعوں کو بین الاقوامی قانون یا قانون ضابطہ کے مجموعے قرار نہیں دیا جاسکتا۔

بیضااسلامی قانون کا ایک مختصر ساموضوعاتی جائزہ۔ان موضوعات میں سے پہلے چار،

یعنی عبادات، منا کات، معاملات اور المحظرو الاباحة کا دائرہ کارشخص (یعنی پرسل) ہے۔
جب کہ بقیہ چار، یعنی الاحکام السلطانی، جنایات، ادب القاضی اور سیر کا دائرہ کار علاقائی

د التحام السلطانی، جنایات واضح طور پر ہمار سے سامنے آئی ہیں:

پہلی بات یہ کدانسانی زندگی کے جملہ اہم اور بڑے پہلوؤں بیں سے کوئی پہلواییا نہیں ہے جوانسان کے ظاہری اعمال اور اقوال واقعال سے تعلق رکھتا ہواور وہ فقہ اسلامی کے فہ کورہ بالا آخے شعبوں بیں سے کی شعبے بیس شامل نہ ہو، البذا ہم کہ سکتے ہیں کدانسانی زندگی کی ہرسرگری کے بارے بیں اسلامی شریعت ایک واضح موقف رکھتی ہے جس کے مطابق وہ سرگری وقوع پذیر ہونی چاہیے۔ جب ہم یہ کہتے ہیں کداسلام ایک کمل ضابط حیات ہے یا اسلام زندگی کے تمام مسائل کا حل پیش کرتا ہے تو اس سے ہماری مراد یہی ہوتی ہے کہ فہ کورہ بالا تمام معاملات و مسائل کے بارے بیں اسلام ایک موقف رکھتا ہے اور ان کے مل کے بدایات فراہم کرتا ہے۔

دوسری بات بہے کہ اسلامی قانون کے بیسارے شعباس طرح ایک و دسرے سے
مربوط ہیں کہ ان کو ایک دوسرے سے الگ نہیں کیا جاسکتا۔ ان سب شعبوں ہیں و ہی تعلق ہے جو
ایک زندہ جسم کے اعتبالی ہوتا ہے۔ ان تمام شعبوں میں ایک ہی روح کار فرما ہے جوشر وع سے
آ خرتک تمام احکام و مسائل میں جاری و ساری ہے۔ ان سب شعبوں میں خیالات و تقورات کی
ایک بیسا نیت اول ہے آخر تک ہر جگہ نظر آتی ہے۔ ان تمام شعبوں کے احکام کو جو بنیا دی اصول د
قواعد مرتب کرتے ہیں وہ ایک ہی ما خذ و مصدر سے لیے گئے ہیں ، لہذا فقد اسلام ایک ایک وحد ت

ہے جس کے مختلف حصوں کوالگ الگ نہیں کہا جاسکتا ۔

تیسری بات یہ ہے کہ اسلامی قانون بیک دفت ایک خالص مذہبی قانون بھی ہے اور عدالتی اور طکی قانون بھی ہے اور عدالتی اور طکی قانون بھی۔ اس میں ایک مذہبی قانون کے تمام مثبت اور صحت مندعناصر موجود ہیں۔ لیکن دنیا کے دیگر مذہبی قوانین میں درآنے والی خرابیوں سے بیقانون پاک ہے۔ اس طرح اس میں کسی بھی کر بیستی اور عدالتی قانون میں پائے جانے والے تمام مثبت اور صحت مندعناصر موجود ہیں اور بیان خرابیوں سے تم راہے جودومرے سیکولر فطاموں کا خاصہ ہے۔

دنیا کے دیگر دان جالوفت تو انین یا تو خالص ندی تو انین بین یا خالص ریائی اور عدالتی نوعیت کے تو انین بین بین جن کی بنیا و کی روائے ، کی بادشاہ کے تھم یا کسی بالا تر مقتدرہ کے فیصلے پر ہوتی ہے۔ لیکن اسلامی قانون ان دونوں سے الگ اپنی ایک انفراد یت رکھتا ہے۔ ایک ند بی قانون ہونے کی حیثیت سے ہر مسلمان اس پر عمل کرنے کا پابند ہے۔ وہ اس پر اپنے ایمان اور عقیدے کا ایک حصہ بچھتے ہوئے عمل کرتا ہے اور اس عمل ورآ مدے لیے کسی بیرونی قوت کے استعال کی ضرورت نہیں پوئی۔ اسلامی قانون کو مانے والے ایک معاشر سے بیس کسی پولیس یا عدالت سے ضرورت نہیں پوئی۔ اسلامی قانون کو مانے والے ایک معاشر سے بیس کسی پولیس یا عدالت سے بھی پہلے انسانوں کا ضمیر ان کو آ مادہ کرتا ہے کہ وہ رات کی تاریکیوں میں بھی قانون پر عمل ورآ مد کریں۔ وہاں بیاعلان کافی ہوتا ہے کہ آئے سے اللہ تعالیٰ نے شراب جرام کردی ہے اور لیے بھر کر سے اندر اعدر شہر کی گلیوں جس بارش کے بانی کی طرح شراب بہتی نظر آتی ہے۔ وہاں بیتا دینا کافی ہوتا ہے کہ آئے ہے سود حرام کر دیا گیا ہا جا درا گلے دن سے لوگ ایسے ہرکار دبار سے احرّ از کرنے لگ جاتے ہیں جس میں مود کا شائر بھی پایا جا تا ہو۔ وہاں جرم کے ارتکاب کے بعد بحرم خود بار بار آکر جاتے ہیں جس میں میں دکا شائر بھی پایا جا تا ہو۔ وہاں جرم کے ارتکاب کے بعد بحرم خود بار بار آکر ریا سے سے مطالبہ کرتا ہے کہ اس کور ادرے کریا کے کردیا جائے۔

بہ قانون کی وہ روح ہے جوانسان کے دل کی گہرائیوں میں اتر جاتی ہے۔ قانون پر سچے دل مے مل درآ مدکا بیجذ بہ صادق اس کے رگ و پے میں ساجا تا ہے۔ اس پر جو چیز عمل درآ مد کراتی ہے وہ تقویٰ اور خوف اللی کا جذبہ ہے۔ لیکن اس کو تحض انسانوں کے مذہبی جذبے پر نہیں چھوڑ دیا گیا ہے، بلکہ اس اندرونی قوت کی پیمیل ہیرونی قوت سے کرنے کا سامان بھی کر دیا گیا ہے۔ ریائی قوت اور عدائی اداروں کے ذریعے قانون شکنوں سے عہدہ برآ ہونے کا بندوبست بھی شریعت میں موجود ہے۔ اس طرح ریاست اور ندہب ایک دوسرے کے معاون و مددگار بن جاتے ہیں۔ نہ ریاست نہ بہ کی راہنمائی سے مستغنی ہونے کا دعویٰ کرتی ہے اور نہ ندہب ریاست کے دسائل سے مستغنی ہو کر فراریت کا راستہ اختیار کرتا ہے۔ یہی وہ چیز ہے جس کوسید تا عثان غنی رضی اللہ تعالی عنہ نے ان الفاظ میں بیان فرمایا تھا: 'الااسلام آساس و السلطان حارس " (یعنی اسلام ایک بنیاد ہے جس پر مسلمانوں کی زندگی کی ممارت استوار ہے اور حکومت ایک بھہان ہے ) اگر کسی ممارت کی بنیاد نہ ہوتو وہ ممارت گرجاتی ہو اور اگر کسی ممارت کا تکہبان نہ ہوتو وہ ضائع ہو جاتی ہو ہو جاتی ہو ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی

اسلام کی بقااورمسلمانوں کی وحدت ملی کے تحفظ کے لیے وونوں چیزیں ضروری ہیں۔ عصانہ ہوتو کلیمی ہے کاریے بنیا د

توازن اور دین و دنیا کایہ حسین امتزاج ہی اسلام کاسب سے بڑا طرۂ اقبیاز ہے۔ بہت سے لوگوں کو اس امتزاج کو تبحضے میں دفت ہوئی ہے۔ وہ اس کے ایک پہلو پر فور کرتے ہیں تو اس کو سیکولر نظام سے مشابہ پاتے ہیں، دوسرے پہلو پر نظر ڈالتے ہیں تو اسے ایک خالص روحانی اور نہ ہی عقیدہ قرار دینے لگتے ہیں لیکن اگران دونوں پہلوؤں پر نظر ہوتو پھراسلام کا وہ اعتدال و تو از ن سامنے آتا ہے جوانسانی مزاج اور طبیعت سے بالکل ہم آ ہنگ ہے۔

چوتھی بات جواسلامی قانون کی تاریخ کامعمولی مطالعدر کھنے والابھی جانتا ہے یہ ہے کہ
یہ قانون بنیا وی طور پرایک غیرسرکاری قانون ہے۔ یہ ایک ایسا قانون ہے جس کے بنانے ، مرتب
کرنے اوراس کو توسیع ویے میں بھی کسی ریاست کی مداخلت نہیں ہوئی۔ اس قانون کی بھیل میں ،
اس کے نفاذ میں ، چٹی کہ اس کے 'کید جسلیٹ ''کرنے میں ریاست کا بھی بھی براہ راست وخل
نہیں رہا۔ یہ قانون خود بخو دغیر سرکاری طور پرایک خالص پرائیویٹ قانون سازی کے نتیج میں
سامنے آیا ہے۔ بظاہر یہ بات بڑی عجیب سی معلوم ہوتی ہے کہ کوئی قانون ریاست سے بالا بالا

وہ اپنے روز آغاز سے لے کراٹی بوری تاریخ کے دوران ریاست کی مداخلت اور بڑی حد تکالف سرکاری اثرات سے آزاور ہاہے۔ آج بھی بیا لیک حد تک پرائیویٹ قانون ہے۔ اس کے متعدد شعبوں میں آج بھی پرائیویٹ طور پڑئل درآ مدہور ہاہے اور غیر سرکاری اہل علم اجتہاد اور افرآ ذریعے ضروری مسائل میں'' قانون سازی'' کررہے ہیں۔

سوال سے ہے کہ بیسب کام کسی با قاعدہ قانون ساز ادارے کے بغیر کیسے ہور ہاہے اور کیسے ہوسکتا ہے؟ کیاغیر سرکاری قانون سازی کا بتیجہ کسی افراتفری کی شکل میں نہیں لکلے گا؟ ان سوالات کا جواب بڑی آ سانی ہے مل سکتا ہے،اگر اسلامی قانون کی تاریخ اور اجتہاد واجماع کے ارتقاکو پیش نظرر کھاجائے۔

جب سرکار دو عالم سلی الله علیه وسلم اس دنیا سے تشریف لے گئے تو اسلامی قانون کی تمام بنیادیں فراہم ہو چکی تھیں، وین کلمل کیا جا چکا تھا اور نعمت تمام ہو چکی تھی۔ قرآن پاک کی صورت میں ہدایت الٰہی بحریری طور پر محیفوں اور زبانی طور پر ہزاروں نفوس قد سیہ کے سینوں میں موجود تھی۔ سنت رسول، کی صورت میں کتاب الٰہی کی علی تعبیر وتشر کے انسانوں کے سامنے پیش کر وی گئی تھی۔ قرآن وسنت کی اقدار و مقاصد کی علم بروار اور شریعت کے احکام کی خارجی تشکیل لینی محاصت صحابہ کی اجتماعی زندگی کی شکل میں فراہم کر دی گئی تھی۔ بیدوہ بنیادیں تھیں جن پرآئیدہ اسلامی قانون کی وسیع و عریض اور بے مثال مارت کو استوار ہونا تھا۔

اب قانون سازی اور توسیع قانون کی صورت یہ ہوئی کہ جب کوئی نیا مسئلہ پیش آیا جس میں نی '' قانون سازی اور توسیع قانون کی ضرورت پیش آئی تو یہ قانون سازی یا نئی رہنمائی کی ضرورت پیش آئی تو یہ قانون سازی یا نئی رہنمائی کی ضرورت پیش آئی مرکاری یا ریاستی پلیٹ فارم کے بجائے اصحاب علم وتقوی مجتمدین کی طرف سے پیش کی گئی۔فقہاو مجتمدین نے ہر پیش آئدہ مسئلے پرخور کیا اور اپنی انتہائی فہم وبصیرت کے ہموجب اس کا شری اور اسلامی حل دریافت کرنے کی مقدور کھرستی کی اور جوحل دلائل کی روشنی میں سمجھ میں آیا وہ امت کے سامنے پیش کردیا۔ اس سارے مل میں ان کا اولین و آخرین محرک خوف خدا اور آخرت کی جواب دہی کا احساس تھا۔ قرآن پاک نے اصحاب علم کی یہ ذمہ داری قرار دی ہے کہ وہ علم کو

چھپانے سے اجتناب کریں۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ضرورت کے موقع پرعلم کو چھپانے اور مطلوبہ رہنمائی فراہم نہ کرنے والے عالم کو کو نگا شیطان قرار دیا ہے۔

ان احکام کی روسے ہرصاحب علم مخص پابند ہے کہ جب بھی ضرورت پیدا ہووہ اپنا علم امت کے سامنے پیش کرے اور قرآن وسنت کے دلائل کی روشیٰ میں اپنا دریا فت کردہ حل سامنے لائے۔ اس طرح بہت سے حل اور تجاویز سامنے آئیں گی اور دوسر نقبہا اس پر تبعرہ کریں گے، یوں دلائل اور جوابی دلائل کی بنیا و پر ایک قومی اور ملی مباحثہ ہوگا اور بالآخریا تو تمام فقبا کسی ایک رائے پر منفق ہو کر اس رائے کو افتیار کرلیں گے یا پھر دو تین آرا افتیار کرلی جائیں گی اور امت جس فقیہ کے دلائل بھم اور تقوے سے متاثر ہوگی اس کی رائے پر عمل کرلے گی اور اس طرح وہ مکی جس فقیہ کے دلائل بھم اور تقوے سے متاثر ہوگی اس کی رائے پر عمل کرلے گی اور اس طرح وہ مکی مطابق فیلے صادر کرنے لگیں گی اور اصحاب افتا اس کے مطابق فیلے صادر کرنے لگیں گی اور اصحاب افتا اس کے مطابق فیلے صادر کرنے لگیں گی اور اصحاب افتا اس کے مطابق فتوے دیئے لگیں گے۔

'' قانون سازی'' کا یمی طریقه صدراسلام میں شروع ہوااور کم وہیں تیرہ سوسال تک جاری رہا۔ اس پورے وور میں بھی بھی حکومت وقت یا حکمرانوں کواس عمل پراٹر انداز ہونے کا موقع نہیں دیا گیا۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ حکمرانوں اور حکومتوں نے'' قانون سازی'' کے اس عمل پراٹر انداز ہونے کی کوشش نہیں کی ، بلاشبہ مختلف حکمرانوں نے مختلف مقاصد ومحرکات شہت اور شفی دونوں کے تحت'' قانون سازی'' کے اس کا م کواپنے ڈھب کے مطابق ڈھالنے کی کوششیں کیں، کین ایس قریب تمام ہی کوششیں کیں، کین ایس قریب تمام ہی کوششیں نا کام رہیں۔ حکمرانوں یا کسی بھی بااثر طبقے یافر و کے مفاو کی خاطر دیے جانے والے کسی فتوے کو بھی بھی امت نے تبول نہیں کیا اور نداییا فتو کی بھی شریعت کی معتبر ومتند تعبیر مانا گیا۔ امت کے اجتماع ضمیراور اسلامی خمیر نے وہی بات تبول کی جو شریعت کی معتبر ومتند تعبیر مانا گیا۔ امت کے اجتماع ضمیراور اسلامی خمیر نے وہی بات تبول کی جو گر آن وسنت کے احکام سے ہم آ ہنگ تھی اور اس بات کا کہنے والاعلم اور تفتوے کی میزان میں کھر اقرار پا تا تھا۔

میم مقتوں کے فتو ہے است میں متند اور معتبر تھر سے اور جن کی'' قانون سازی'' کو عدالتوں کے بچوں سے لے کر عامة piess.co

الناس تک نے قبول عام سے نوازا وہ سب کے سب نہ صرف پرائیویٹ شہری ہے اور کوئی سرکاری منصب نہیں رکھتے ہے بلکہ بعض صورتوں میں وہ اپنے اپنے معاصر حکمرانوں کی نظر میں تا پہند بدہ شخصیت بھی ہے۔ امام ابو حنیفہ بنین کو دنیا کی تاریخ کے چند عظیم ترین قانونی د ماغوں میں شار کیا جاتا ہے اور جن کی تعبیر قانون کو دنیا کے اسلام کا دو تہائی کے قریب حصہ تسلیم کرتا آیا ہے، کی پارلیمٹ کے رکن نہیں ہے۔ امام احمد بن حنبل جمق کے فقتی اقوال آج سعودی عرب میں قانون کی حیثیت سے نافذ ہیں، ان کو کسی حاکم نے قانون سازی کے کام پر مامور نہیں کیا تھا۔ قانون کی حیثیت سے نافذ ہیں، ان کو کسی حاکم نے قانون سازی کے کام پر مامور نہیں کیا تھا۔ امام جعفر صادق کی کی انگریش کیا تھا۔ کے عام شہری ہے لیکن ان کے اقوال اور تعبیرات قانون کوان کے ہم عصر حکمرانوں اور قاضیوں نے اس بنیاد پر تسلیم کر کے نافذ کیا، جس بنیاد پر آج دنیا کے مواار ہے مسلمان ان کے فقتی اقوال اور تعبیرات قانون پڑمل پیرا ہیں۔

ان حفرات نے نہ صرف قانون کے میدان میں نے نئے بیش آ مدہ مسائل پرغور کر کے ان کا اسلای حل ہجویز کیا بلکہ ہزاروں لاکھوں مسائل کے پیش آ نے سے پہلے ہی ان کا بیشگی اندازہ کر کے ان کا بھی حل ہجویز کر دیا۔ ان کی فکر واقعات اور تاریخ کے ساتھ نہیں واقعات اور تاریخ نے بہت آ گے تھی۔ انہوں نے ان تمام آ رااور تجاویز کی تائید میں کمل عقلی اور نقی دلائل پیش تاریخ سے بہت آ گے تھی۔ انہوں نے ان تمام آ رااور تجاویز کی تائید میں کمل عقلی اور نقی دلائل پیش کیے۔ ان میں جس جس کے علم اور تقوی کی جس جس کو جمتنا اعتما و تقاوہ اس حد تک ان کے اقوال کو شریعت کی جائز اور متند تعییر تشکیم کر کے قبول کرتا گیا۔ اگر وہ حکم ان تھا تو اس نے اس کے مطابق مقد مات نمٹائے۔ اگر وہ عام آ دی تھا تو اس نے تدریس حکم ان قوال واج تہا دات کو بنیا و بنا ا

اسلام کی تاریخ کے ابتدائی بارہ سوسال میں ایسی کوئی مثال نہیں ملتی کہ کسی حکمران نے حکمران کے حکمران کے حکمران کے دور پر کوئی قانون بنا کرنافذ کردیا ہواوراس کوامت نے قبول بھی کرلیا ہو۔ یا کسی حکمران نے باہر سے کوئی قانون در آ مدکرلیا ہو۔ قانون کے معاطع ہیں مسلمان خود کواتنا خود کھیل بلکہ اعلیٰ اور

برت سیحتے تھے کہ انہوں نے محض علمی دلچیں کی خاطر بھی قانون کی کسی کتاب کا کسی دوسری زبان سے عربی میں ترجمہ نہیں کیا۔ دوسری صدی ہجری سے لے کرآئندہ کئی سوسال کے عرصے میں فلف ، عقلیات ، منطق ، طب ، ادب وغیرہ کی ہزار ہا کتا ہیں منسکرت ، بونانی ، فاری ، آرامی اور دوسری زبانوں سے عربی میں ترجمہ کی گئیں۔ لیکن قانون یا دستور کی کسی کتاب کا ترجمہ کرنے کی بھی ضرورت محسوس نہیں گئی۔ اس کی وجہ سوائے اس کے نہیں تھی کہ قانون مسلمانوں کے خمیر اور خمیر کا ایک جزوتھا۔ وہ معاشرہ یاریاست کی تخلیق نہیں تھا بلکہ ریاست اور معاشرہ قانون کی تخلیق تھے۔

دنیا میں ریاست پہلے وجود میں آئی ہے، قانون بعد میں وجود میں آئی کہ اس قانون کونا فذکر ہے اور قانون پہلے وجود میں آئی کہ اس قانون کونا فذکر ہے اس کی حفاظت کرے، اسلامی ریاست کا قانونی جواز (Legitimacy) ہی اس وقت تک ہے جب تک وہ اس قانون کونا فذکر تی ہے۔ بصورت دیگر ریاست اپنا قانونی جواز اور مقصد وجود کھو بیٹے تنی وہ اس قانون کونا فذکرتی ہے۔ بصورت دیگر ریاست اپنا قانونی جواز اور مقصد وجود کھو بیٹے تی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ منورہ قشریف آوری سے قبل، قیام ریاست سے بہلے، قانون کے مبادی اور اساسی تصورات بیان فربا دیے تھے۔ آئندہ وجود میں آنے والی ریاست کے دیاست کے دیاست کے اس کی صورات کی حفاظت کے لیے قانون دیا جانا تھا۔ اور ای قانون کے نفاذ اور تحفظ کے لیے تانون دیا جانا تھا۔ اور ای قانون کے نفاذ اور تحفظ کے لیے دیاست کے قیام کی ضرورت پیش آئی تھی۔

آج مسلمانوں کا المیدیبی ہے کہ ان کی قومی ریاستیں موجود ہیں، لیکن ان کے تکمر انوں نے اسلامی قوانین نافذ نہیں کیے۔ آج مسلمانوں کے دلوں میں جوطوفان بیا ہے وہ اس ترثب گا ایک مظہر ہے جو وہ اسلامی قانون کے لیے رکھتے ہیں۔ آج دنیائے اسلام میں جواضطراب پایا جاتا ہے اس کا اصل سبب یبی ہے کہ مسلمانوں کی قومی ریاستیں ریاست کے مقصد وجود ریمل ہیرا نہیں ہیں۔ آج کا مسلمان کی جہم تصور کے پیچے سرگرواں نہیں ہے۔ وہ کی غیر طے شدہ قانون کا مطالبہ نہیں کرتا ، وہ کی موہوم ہدف کی تلاش میں پریشان نہیں ہے۔ اس کا ہدف واضح ، اس کی منزل متعین ادر اس کا تصور ایک طے شدہ ادر دوٹوک نظر بے سے عبارت ہے۔ وہ جس راستے کا

مسافر ہے وہ اتناروش اور صاف ہے کہ وہاں رات کو بھی دن کا ساں رہتا ہے (لیلھا کنھارھا)۔

آج مغرب نے قانون سازی کی بیر آزادی سلب کر لی ہے۔ اس نے عامة الناس اور آزاد باکروارابل علم ووائش کا بیفریف ہتھیا کرایک مفاد پرست طبقے کے ہاتھ میں دو ویا ہے جو اس کو طبقاتی مفاوات کی بھیل کے لیے استعال کر رہا ہے۔ دنیائے اسلام میں آج جو کش کمش بریا ہے وہ دراصل قانون کو غصب کر لینے والوں اور قانون کی آزادی اور علی بلا ا، مساوات کا مطالبہ کرنے والوں اور قانون کی آزادی اور علی بلا ا، مساوات کا مطالبہ کرنے والوں کے درمیان آویزش کا دوسرانام ہے۔ اسلامی تاریخ کے ابتدائی بارہ سوسال کے ووران قانون سازی کا بیکام کمی نام نہا وا دارے کی اجارہ داری نہیں رہا، بلکہ بیکام ایک ایسے قومی اور اجتماعی ملل اور اجتماعی مللہ اور اجتماعی مللہ میں وہ تمام عبت بہلو اور اجتماعی فیصلے سے فقہا کے اجتمادات کو قانون کی شکل دے دی۔ اس عمل میں وہ تمام عبت بہلو اور اجتماعی میں وہ تمام عبت بہلو موجود شے جوافلاطون کے دور سے آج تک مختلف نظریات ساز فلاسفہ اور حکما حکومت کے بارے موجود شے جوافلاطون کے دور سے آج تک مختلف نظریات ساز فلاسفہ اور حکما حکومت کے بارے موجود شے جوافلاطون کے دور سے آج تک محتلف نظریات ساز فلاسفہ اور حکما حکومت کے بارے میں بیان کرتے آئے ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ عامة الناس کی براہ راست قانون سازی اور کائل میں وہ تمام شرب کے ماتھ ساتھ عامة الناس کی براہ راست قانون سازی اور کائل میں وہ تمام شرب کے وہنا کے ذریعے ماصل رہی۔

اسلامی تاریخ بین شوری بھی رہی، اہل اختیار کے ادارے بھی رہے اور اہل مل وعقد بھی موجودرہے، لیکن ان بیس سے کسی کو بھی قانون سازی کا کوئی اختیار inherent بھی بھی موجودرہے، لیکن ان بیس سے کسی کو بھی قانون سازی کا کوئی اختیار بہت بردی غلط بہی ہے۔ حاصل نہیں ہوا۔ ان اداروں کو دور جدید کی پارلیمنٹ کا پیش روقر اردینا بہت بردی غلط بہی ہے۔ اسلامی تاریخ بیس مغرب کے الرات سے پہلے بھی بھی قانون سازی کے لیے کوئی سرکاری یا باقاعدہ ادارہ وجود بیس نہیں آیا۔ مسلمانوں کے مزاج نے ایسے اداروں کے قیام کوآزادی قانون کی روح کے خلاف سمجھا۔ امام مالک نے ای لیے عباسی خلفا کی اس تجویز سے اتفاق نہیں کیا تھا کہ کی روح کے خلاف سمجھا۔ امام مالک نے ای لیے عباسی خلفا کی اس تجویز سے اتفاق نہیں کیا تھا کہ ان کی مؤطا کو ملکی قانون کا درجہ دے دیا جائے۔ امام مالک نے اپنی ذاتی شہرت اور دنیاوی کریڈٹ کو یہ کہہ کرقبول کرنے سے انکار کردیا تھا کہ اس سے فقہا کی وہ آزادی محدود ہو جائے گ

ممکن ہے آج بعض مصرات کو یہ بھنے میں دفت ہو کدریاست کے ٹھیے کے بغیر قانون

کیے بن اور چل سکتا ہے۔اس دقت کی ایک دجہتو وہ تصورات اور رواجات ہیں جو آج مغرلی روایات کے اثر سے ہمارے ہاں عام ہو گئے ہیں، جن کی روسے قانون وہی ہے جو کسی فر مال روا یابالاتر حکران نے جاری کیا ہو۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ اسلامی قانون کے اس خصوصی مزاج پرغور نہیں کیا گیا۔ ذرا توجہ ہے دیکھا جائے تو واضح ہوجائے گا کہ آج بھی دنیائے اسلام میں اسلامی قانون کے ایک بڑے جھے پر کسی سرکاری مداخلت ادر ریاستی اثر درسوخ کے بغیر عمل درآ مد ہور ہا ہے۔ابھی میں عرض کر چکا ہوں کہ اسلامی قانون کا ایک برا حصہ عبادات،منا کات،معاملات اور الحظر والاباحة كابم موضوعات يرمنمل بدونيا كابرمسلمان ان امور يمتعلق بہت ہے اسلامی احکام پرعمل کرتا ہے اور ان احکام کو واجب التعمیل سمجھتا ہے۔ ان امور سے متعلق نے نے نتو ہے ہی آتے رہتے ہیں، نئے نئے بیش آمدہ مسائل کے بارے میں نئ '' قانون سازی' بھی ہوتی رہتی ہے، اور اس کا طریقہ کار وہی ہے جواوپر بیان کیا گیا کہ پرائیویٹ ماہرین مجوزہ حل قوم کے سامنے دلاک سے پیش کرتے ہیں اور جس ماہر کے علم اور تقوے رِقوم کے جس حصے کواعما دہوتا ہے دہ حصہ اس حل کو تبول کر کے اس بڑمل کرنا شروع کر دیتا ہے اور جب ایا کوئی معاملہ عدالت میں پیش ہوتا ہے تو عدالت کے روبروا سے تمام ماہرین کی آرااوران کے جو بر کردہ حل مع دلاکل چیش کردیے جاتے ہیں۔ پھرجس رائے سے عدالت مطمئن مواس کی بنیاد پردہ معالمے کا فیصلہ کردی ہے۔

آج حکومت کی طرف ہے کوئی قانون ادائیگی نمازیا قانون بھیل روزہ، قانون اوائیگی نمازیا قانون سیکیل روزہ، قانون اوائیگی موجود نہیں ہے۔ بلاشبہ ان موضوعات کے بارے میں اسلام کا قانون موجود ہے جس میں اضافہ اور توسیع بھی ہوتی ہو اور موضوعات کے بارے میں اسلام کا قانون موجود ہے جس میں اضافہ اور توسیع بھی ہوتی ہو اور عامت نے منے قوانین بھی بنج رہتے ہیں۔ پرانے قوانین پرنظر فانی کاعمل بھی جاری رہتا ہے اور عامت الناس ان قوانین پر دنیا بحر میں عمل درآ مد بھی کرتے رہتے ہیں۔ لیکن اس سارے عمل میں کسی حکومت، حکمران، ریاسی ادارے یا کسی آسبلی کا کوئی دخل نہیں ہوتا۔ ایک مسلمان اپنے دین و ایمان کے مطابق جس کام کوحلال سجھتا ہے اس کوافقیار کرتا ہے اور جس چیز کو ترام سجھتا ہے اس

سے اجتناب کرتا ہے۔ جہال شبہ ہوتا ہے وہال کی صاحب علم وتقوی سے جاکر ہو چے لیتا ہے اور وستیاب اصحاب علم وتقوی میں سے جس کے علم وتقوی پراس کواعتا وہواس کی بات پرعل کرتا ہے۔

اسلامی تاریخ میں اس کی درجنوں مثالیس موجود ہیں کہ کسی معاملے میں حکومتوں اور فرمال رواؤں نے ایک رائے اختیار کی اور اصحاب علم وتقوی نے اس کے خلاف رائے دی عوام نے حکومتوں اور فرمال رواؤں کی رائے کو اختیار کر ایا در اصحاب علم وتقوی کی کی رائے کو اختیار کر لیا۔

بعض ناواقف یا کم فہم لوگ اسلامی قانون کوعرب ملوکیت سے متاثر بتاتے ہیں جو سراسر لاعلمی کی اور افغات کے قطعی طور پر منافی ہے۔ ممکن ہے کسی ایک آ دھ جزوی معاملے میں کسی نقیہ نے دلیل اور واقعات کے قطعی طور پر منافی ہے۔ ممکن ہے کسی ایک آ دھ جزوی معاملے میں کسی نقیہ نے آزادی ، افتد ار وحکومت کے مقابلے میں کمل تحویل عام حاصل نہیں ہو سکا۔ سرکاری اثر ات سے آزادی ، افتد ار وحکومت کے مقابلے میں کمل خود مختاری اور ریاستی بالا دی سے انکار فقد اسلامی کی سب سے نمایاں امتیازی خصوصیت ہے۔ اس خود مختاری اور ریاستی بالا دی سے انکار فقد اسلامی کی سب سے نمایاں امتیازی خصوصیت ہے۔ اس خصوصیت میں دنیا کا کوئی ترقیان فتہ سے ترقی یا فتہ قانون فقد اسلامی کا شریک وسہم نہیں۔

بيدفقداسلاى كاليك نهايت سرسرى اورعموى تعارف باوريه چند بنيادى خصوصيات بين جوفقداسلاى كودنياكدوسرك متدن اورترقى يافتة قوانين سيمتاز كرتى بين \_ و آخو د عوانا أن الحمد لله رب العالمين

#### حصيهوالات

سوال : وَاكْرُصاحب! آپ نے فرمایا كدرسول الله صلى الله عليه وسلم كے دوريس معاشرے ميں جرائم بھى ہوت تھے! اس كامطلب بيہ كرآپ (صلى الله عليه وسلم) اپنے زمانے ميں جرائم خم كرنے ميں ناكام رہے۔

جواب: نبیس نے بیکہا ہے اور نہ العیافی اللہ ، ٹم العیافی اللہ ، کوئی مسلمان بید کہنے کی جرأت کرسکتا ہے کہ آپ کرسکتا ہے کہ آپ کہ اس کے دورید ہے کہ آپ کر اسکی اللہ علیہ وسلم) جرائم کوختم کرنے میں ناکام رہے۔ میں نے جوبات کہی ہے وہ بید

ہے کہ انسان کی فطرت اور جبلت میں برائی کا داعیہ رکھ دیا گیا ہے۔ خود قرآن پاک میں فطرت انسانی کے بارے میں کہا گیا ہے کہ اس میں برائی اور بھلائی کی دونوں قو تیں موجود ہیں۔ فاَلَهُمَهَا فُجُو رَهَا وَ تَقُواهَا (الشّس ۱۹۸۱) لینی نفس انسانی کے مزاج اور ظفت میں الله نقائی نے فتی و فجور کی طاقت بھی رکھ دی ہے اور تقوی بھی رکھ دیا ہے۔ اب انسان کا فرض منصی سے کہ وہ تقوی کی کی قوتوں کو غالب کرے اور فتی و فجور کی قوتوں کو مغلوب کرے۔ انسان کی ساری زندگی فجور و تقوی کی ای کش کمش میں کامیابی سے گزر جانے کا راستہ بتانے کی ای کش کمش میں کامیابی سے گزر جانے کا راستہ بتانے کے انہاں کی السام تشریف لاتے رہے ہیں۔ یہی مقصود فطرت ہاور اس مقصد کی خاطر سلسلہ ء نبوت کا اجرا کیا گیا، ای آ زبائش سے کامیاب و کامران گزر جانے کا طریقہ بتانے کے لیے آسانی کی تئیں۔

یمی وجہ ہے کہ جہاں جہاں انسانی زندگی پائی جاتی ہے وہاں غلطی اور بھول چوک بھی پائی جاتی ہے، لہذا یہ کہنا کمکن نہیں کہ فلال معاشرہ جرقتم کی غلطیوں یا برائیوں سے سوفیصد پاک ہو گیا۔ بایں معنی کہاس معاشرے میں غلطی کا ارتکاب بی نہیں ہوسکتا۔ اگر سنت اللہ کی روسے ایسا ہو سکتا تو بلاشبہر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد مبارک میں ہوجا تا۔ اس لیے کہوہ معاشرہ کا نئات انسانی کی تاریخ میں مقدس ترین اور صالح ترین افراد پر شتمل لوگوں کا معاشرہ تھا۔ اگر کوئی انسانی معاشرہ جرقتم کی غلطیوں اور بھول چوک سے سوفیصد پاک ہوسکتا تو یقینا یہ معاشرہ ہوتا ۔ لیکن ایسا تبھی ہوسکتا تھا جب ان مقدس نفوس کی تمام بشری صفاحہ تم ہوجا تیں اور وہ فرشتوں کی سطح پر اتر آتے ۔ لیکن وہ جاتے اور ان کی جملہ انسانی خصوصیات مٹ جاتیں اور وہ فرشتوں کی سطح پر اتر آتے ۔ لیکن وہ طائکہ نہ سے بڑھ کر تھے۔ وہ فرشتوں سے برتر تھے۔

فرشتوں میں نہ برائی کا داعیہ ہوتا ہے نہ وہ برائی کا ارتکاب کر سکتے ہیں۔اس لیے کہ وہ بشری خصائص سے معر اہوتے ہیں۔ان کے لیے برائی سے بچے رہنا اور دامن صاف رکھنا کوئی کمال نہیں۔جس طرح ایک چار سالہ بچے کا یہ کوئی کمال نہیں کہ وہ عفیف ہے اور بدکاری کا ارتکاب نہیں کرتا۔ اس لیے کہ اس میں وہ شہوانی جذبات ،ی موجود نہیں جن کو کنرول کرنے کا نام پاک دامنی اور عفت ہے، اس طرح کمی فرشتے کا بیکوئی کمال نہیں کہ وہ صرف پروردگاری شبج و تخمید میں مشغول رہتا ہے اور کمی برے کام میں نہیں پڑتا۔ جس طرح کمی نا جینے کا بیکوئی کمال نہیں کہ وہ کمی نامح م پر نظر نہیں ڈالٹا، اس طرح ایک فرشتے کا بیکوئی کمال نہیں کہ اس ہے کمی گناہ کا ارتکاب نہیں ہوتا۔ کمال تو یہ ہے کہ برائی کی قوت، طاقت اور مواقع دستیاب ہونے کے باوجود انسان صرف اللہ کی محبت اور خشیت کی خاطر اس ہے بچار ہے۔ اس کمال کا معلوم انسانی تاریخ میں انسان صرف اللہ کی محبت اور خشیت کی خاطر اس ہے بچار ہے۔ اس کمال کا معلوم انسانی تاریخ میں اعلیٰ ترین نموندا صحاب رسول نے چش کیا۔ لیکن انسان کے فطری اور بشری تقاضوں کو بالکلیہ مٹادیتا مکن نہیں ہوا کرتا۔ اس لیے ایک آ وجہ بار ایسا ہوگیا کہ کمی وقتی دافع یا محرک کی وجہ سے خلطی کا ادر تکاب ہوگیا۔ لیکن سیفلطیاں جن حضرات سے سرز دہو کمیں وہ یا تو وہ تھے جو ابھی نئے اسلام میں داخل ہوئے سے یا کمن اور وجہ سے ابھی ان کو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ دسلم کی دہ تربیت حاصل میں داخل ہوئے ہے کہ کان اور وجہ سے ابھی ان کو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ دسلم کی دہ تربیت حاصل شہوئی جس نے محاب کرام کو سونا اور کندن بنا دیا تھا۔

اس بشری خصوصیت کو بیان فرماتے ہوئے ایک بار حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ ہر انسان کے ساتھ ایک شیطان لگا ہوا ہوتا ہے جواس کو برائی کے راستے پرلگانے کی کوشش کرتا رہتا ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا :اے اللہ کے رسول! کیا آپ کے ساتھ بھی ایسا ہوتا ہے؟ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) نے فرمایا :ہاں ،لیکن میں نے است قابو کر لیا ہے اور میں محفوظ رہتا ہوں (۱)۔ اس سے صاف بتا چا تا ہے کہ ہرانسان کے اندر بشری نقاضے کے تحت بھی بھی برائی کا واعیہ پیدا ہو جاتا ہے جواسے قلط راستے پر چلانے کی کوشش کرتا ہے۔ اب انسان کا بیکام ہے اس واعیہ کو سنرول کر سے اور فلط راستے پر چلانے کی کوشش کرتا ہے۔ اب انسان کا بیکام ہے اس واعیہ کو سنرول کر سے اور فلط راستے پر چلانے سے اجتماب کر سے۔ بعض اوقات انسان کنٹرول نہیں کر پاتا کے صحیح مسلم: کاب صفات المنافقین و احکامهم، باب تحریش الشیطان و بعثہ سوایا فی السحود انہ ۱۳۲۲، صحیح ابن حزیمہ: کاب المصافی ، باب من صفته صلی اللہ علیہ وسلم و اخبارہ فی السحود انہ ۱۳۲۳، مسئد امام احمد: مسئد عبداللہ بن مسعود انہ ۱۳۲۷، مسئد امام احمد: مسئد عبداللہ بن مسعود انہ ۱۳۲۷،

اوراس سے غلطی سرز دہوجاتی ہے۔

ایسی بی غلطیول کی طرف اشاره کرتے ہوئے حضور علیہ السلام نے فرمایا: کلکم خطاء وں و خیر الحطائین التوا بون(۱)۔"تم میں سے ہرایک سے ظلمی ہوتی ہے/لیمن تم میں سے بہترین وہ ہے جونلطی کرنے کے بعد نورا تو بہ کرلے' قر آن مجید میں بھی پیمیں فرمایا گیا کہ اللہ کے نیک بندے وہ ہیں جو بھی غلطی نہ کریں، بلکہ پیکہا گیا ہے کہ اللہ کے نیک بندے وہ ہیں كُ إِذَافَعَلُوا فَاحِشَةٌ ٱوُظَلَمُواٱنْفُسَهُمْ ذَكُووااللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِلْنُوبِهِمْ (ٱلْعران ١٣٥:٣) \_ ' جب بھی وہ کسی فخش حرکت کا ارتکاب کرتے ہیں 'یا اپنے آپ برظلم کرتے ہیں تو فور أ الله كويا وكرتے بين اورايي كامول كى مغفرت جائے بين "ميهال لفظ اذا (جب بھى) استعال ہوا ہے جس کے صاف معنی یہ بیں کفلطی کاارتکاب کوئی بہت نادرادران ہونی چیز نہیں ہے بلکہ اس کا ارتكاب اكثرويش ترموتار بتاب \_ اگرايهاند بوتا تواذا كى بجائان (اگر) كالفظ استعال بوتا\_ رسول الشصلى الشعليه وسلم كے مبارك دور ميل بعض اصحاب سے اگر بعول چوك بوكى تواین ایک سبب کے علاوہ اس کے پچھاور بھی اسباب معلوم ہوتے ہیں۔ایک سبب یا حکمت تو پیہ معلوم ہوتی ہے کہان واقعات کے ذریعے امت کو پیغام دیا گیاہے کہ اگرتم ہے کوئی غلطی سرزوہو جائے یا بھول چوک ہوجائے تو فکر کرنے کی کوئی بات نہیں فلطی کا اعتراف کر لیہا اور اللہ کے حضورا ظہار ندامت کر کے آئندہ بازرہنے کا عہد کر لینا کافی ہے۔اس لیے کے خلطی ہرایک ہے سرز دہو کتی ہے، بڑے سے بڑے انسان ہے بھی غلطی سرز دہو کتی ہے۔ حتیٰ کہ صحابہ کرام جیسے مقدل ترین اور مقرب ترین انسانوں ہے بھی غلطی ہوسکتی ہے۔ یہ ہم جیسے کمزور اور ناتواں انسانوں کے لیے بڑے سہارے اور تسلی کی بات ہے۔

دوسراسب یا حکمت میمعلوم ہوتی ہے (اور بیمیری تاچیز رائے ہے جومکن ہے غلط

ا سنن ترمذی: كتاب صفة القيامة و الرقائق والورع ۲۵۹:۳، منن ابن ماجة، كتاب الزهد، باب ذكر التوبة ۲۵۹:۳ منن دارمی: كتاب الرقاق، باب فی التوبة ۲۵۹:۹۵، اور مستدرك حاكم، مسند أحمد، مسند أبي يعلي اور شعب الإيمان وغيره ش كل بني آدم خطاء كالفاظ س.

ہو) کہرسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اپنی زندگی میں دین کے ہرشعبے برعمل کر کے دکھایا۔انسانی زندگی میں جوجومکنہ خوبیاں ہوسکتی تھیں ان برعمل کر کے دکھا دیا۔ اسلامی توانین برعمل درآ مد کیے ہو؟ اسلامی شریعت کے احکام کوملی جامد کیے پہنایا جائے؟ اسلامی نظام زندگی عملاً کیے قائم کیا جائے؟ بیسب آپ (صلی الله علیه وسلم) نے کرے دکھادیا۔ لیکن برائی سے کیسے نمٹا جائے ، برائی کاارتکاب کرنے والوں ہے کیاسلوک کیا جائے، برائی سےنفرت اوراس کاارتکاب کرنے والوں پرشفقت کیے کی جائے۔اسلامی سزائیں کیے نافذ کی جائیں، بیسب چزیں آپ کیے کر کے د کھاتے اگر چند حضرات سے غلطی سرز دنہ ہوتی۔ اگر چوری نہ ہوئی ہوتی تو چور کا ہاتھ کا اے کر کیسے بتایا جاتا که فاطمه بنت قیس اور فاطمه بنت محمصلی الله علیه دسلم قانون کی نظر میں برابر ہیں۔اگر بدکاری اورشراب نوشی کا ارتکاب نہ ہوا ہوتا تو کیسے دکھایا جاتا کہ ان جرائم کی سزائیں کیسے دی جائیں۔ مجھے تو ایسالگناہے کہ اس کے لیے بچھ عاشقوں اور جاں شاروں نے کہا کہ ہم حاضر ہیں، اس کام کے لیے ہماری جان حاضر ہے۔اگر آپ دنیا کو یددکھانا جا ہتے ہیں کہ چور کا ہاتھ کیے کا ٹا جائے تو ہمارا ہاتھ حاضر ہے، قلم سیجیے اور دنیا کو دکھا دیجیے۔اگر آپ بیہ بتانا چاہتے ہیں کہ بدکار کوسر ا كيدى جائے ، تو ہمارى جان حاضر ب ـ سزائے موت ديجيا در دبتى دنيا تك نموند قائم كرجائے ـ نشوه نصیب دشمن که شود بلاک عیضت

سر دوستال سلامت کہ تق مخبر آزمائی سجی بات تو میگتی ہے کہ ماعز اور غالمہ رہے اپنی اپنی زند گیاں قربان کرکے ریٹا بت کر

بی با کہ ایک مثالی اسلامی معاشرے میں جرم کا ارتکاب کرنے والے بھی کس شان کے ہوتے ہیں! اور کس جذبے سے بار بارآ کر کہتے ہیں کہ ان کو پاک کر دیا جائے، اور اس در ہے کی تو بہ کرتے ہیں کہ ان کی ایک توب سارے الل طیب کو کافی ہو عکتی ہے۔

سوال: آپ نے اسلام کے دوسرے شعبے بیٹی نماز کا ذکر کرتے ہوئے کہا ہے کہ بیانسان کا ذاتی معاملہ ہے، جبکہ امام ابوطنیفہ اورام مثافق نے تارک نماز کے لیے قیداور کوڑوں تک کی سزا تجویز کی ہے۔ فاہر ہے کہ بیمعاملہ اجماعی ہوسکتا ہے نہ کہ ذاتی۔ اس سلسلے میں آپ کیافرما کیں گے؟

جواب: ﴿ وَيَكْصِيهِ ، مِينِ نِهِ وَهِ بِاتْ نَهِينَ كِي جُوآبِ نِي تَعْجِي ہے۔ مِين نے كہاہے كہ جو مخض نماز نہیں پڑھتا اور نہ پڑھنے کی مجاہرت بھی نہیں کرتا، اس کا نماز نہ پڑھنا معاشرے میں کسی محرا ہی یا برائی کا سبب نہیں بنما، تو حکومت کواس میں مداخلت کرنے کاحتی نہیں۔ امام ابوحنیفہ یا امام شافعی نے جس ترک نماز پرسزا تجویز کی ہے وہ مجاہرت بالترک ہے جومعاشرے میں مگراہی ،نماز کے استبتار اورتو بین کا ذریعہ بے۔الی صورت میں نقبائے اسلام نے قریب قریب بالا تفاق ایسے ۔ محض کومستوجب سزا قرار دیاہے ۔بعض نے قید کی سزاتجویز کی بعض نے سزائے تا زیانہ اور بعض نے سزائے موت تک تجویز کی ہے۔لیکن اگر ایسانہیں ہے اور کوئی مخص خاموثی ہے ترک نماز کرتا ر ہتا ہے تو اس کے معاملے میں حکومت کو مدا خلت کی ضرورت نہیں ۔ اس طرح مثلاً ایک محف زندگی بحر بغير وضونماز يزهتار ہتا ہے اور عام طور يركسي كو پتانبيں چاتا كه بيخف بغير وضونماز يزهتا ہے تو اگرچہ بیا یک بہت بڑے جرم کا ارتکاب ہے لیکن کوئی عدالت یا سرکاراس میں مداخلت نہیں کرے گ۔ایک فخص روز نہیں رکھتا (لیکن علی الاعلان کھا تا بیتا بھی نہیں پھرتا)اور خاموثی ہےا ہے گھر میں کھا تا پیتا ہے تو بیاس کا ذاتی معاملہ ہے، اللہ تعالی روز قیامت اس سے نمٹ لے گا، حکومت کو اس میں مداخلت کاحق حاصل نہیں۔ بیسب وہ احکام ہیں جن کو آپ شریعت کا داخلی پہلو کہ سکتے ہیں۔اس سے بعض حضرات کو بیفاوہنی پیدا ہو جاتی ہے کہ اسلام ایک سیکولر دین ہے اور اسلام پر عمل کرنے میں بندہ صرف اللہ کو جواب دہ ہے اور بیر کہ کسی ریاستی ادارے کواس کے اس معالم میں مداخلت کاحق نہیں ہے۔لیکن بیان احکام کاصرف ایک پہلو ہے۔دوسرے پہلوؤں سے انہی احکام کودیکھیں توریاست کومداخلت کا پوراحق حاصل ہے۔ پھرعبادات کےعلاوہ بقیدابواب فقدتو ہیں بی ریاست کے ذریع عمل درآ مد کیے جانے والے۔ان میں آخری عار پانچ ابواب پرتو خالصتار یاست اورریاسی اداروں کے ذریعے ہی عمل درآ مدہوتا ہے۔

سوال: آپ نے سیکولرازم کے جزوی فوائد کا ذکر کیا ہے۔ ذراان فوائد کی دضاحت فرمادیں۔ جواب: اگر آپ نے قرون وسطیٰ کی سیحی تاریخ کا مطالعہ کیا ہواور عیسائیوں کے ہاں فہ ببی بازیری (inquisition) کی تاریخ پڑھی ہوجس میں کئی سوسال تک نسل انسانی کو فہ جب کے

نام پرتشد دکا نشانہ بنایا گیا، ہزاروں افراد کو زندہ جلایا گیا، لاکھوں انسانوں کو بے گھر کیا گیا اور قوموں کی قوموں کو جبراً ان کے مذہب، ثقافت اور شناخت سے محروم کیا گیا اور لوگوں کے عقائد اور ذاتی کردار کے بارے میں ایسے ایسے سوالات اٹھانے کا چرچ کو تق دے دیا گیا جن کے معالمے میں وہ صرف اللہ کے سامنے جواب دہ تھے، تو آپ کو بخو بی اندازہ ہوگا کہ سیکولرازم یورپ میں کیسے آیا اور کیوں آج کا یورپ سیکولرازم کو ایک بڑی نعت اور ایک قیتی دریافت بلکنسل انسانی کی ایک مشتر کہ میراث مجت ہے۔ سیکولرازم نے یورپ کو پادر یوں کے جبر سے نجات دلائی اور کی ایک مشتر کہ میراث مجت ہے۔ سیکولرازم نے یورپ کو پادر یوں کے جبر سے نجات دلائی اور فرہ ہے کا میں مفاد پرست طبقے کی اجارہ داری کو ختم کیا۔

پورپ کا سیکولرازم دراصل انکویزیشن (ندبی بازیرس) کی اس بولناکتر یک کار دمل تھا جو بورپ میں بالعموم اورسپین میں بالخصوص دوسوسال جاری رہی۔اس تحریک کے ہاتھوںنسل انسانی پر مذہب کے مقدس پر دے میں جومظالم روار کھ سکتے ، آج ان کے تصور سے انسانوں کے رو نکٹنے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ میں نے خوداین آنکھوں سے اندلس کے شہروں قرطبہ،غرناطہ اور اشبیلید میں وہ مقامات و کیھے ہیں جہاں سال ہاسال آ گ دہمتی رہی اورمسلمانوں کواس میں جلایا جاتا رہا۔ ان شہروں میں ایس سؤکیں، چوراہے اور مقامات موجود بیں جن کے نام عربی لفظ محرقہ (آتش کدہ) سے ماخوذ ہیں۔ان جگہوں پرآگ دہمتی رہتی تھی اور نہ ہی بازیرس کے متیجے میں جس مسلمان کوسز ائے موت دینامقصود ہوتا اسے وہاں لا کر زندہ جلا ویا جاتا تھا۔ اندلس کے بعض مقامی مسلمانوں نے بتایا کہ بعض جگہ ہیآ گ سوسوسال ڈیڑھڈیڈھ سوسال دہمتی رہی اورجس محض کے قبضے سے عربی زبان میں لکھا ہوا کوئی مخطوطہ یا کتاب یا تحریملتی تھی یا کوئی ہخف کسی عربی تحريكا احترام كرتابوا پاياجاتا تفااس كووبال لا كرجلا دياجاتا تفاليعض اوقات مسلمانول كوآزماني کے لیے قرآن یاک کے اوراق سڑکوں پر بھیرو بے جاتے تھے اور حکومت کے خفیہ کارندے مگرانی كرتے رہتے تھے كەكون فخض فئى فئى كرچل رہا ہے اوران اوراق كو ياؤں ميں روندنے سے مجتنب ہے۔ جوں ہی کوئی ایباشخص ملتا زندہ نذر آتش کر دیا جاتا۔ان محرقاؤں میں زندہ انسانوں کے علاوه لا کھوں کی تعداد میں کتا ہیں بھی جلا کی گئیں \_

اس سے بینہ تھے گا کہ یظام محض مسلمانوں ہی کے ساتھ ہوا۔ خود عیدائیوں کے مختلف فرقول نے ایک دوسرے کے ساتھ یہی کیا۔ روئن کی تصولک عیدائیوں نے پروٹسٹنٹ عیدائیوں نے محصل کے ساتھ جو جومظالم رواد کھو وہ سیجی تاریخ کے طلب نے بخی نہیں ہیں۔ سیکولرازم ای صورت حال کا فطری رو ممل تھا جس کو لا غذہب لوگوں نے مزید ہوا دی اور عامہ الناس کی تاریخی اور نفرت کو (جو اصلاً کی ایک فرقے کے خبی پادریوں کے ظاف تھی ) بڑی چالا کی اور عیاری سے خود خریب کی طرف موڑ دیا۔ اس چیز سے قطع نظر سیکولرازم کا ایک جزوی مثبت پہلویہ ہے کہ اس نے اس خری ان بنیا پیندی کو تھے کرویا۔

اسلام میں پہلے ہی ہے بیٹبت پہلوموجود ہے۔ اسلام کوکی سیکولرازم کی ضرورت

نہیں۔اسلام میں 'مزاجاً درطبعًا''کی انتها پندی کی گنجائش نہیں (بشرطیک اسلامی تعلیم کمل حاصل

ہو)۔اسلامی فقہ میں جیسا کہ آپ نے دیکھا دونوں طرح کے احکام موجود ہیں۔ دہ بھی جوصرف
فرد کے کرنے کے ہیں، اوروہ بھی جن میں ریاست کو مداخلت کرنے کا حق ہے۔ آپ نے فقہ کی
کتابوں میں پڑھا ہوگا کہ بعض معاطلت کا فیصلہ قضاء ہوتا ہے، بعض کا دیاتا اور بعض کا دونوں
اعتبارے۔ بعض معاطلت ایسے ہوتے ہیں جوصرف اللہ اور بندے کے درمیان ہوتے ہیں، یعنی
اعتبارے۔ بعض معاطلت ایسے ہوتے ہیں جوصرف اللہ اور بندے کے درمیان ہوتے ہیں، یعنی
مائی ایسے ہیں جن کا فیصلہ کی انسان کوخود کرنا ہوتا ہے اوروہ خالعت اللہ کے حضور جواب دہی کا
مسائل ایسے ہیں جن کا فیصلہ کرتا ہے اور کی اور خوص کو ان میں خل اندازی کرنے کی اجازت
مسائل ایسے ہیں جن کا فیصلہ کرتا ہے اور کی اور خوص کو ان میں خطات کا حق وے دیا
احساس کرتے ہوئے ان کا فیصلہ کرتا ہے اور کی اور خوص کو ان میں وقل اندازی کرنے کی اجازت
خبیں ہوتی۔ اس لیے کہ ایسے نازک شخصی معاطلت میں اگر دوسروں کو مداخلت کا حق وے دیا
جائے تو اس سے وہی الجونیں پیدا ہوں گی جو ہند و دن میں پیدا ہو کیں، عیسا تیوں میں پیدا ہو کیں۔

علامدا قبال نے خطب اللہ آباد میں اس سوال کا بری تفصیل اور بالغ نظری سے جواب دیا ہے کداسلام میں کسی او تقریح ظہور کی کیول ضرورت پیش نہیں آئی۔علامہ نے فرمایا: اسلام کا مزاج ایسا ہے

کہ دہ خود بخو د بدلتے ہوئے حالات کواپنے اندر سموتار ہتا ہے اور اس میں ایسابر داختلاف بیدا ہونے کا امکان ہی نہیں جس کے دعمل کے طور پر پروٹسٹنٹ انداز کی کوئی تحریک سلمانوں میں پیدا ہو۔

سوال: کیااسلام کا کوئی اینالباس ہے؟ اگر ہے تو وضاحت کیجے۔

جواب: اسلام میں لباس کے احکام بڑے صاف اور سادہ ہیں جن سے ہر سلمان واقف ہے،
مثلاً مردول کے لیے ریشم اور سونا پہننا حرام ہے۔ مردول کو سونے کے زیورات یا سونے کی دیگر
اشیا استعال کرنا حرام ہے۔ مردول اور عور تول دونوں کے لیے ضروری ہے کہ حیا اور جاب کے
اسلامی آ داب واحکام کے مطابق لباس استعال کریں۔ لباس ایسا ہو جو کسی غیر قوم کا نہ ہی شعار نہ
ہو۔ مزید برآ ل مردول کے لیے عور تول کی مشابہت اختیار کرنا اور وضع قطع اور تراش خراش اور
لباس میں زنانہ بن اپنانا حرام ہے۔ اس طرح عور تول کے لیے مردول کی مشابہت اختیار کرنا اور
مردانہ وضع قطع ، لباس اور تراش خراش اپنانا حرام ہے۔ ہروہ شریفانہ لباس جوان احکام پر پور ااتر تا

besturdubooks.wordpress.com

ordpress.com

hesturdi.

دوسراخطبه

المالكاقانون المالك

besturdubooks.wordpress.com

ing the State with the

besturdubooks.wordpress.com

# بسم الثدازخمن الرحيم

### تحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين

محترم جناب صدرجلسه، قابل احترام دائس چانسلرصاحب، پرادران کرام، خواهران عظام!

آئ کی گفتگو کا عنوان ہے: ''اسلام کا قانون بین الحمالیہ ایک تقارف''اردو بیس قانون کے اس شجے کے لیے عموماً بین الاقوامی قانون کی اصطلاح ''اعزیشل لا'' کالفظی ترجمہ ہے۔ بعض اہل علم (مثلاً ڈاکٹر مجمہ بیداللہ) نے قانون بین الحمالک کی اصطلاح ''اعزیشل لا'' کالفظی ترجمہ ہے۔ بعض اہل علم (مثلاً ڈاکٹر مجمہداللہ) نے قانون بین الحمالک کی اصطلاح تجویز کی ہے، ان کا خیال ہے کہ قانون کا یہ شعبہ قوموں کے مابین تعلقات کو شہریں بلکہ ممالک کے مابین تعلقات کو منظم کرتا ہے۔ لیکن چونکہ پورپ بیس علاقائی وطیعت کے زیراثر نیشن سٹیٹ کا تصور بہت عام اور مقبول ہوا اس لیے ملک اور قوم دونوں اصطلاحیں عملاً متر ادف بن کردہ گئیں اور بین اللم الک کا ایک بی مفہوم ہوگیا۔ بعض حضرات کا خیال ہے کہ چونکہ یہ قانون قوموں کے مسائل کے مقابلے بیں ملکوں کے تعلقات سے زیادہ بحث کرتا ہاں چونکہ یہ قانون قوموں کے مسائل کے مقابلے بیں ملکوں کے تعلقات سے زیادہ بحث کرتا ہاں لیے اس کے لیے اس کے لیے اس کے اس کے مقابلے بیں التوامی قانون بین الممالک بی ہے۔ اس کے مقابلے بیں التوامی قانون بین الحمال کہ بی ہے۔ اس کے مقابلے بیں التوامی قانون بین الحمال کے وہ بیں اس لیے اس کا نام بین الاقوامی قانون بی ہونا انس ہے۔

لكِن فقهائ اسلام نے اس كے ليےنه "قانون بين الحما لك" كى اصطلاح اختيار كى

اور نہ بین الاقوامی قانون کی، نہ بی انہوں نے ان دونوں اصطلاحات سے مشابہ کوئی تیسری اصطلاح اختیار کی۔ انہوں نے اس شعبہ قانون کے لیے ایک اور منفرد اصطلاح اختیار کی جوبالواسطة قرآن پاک سے اور بلاواسطه احادیث رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) سے ماخوذ ہے۔ جیبا کہ پہلے عرض کیا گیا، فقہائے اسلام نے فقہ اسلامی کے اس شعبہ کے لیے 'سیر'' کی اصطلاح اختیار کی جو سیرت کی بتع ہے۔ سیرت کے لفظی معنی ہیں طرز عمل یا رویہ یا زندگی کا اسلوب۔ اصطلاحی اختیار سے سیر سے مراد مسلمانوں کا وہ طرز عمل اور رویہ ہے جوان کو غیر مسلموں سے تعلقات، جنگ وسلح، دوسری ریاستوں سے میل جول، اور دیگر بین الاقوامی یا بین المما لک اداروں اور افراد سے لین وین میں اپنانا چا ہے۔ اسلای قانون کا وہ شعبہ جواس ساری مرگری کو شاخم دمنف طرح تا ہے 'میر'' کہلاتا ہے۔

سر، یعنی اسلامی قانون بین المما لک یا اسلام کا قانون بین الاقوام، و نیا کی تاریخ کا قدیم ترین مرتب اور منفیط قانون ہے۔ جبیبا کہ کل عرض کیا گیا تھا کہ جب سلم فقہا نے پہلی صدی ہجری کے اوائر اور دوسری صدی ہجری کے اوائل سے ہی اسلامی قانون کے الگ الگ شعبوں پر غور کرنا شروع کیا اور ان سب شعبوں کے تفصیلی احکام مرتب ہونے گئے تو ای وقت سے ان تمام شعبوں کو الگ الگ علوم کی حیثیت سے مرتب کرنے کاعمل بھی شروع ہوگیا۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ یہ کام کی بھی شروع ہوگیا۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ یہ کام پھیلتا رہا اور فقد اسلامی کے مختلف اجز ااور ابواب الگ الگ جدا گانہ قو انین کی ساتھ سے کام پھیلتا رہا اور فقد اسلامی کے مختلف اجز ااور ابواب الگ الگ جدا گانہ قو انین کی مشیل میں سامنے آتے گئے۔ چنا نچہ آدب القاضی جو اسلام کا قانون ضابطہ کی نی پروسیجرل لا طور پر معروف و مقبول ہے۔ اس پر دوسری صدی ہجری کے فقہا نے الگ کتا ہیں کسیس اور ایک طور پر معروف و مقبول ہے۔ اس پر دوسری صدی ہجری کے فقہا نے الگ کتا ہیں کسیس اور ایک جدا گانہ تخصص کے طور پر اس کو دنیا کی تاریخ ہیں پہلی ہار متعارف کر ایا۔ اولیت کا پیشرف نوعلم سے اس ہے۔ چنا نچے صدر اسلام کو فقہا نے کرام نے پہلی صدی ہجری کے اوافرے ساسلم کو ایک جدا گانہ ، قانونی علم کے طور پر مرتب کر نا شروع کیا اور دوسری صدی ہجری کے وصط تک اس کو ایک جدا گانہ ، قانونی علم کے طور پر مرتب کر نا شروع کیا اور دوسری صدی ہجری کے وصط تک اس کو ایک با قاعدہ ، جدا گانہ مستقل بالذات اور ترتی یافت علم کی صورت و سے دی۔ وقت گزرنے کے کوایک با قاعدہ ، جدا گانہ مستقل بالذات اور ترتی یافت علم کی صورت و سے دی۔ وقت گزرنے کے کوایک با قاعدہ ، جدا گانہ مستقل بالذات اور ترتی یافت علم کی صورت و سے دی۔ وقت گزرنے کے کوایک برا قاعدہ ، جدا گانہ مستقل بالذات اور ترتی یافت علم کی صورت و سے دی۔ وقت گزرنے کے کور کی دوت گزرنے کے کور کور کی دوت گزرنے کے کور کور کی دوت گزرنے کے کور کی کور کی دوت کر کی دوت گزرنے کے کور کی دوت کر کور کی کور کی دوت گزرنے کے کور کی دوت کر ک

ساتھ ساتھ تیزی سے علم سیر بھی ترتی کرتا رہا، اس کوتوسیج ملتی گئی اور اس کی ایک منفر وحیثیت، ج جدا گانه خصوصیات، مقاصداور اہداف نمایاں ہوتے چلے گئے۔

آئ کی گفتگویش علم سیراوراس کے موضوعات ومندرجات کا۔ جسیا کہ وہ اس علم کی قدیم کتابوں میں پائے جاتے ہیں۔ ایک عمومی تعارف کرانامقصود ہے۔اس تعارف کے چار اجزا ہوں گے:

ا۔ پہلا ہزو ،علم سیر کے موضوعات ، ان کی وسعت اور دائر ہ کار سے متعلق ہوگا۔ یعنی علم سیر کے بنیا دی اور اہم مباحث کون کون سے ہیں ، سیمباحث کب، کیوں اور کن حالات میں پیدا ہوئے اور کن کن اعتبارات کے تحت مرتب کیا۔ پھر فقہائے کرام نے علم سیر کے بنیا دی موضوعات کا تعین کرتے وقت کون کون سے سوالات اٹھائے اور یہ سوالات اٹھائے اور یہ سوالات اٹھائے اور یہ سوالات اٹھائے سے کن مسائل ومعا ملات کا حل کرنا مقصود تھا۔

۲۔ ووسرا جزوعلم سیر کے مصادر و ما خذ جیں جو بنیا وی طور پر تو و ہی جیں جو فقد اسلامی کے مصادر و ما خذ جیں۔ بعض مصادر و ما خذ جیں۔ یعنی قرآن مجید ، سنت رسول (صلی الله علیه وسلم)، اجماع اور اجتہاد ، لیکن بعض معاملات ایسے جیں جن میں اسلام کے بین الاقوامی قانون میں فقہ کے عام مصادر و ما خذ ہے ہے محاملات ایسے جیں جن میں اسلام کے بین الاقوامی قانون میں فقہ کے عام مصادر و ما خذ کیا جیں اور قرآن و سنت میں ان کی سند کیا ہے۔

۳۔ مسٹھنگلوکا تیسراحصہ وہ خصوصیات وامتیازات ہیں جواسلام کے قانون بین المما لک کو دنیا کے دوسرے بین الاقوامی قوانین سے میٹز کرتے ہیں۔

ہ۔ محققگوکا چوتھا حصہ ان مقاصد واہداف پر مشمنل ہوگا جو اسلام کا بین الاقوامی قانون حاصل کرنا چاہتا ہے۔ فاہر ہے کہ اسلامی ریاست ایک مقصدی ریاست ہے اور دوسری ریاستوں اور بین اللقوامی اواروں سے اس کے تعلقات بھی بلامقصد نبی ہوسکتے ہیں۔ اور بین اللقوامی اواروں سے اس کے تعلقات بھی بلامقصد نبی ہوسکتے ہیں۔ یہ مقاصد و سیمقاصد و سیمقاصد و اہداف قریب قریب ہر دور بیں اسلامی ریاستوں کے پیش نظر رہے ہیں۔ یہ مقاصد و اہداف کیا ہیں اور قرآن وسنت بیں ان کی کیا ہیں دے؟

اس نقشے کے مطابق گفتگوکو آگے برھانے سے قبل ضروری ہے کہ ایک ضروری تمہیدی گرارش پیش خدمت کی جائے۔ دنیا کی ہرقوم اور ہر نظام کے مانے والوں کا بیت ہیں ہیں ہیں ہیں گرارش پیش خدمت کی جائے۔ دنیا کی ہرقوم اور ہر نظام تھیل دیں یا بین الاقوامی لین دین کے لیے قواعد وضوابط مرتب کریں تو اپنے اور پرائے کا فرق محوظ رکھیں۔ یہ بات انسان کے مزاج ہیں شامل ہے کہ وہ اپنے اور پرائے میں بہر حال فرق رکھتا ہے۔ جو تعلقات اپنوں سے دیکھ جاتے ہیں وہ پرائیوں سے نہیں ہوتے۔ انسان کی طبیعت ایس ہے کہ جو معاملہ وہ اپنے قریبی لوگوں سے بین وہ پرائیوں سے نہیں ہوتے۔ انسان کی طبیعت ایس ہے کہ جو معاملہ وہ اپنے قریبی لوگوں سے بین وہ پرائیوں سے نہیں کرتا۔ یہ خاصہ بشریت ہے کہ وہ اپنے کو ابنا اور پرائے کو پرائیا سے کہ اپنیا جنبیت برتنا بڑی کہ کا دور ابنا ور پرائے سے نہیتا اجنبیت برتنا بڑی حد کی دی ہوں کے دور ابنا ور پرائے سے نہیتا اجنبیت برتنا بڑی حد کے دور ابنا در پرائے سے نہیتا اجنبیت برتنا بڑی حد کے دور ابنا در پرائے سے نہیتا اجنبیت برتنا بڑی دین فطرت ہونے کی دی ہیت سے بہت حد تک انسان کے لیے فطری کی بات ہے۔ اسلام نے بھی دین فطرت ہونے کی دی ہیت سے دی کہ علی اس چیز کا خیال رکھا ہے۔

این سورز درگی ، نظریہ حیات ، قو می مزاج ، تہذیبی پس منظر اوراصول تدن پر ہوتا ہے۔ و نیا کی بعض اقوام نمل وحدت اور یک جہتی کوا ہے اور پرائے کی بنیا دقر اردیتی ہیں۔ آج و نیا کی بہت کی باثر اور بالا دست اقوام ایک خاص نسل اور رنگ کے لوگوں کی حقیقی یا مصنوی اور فرضی برتری کی بنیاد پر اپنے بین الاقوامی تعلقات کواستوار کرتی ہیں۔ آج بین الاقوامی تعلقات میں جس قوم کو بنیاد پر اپنے بین الاقوامی تعلقات کواستوار کرتی ہیں۔ آج بین الاقوامی تعلقات میں جس قوم کو دموسٹ فیورٹ بیشن ' یعنی سب سے زیادہ مراعات اور توجہ کی سخت قوم قر اردیا جاتا ہے اس کا امیاز برتی ہیں۔ ابھی ماضی قریب تک جنوبی افریقا میں رنگ کے اخراز کو با قاعدہ فلنے کی حیثیت بنیاد برتی ہیں۔ ابھی ماضی قریب تک جنوبی افریقا میں رنگ کے اخراز کو با قاعدہ فلنے کی حیثیت ماصل تھی جس کی بنیاد پر سیاست ، قانون ، دستور ، معاشیات ، تعلیم ، جمی کے صحت اور شہر کی ہوتوں معاشیات ، تعلیم ، جمی کے صحت اور شہر کی ہوتوں میں بری کے برج برکا نظام قائم کیا گیا تھا۔ آپ میں سے بہت سے حضرات نے سنا ہوگا اور بعض نے دیکھا بھی ہوگا کہ کس طرح رنگ کے فرق کی بنیاد پر نسل اخیاز کا بدنظام بنایا گیا جو کی سوسال جاری رہا۔ اس نظام میں انسانوں کی چار تسمیس قرار دی گئیں اور ہرا کے قتم کے حقوق وفر انفن کو اس طرح رنگ کیا ور سیاس نظام میں انسانوں کی چار تسمیس قرار دی گئیں اور ہرا کے قتم کے حقوق وفر انفن کو اس طرح رنگ کی اس میں انسانوں کی چار تسمیس قرار دی گئیں اور ہرا کے قتم کے حقوق وفر انفن کو اس طرح را

الگ الگ مرتب کیا گیا کہ ایک قتم یا گروہ کا آ دمی دوسرے گروہ کے آ دمی ہے، ایک رنگ کا انسان دوسرے ملاقے میں پیدا دوسرے دنگ کے انسان سے اور ایک علاقے میں پیدا ہونے والا انسان دوسرے علاقے میں پیدا ہونے والے انسان سے ندمیل جول دکھ سکتا تھا اور نہ برابری کی سطح پر لین دین کر سکتا تھا اور نہ ان سب گروہوں کے آپس میں طل جل کر بقائے باہمی کا تصور ہی کیا جا سکتا تھا۔

آج ہمیں ادرآپ کواور دنیا کے بہت ہے انسانوں کو یہ نظام بنی برظلم معلوم ہوتا ہے۔ ہم اس نظام کوغیرانسانی نظام کہتے ہیں۔لیکن جنوبی افریقا کی جالیس لاکھ آبادی پرمشمل سفید فام ا قلیت اورمغرب میں اس کے کروڑ وں حامی اس نظام کا دفاع کرتے نہیں تھکتے تتھے۔ان کو پیرنظام عدل وانصاف کے عین مطابق نظر آتا تھا۔ان کواس نظام میں خلاف عقل کوئی بات نظرنہ آتی تھی۔ مجھے ۱۹۸۴ء میں دہاں کے وزیر خارجہ بوتھا صاحب سے جو بعد میں نائب صدر بھی رہے ملا قات کا اتفاق ہوا۔ان کاتعلق سفید فامنسل سے ہے۔ گفتگو کے دوران انہوں نے نسلی اتمیاز کے اس نظام كالمجمى ذكركيا جس كوربال كى اصطلاح مين" ايارتھيڈ" كانظام كہاجاتا تھا، ميں نے ان سے عرض كيا كرآپ كايد نظام برا عجيب وغريب ہے۔ دنيا ميں اس كونالپند كيا جاتا ہے، ادارہ اقوام متحدہ كى جزل اسمبلی اس کے خلاف قرار دادیں منظور کرتی رہتی ہے، پھر بھی آ پ اس نظام پر قائم ہیں، آخر اس کی وجد کیاہے؟ اس پرانہوں نے اس نظام کے دفاع میں ایک بری مفصل گفتگو کی، اس کی خصوصیات اوراپی دانست میں اس کے فوائد کا ذکر کیا۔ ضروری نہیں کہ میں اور آپ اس سے اتفاق کریں۔لیکن میرے عرض کرنے کا مقصدیہ ہے کہ دنیا میں ہر نظام --خواہ وہ کتنا ہی غیر عقلی اورغیرانسانی معلوم ہوتا ہو۔۔ اپناایک بنیادی فلسفہ اورنضور حیات رکھتا ہے۔جس کی بنیاد پروہ زندگی کی تمام تفصیلات طے کرتا ہے، ای فلفے اور تصور حیات کی بنیاد پروہ کچھ لوگوں کواپنے ہے قریب اور پھی کواپے سے بعید قرار دیتاہے۔

کیکن اسلام نے ان میں ہے کی بنیا دکو بھی قبول نہیں کیا۔ اپنے نظام کی بنیاد کے طور پر اس نے چنرافیا کی وحدت، علاقائی قربت ، نسلی عصبیت ، لسانی سیجہتی یا ایسے ، بی دوسرے لتحقیات کو قبول نہیں کیا۔ اسلام نے صرف ایک چیز کو اپنے نظام کی بنیاد مانا جس کے بارے میں اس نے اعلان کیا کہ یہ کا نتات کی سب سے بردی اور سب سے اولین حقیقت ہے جس پرتمام و نیا کے انسانوں کو متحد کر کے ایک بین الانسانی نظام اور بین الانسانی نظریہ مرتب کیا جا سکتا ہے۔ واضح بات ہے کہ نوع انسانی بین الانسانی نظام اور بین الانسانی نظریہ مرتب کیا جا سکتا ہے۔ واضح جس کو بدل دینے پر وہ قادر نہیں ہے۔ کوئی کالا گورا نہیں ہوسکتا اور کوئی گورا کالانہیں بن سکتا۔ اس لیے ظاہر ہے کہ کسی ایک رنگ کی بالا دی کی بنیاد پر بنی نوع انسان کو شحد نہیں کیا جا سکتا۔ ای طرح دنیا میں ہزاروں زبانیں بولی جاتی تھیں لیکن اب فتا کہ دنیا میں ہزاروں زبانیں وجود میں آئیں گی ، البذا کسی ایک کے گھاٹ اور نہیں کہا جا سکتا کہ آئندہ کتی زبانیں وجود میں آئیں گی، البذا کسی ایک لینی نبیاد کو تمام انسانی بنیاد کو تمام انسانوں کے لیے اساس وحدت قر ارنہیں و یا جا سکتا۔ یہی حال نسی بنیاد کا ہے۔ و نیا میں سیسینکٹروں نسلیں موجود ہیں، حقیقی ہمی اور وہمی ہمی۔ کوئی خفس جس طرح اپنارنگ نہیں بدل سکتا۔ ہمی سیسینکٹروں نسلیں موجود ہیں، حقیقی ہمی اور وہمی ہمی۔ کوئی خفس جس طرح اپنارنگ نہیں بدل سکتا۔

صرف نظریداور عقیدہ ہی ایسی چیز ہے جس پر دنیا کے انسانوں کو، بلاا تمیاز رنگ ونسل، متحد کیا جاسکتا ہے۔ دوسری بنیادوں کے برعکس عقیدہ اور نظریدانسان اپنی آزاد مرضی اور شعوری ارادے اور اختیار سے اپنا تا ہے۔ وہ غلانظریات سے تائب ہو کر درست نظریہ جب چاہا ختیار کرلے۔ باطل عقائد سے جب تو فیق ہو دست بروار ہو کر سے عقیدہ اپنا لے۔ اس لیے اگر انسان ایک عاقل اور باشعور مخلوق ہے تو اس کے نظام اور اجتماعیت کی بنیاد بھی اس کی شعوری کوشش اور عاقل نہ فیصلے کی بنیاد پر قائم ہوتا چاہے۔ اور دہ کوئی ایسی بنیاد ہی ہو سکتی ہے جس کو انسان اپنے آزادانہ فیصلے کی بنیاد پر قائم ہوتا چاہے۔ اور دہ کوئی ایسی بنیاد ہی ہو تھتیار سے باہر کی چیزیں بیں۔ اس لیے انتقار سے باہر کی چیزیں بیں۔ اس لیے انتقار سے باہر کی چیزیں بیں۔ اس لیے ان کی بنیاد پر اسلام کے بین الاقوا کی قانون کی عمارت استوار نہیں کی جاسکتی۔

اس لیےاسلام نظریے اور عقیدے ہی کو اجتماعیت کی بنیا دیے طور پر اختیار کیا۔ اس بنیاد پر اسلام کا سارا فلسفہ زندگی اور نظام حیات استوار ہوتا ہے، اور بہل وہ بنیاد ہے جس پر اسلام کے قانون بین الممالک کی اساس ہے۔ اسی پر اسلامی ریاست کے تعلقات دوسری ریاستوں سے منظم ہوتے ہیں۔ جب ایک باریہ بنیاد تسلیم کرلی جائے کہ جو انسان ایک مشترک عقیدہ اور نظریہ کے پابند ہیں وہ ایک الگ امت کی تفکیل کرتے ہیں تو یہ بات خود بخو دسلیم کرنا پڑتی ہے کہ ان کے کہ ان کے تعلقات کے آپ کے تعلقات کی بنیاد بھی وہی عقیدہ اور نظریة قرار پائے گا۔ دوسروں سے ان کے تعلقات کی نوعیت کا تعین بھی ان نظریات اور عقائد ہی کے حوالے سے ہوگا۔ فتا ہر ہے کہ یہ نوعیت اس نوعیت سے مختلف ہوگی جودوسرے انسانوں کے آپس کے تعلقات میں پالی جاتی ہے۔

قرآن مجیدکا ہرطائب علم جانتا ہے کہ اس کتاب نے رنگ ہم اور رہان کو میت کی بنیاد کے طور پر قبول نہیں کیا ، بلک قرآن مجید نے نظریہ اور عقیدہ ہی کو قو میت اور امت کی اساس بانا ہے۔ آپ قرآن کو اول سے لے کرآخر تک پڑھ جائے تو اس میں آپ ویہ نظاب کہیں ہے گا کہ اے عربو ہم ایسا کرو ، یا اے عجمیو ہم ایسا مت کرد ، اے ایشیا میوا اے افر قو اس کے برعکس فرآن پاک یا تو مجموع طور پر بنی نوع انسان سے خطاب کرتا ہے یا پھر توگوں کو ان کے عقائد و قرآن پاک یا تو مجموع طور پر بنی نوع انسان سے خطاب کرتا ہے یا پھر توگوں کو ان کے عقائد و نظریات کے حوالے سے یاد کرتا ہے۔ قرآن مجید میں کم از کم اٹھارہ مرتبہ بنی نوع انسان سے نظریات کے حوالے سے بات کہی گئی ہے ، مثلاً با اللّٰہ میں کہ کر ) خطاب کیا گیا ہے ، یا وہاں خاطبین کے عقیدہ اور نہ بہب کے حوالے سے بات کہی گئی ہے ، مثلاً با اللّٰہ میں اور سارے لین دین کی بنیاد یہ ہے کہ متعلقہ انسانوں کا تعلق قرآن کی نظر میں تعلقہ انسانوں کا تعلق انسانوں کا تعلق انسانوں کا عقید ہیں اور سارے لین دین کی بنیاد یہ ہے کہ متعلقہ انسانوں کا تعلق اینی زندگی کا محور قرار دیتے ہیں۔

یپی وجہ ہے کہ فقہائے اسلام نے مادروطن، مدرلینڈیا فادرلینڈ جیسے الفاظ استعال نہیں وجہ ہے کہ فقہائے اسلام، دارالکفر، دارالحرب، دارالعہد اور دارالصلح جیسی و کیے۔ اس کے برعس ان کے ہاں دارالاسلام، دارالکفر ، دارالحرب، دارالعہد اور دارالصلح جیسی اصطلاحات ملتی ہیں جن سے متعلقہ علاقے کی قانونی حیثیت اور اسلام کے بارے میں اس کے باشندوں کے طرزعمل کا فور آ اظہار ہوجاتا ہے۔ ان میں سے جو بھی اصطلاح استعال کی جائے گی اس سے فور آ پتا چل جائے گا کہ متعلقہ علاقے میں اسلام کی بالادتی ہے، یا دہاں کفر کے احکام چلتے ہیں، وہ علاقہ مسلمانوں سے برسر جنگ ہے، یا وہ علاقہ ہے جہاں مسلمان امن دامان سے ہیں، وہ علاقہ جہاں کے مسلمانوں کو امن دامان میسر نہیں ہے۔ ان تمام تقسموں میں بے بعض مستقل وہ علاقہ جہاں کے مسلمانوں کو امن دامان میسر نہیں ہے۔ ان تمام تقسموں میں بے بعض مستقل

حیثیت رکھتی ہیں اور بعض تقسیمیں قتی اور عارضی حیثیت کی حافل ہیں۔ لیکن ان سب کی بنیا داور
اساس اسلام ہے وابستگی یا عدم وابستگی اور اہل اسلام کے ساتھ ان کے طرز عمل اور دویے پر ہے۔
آج انٹریشنل لا جن مسائل پر سب سے زیادہ بحث کرتا ہے ان میں دائرہ کار یا وائرہ
افقیار (لیحنی جورس ڈکشن) کا مسئلہ بڑی اہمیت رکھتا ہے۔ کسی ریاست کا وائرہ کارکس علاقے تک
ہے؟ کس علاقے اور کس سرحد سے دوسری ریاست کا وائرہ افقیار شروع ہوتا ہے؟ ان سوالات کے واضح اور دوٹوک جواب کی بین الاقوامی تا نون اور بین الاقوامی تعلقات میں بڑی اہمیت ہے۔
ان سوالات کے قطعی جواب پر بین الاقوامی تا نون اور بین الاقوامی تعلقات میں بڑی اہمیت ہیں۔
اسلام نے بھی دائرہ افقیار (علاقائی اور موضوعاتی دونوں) کے بارے میں بحثیں ملتی ہیں۔
میں دارالاسلام کے دائرہ افتیار (علاقائی یا جغرافیائی وطعیت پر نہیں رکھی۔ ان کے ہاں کی کے اس کی کیار کی بنیاد کسی کے مرز و ہوم کو بنیادی اور فیصلہ کن حیثیت حاصل نہیں ، ان کے ہاں ان سب چیزوں کی بنیاد نظریہ
اسلام ہے وابستگی بر ہے۔

فقہائے اسلام کی نظر میں دارالاسلام وہ علاقہ ہے جہاں۔

ا۔ مسلمان آزادی ادر سکون سے رہتے ہوں اور جہاں ان کواسلامی احکام پڑھل کرنے اور جہاں ان کواسلامی احکام پڑھل کرنے اور شعائز اسلام کے اظہار کی کھلی آزادی ہو۔

۲۔ جہال نظریداسلام کی بالاوتی ہواور۔

۳۔ مسلمان سیاس اعتبارے آزاداور خود مخارہوں۔

یہ وہ نین بنیادی شرائط ہیں جوامام ابوحنیفہ نے بیان کی ہیں۔ کیکن اس کے بیمعنی نہیں ہیں کہ دوسرے فقہا اس سے اختلاف کرتے ہیں، بلکہ بیشرا نطاق خالف الفاظ میں بھی فقہانے بیان کی ہیں، البتہ ان شرائط ومباحث کوجس اختصار، وضاحت اور جامعیت سے امام ابوحنیفہ نے بیان کیا ہے۔ اس کی وجہ سے ان کا حوالہ ان مباحث میں بڑی کثرت سے ملتا ہے۔

داراورعلاتے کا پیتصوراوراس بنیاد پریتیسیم،اسلام کے بین الاقوامی قانون کاسب

خطبات بہاول ہور سے اہم موضوع بلکہ دیگر تمام مباحث کی بنیاد ہے۔ آپ فقہ کی کتابوں کا مطالعہ کریں تو آپ کو اللہ اللہ اللہ ہوں۔ اس دارالاسلام اور دارالحرب کی دو اصطلاحات جا بجا اور بری کثرت سے نظر آئیں گی۔ ان اصطلاحات بي بعض اوقات كي لوكول كوغلط فني موجاتى باوروه يتجمع لكتر بي كمسلمان دارالاسلام سے باہرساری دنیا کوئٹمن سجھتے ہیں اور ہرغیرمسلم سے سدا برسر پیکار رہنا اپنا ذہبی فریف مجھتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ نہ دارالحرب کے بیمعنی ہیں اور نہ دارالاسلام سے باہر کے علاقوں کے لیے دارالحرب دا حداصطلاح ہے۔ دارالحرب کی تعریف امام ابوصنیفہ ؒ کے نقط نظر کی رو ے (جن کے موقف کو سیحنے میں بہت غلطیاں ہوتی آئی جیں) یہ ہے کہ دارالحرب وہ علاقہ ہے جہاں اسلام کے احکام نافذ نہوں، جوغیر مسلموں کے سیاسی اقتد اروبالا دیتی کے تابع ہواور جہاں ياتؤ مسلمانول كوامن وتحفظ حاصل نههويا أكرحاصل هوتو وهكسى غيرمسلم قوت كي عطا كانتيجه بور

> دارالحرب کے اس مفہوم کو اوا کرنے کے لیے دیگر فقہائے کرام نے دارالحرب کے ساتھ ساتھ دارالکفر ، دارالسلح ، دارالعہد کی اصطلاحات بھی استعال کی ہیں جن سے متعلقہ علاقے کے لوگوں کے ساتھ اسلامی ریاست (دارالاسلام) کے تعلقات کی نوعیت کا بخوبی اندازہ ہوجاتا ہے۔اس طرح دارالبغی بھی ایک اصطلاح ہے جوان علاقوں کے لیے استعال ہوتی ہے جہاں باغیول نے قبضه کرلیا ہواور وہ عارضی طور پر دارالاسلام کےسیاسی اقتد اراور انتظامی اختیار میں نہ ہو۔ان سب اداروں کے الگ الگ احکام ہیں جن پراس سلسلۂ خطبات میں گفتگوآ نے گی۔

> اسلام کے بین الاقوامی قانون کا د دسرا بڑا موضوع — جس کا اس اساس ہے بڑا گہرا تعلق ہے جس کا ابھی ذکر کیا گیا-وہ مسلمانوں اور غیرمسلموں کے درمیان فرق اور اس کی نوعیت ہے۔ ظاہر بات ہے کہ اسلام بنیادی طور پر ایک نظریہ ہے جس کے مانے والے اپنی ایک انفرادیت رکھتے ہیں،وہ نہصرف اپنی اس انفرادیت کوالگ رکھنے براصرار کرتے ہیں بلکہ دوسرے نظریات کے ماننے والوں کی اپنی اپنی انفراد بتوں کو بھی تشلیم کرتے ہیں اور ان کا بھی تحفظ کرنا عاسيح بين البذا فطري طور پراسلام كاموضوع بحث وه لوگ بھی بنتے ہیں جومختلف نظریات برایمان ر کھنے کی وجہ سے کوئی جدا گانتشخص اور انفرادیت ر کھتے ہوں۔اسلام کا قانون بین المما لک کسی

ریاست پر بحث کرنے سے قبل اس ریاست میں بسنے والے ان گروہوں سے بحث کرتا ہے جو اسلامی نظریے پر ایمان نہیں رکھتے ، بلکہ کسی اور نظریہ یا نظریات کو مانتے ہیں۔اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ان مختلف نظریات اور متضاد خیالات پر بنی نظاموں کی بیروی کرنے والوں کے ساتھ اسلامی ریاست اور مسلمانوں کے تعلق کی نوعیت کیا ہونا چا ہے؟

آپ نے فقہ کے مباحث میں ایک جملہ بار بارسنا ہوگا کہ الکفو ملۃ واحد قدینی کفرسارے کا سارا ایک ہی ملت منصور ہوتا ہے۔ اس کے معنی نہیں ہیں کہ دارالحرب یا دارالکفر میں اگر مختلف نظریات اور ندا ہب پائے جاتے ہوں تو ان کوتشلیم نہ کیا جائے ، یا مختلف نظریات پر مالکتوں کو الگ الگ سیاسی وحد توں کے طور پرتشلیم نہ کیا جائے گا۔ یا ان سب کار بندریا ستوں اور مملکتوں کو الگ الگ سیاسی وحد توں کے طور پرتشلیم نہ کیا جائے گا۔ اس اصول کا مفہوم صرف یہ ہے کہ اسلام سے ایک ہی جیسے تعنقا تداور فلسفے پائے جاتے ہیں اور ان کی بنیاد پر جو بھی ریا تیں اور مور میں آتی ہیں ان سب کو اس اعتبارے دارالا سلام سے الگ ایک منفر دریا تیں اور کور پرتشلیم کیا جائے گا کہ وہاں کے سلمان شہریوں کا برتر قانون اسلام نہیں ہے اور کی بیاد پر جو اس اسلام کورہ آزادی اور مقام حاصل نہیں ہے جو اس کودارالا سلام میں حاصل ہوتا ہے۔

لین جہاں تک غیر مسلموں کے مختف گروہوں سے تعلقات کا سوال ہے تو وہ الگ الگ نوعیت کے ہوں گے۔اسلائی نظر بے سے ان کے نظر بے کے قرب اور بُعد اور سلمانوں کے ساتھان کے رو بے اور بُعد اور سلمانوں کے ساتھان کے رو بے اور خرک کی بنیاد پران سے روابط تشکیل دیے جائیں گے۔اس اعتبار سے نہ کفرایک کیٹیگر کی ہے اور نہ اہل کفرایک قوم ہیں۔خود قرآن پاک میں ان کا الگ الگ ذکر موجود ہے۔ اہل کتاب،صابحین ،مجوس ،مشرکین ،اور منافقین کا قرآن میں الگ الگ ذکر آیا ہے اور ان کے الگ الگ ذکر آیا ہے اور ان سال کتاب ،صابحین ،مجوس ،مشرکین ،اور منافقین کا قرآن میں الگ الگ ذکر آیا ہے اور ان سال کے الگ الگ در مے اور قسمیں قرار سارے غیر مسلموں کو ایک ذمرے میں شامل نہیں گیا ، بلکہ ان کے الگ لگ ذمرے اور قسمیں قرار دی ہیں ، لہٰذا ان سے تعلقات کی نوعیت بھی مختلف ہوگی ۔جس کا عقیدہ اور نظر بیا سلامی تغلیمات دی ہو بین ، قبنا قریب اور جس کا طرزعمل جتنا دوستانہ اور مصالحانہ ہوگا اس کے ساتھ تعلقات اسے بی

قریبی اور دوستانہ ہوں گے اور اس کو اتنی ہی مراعات دی جائیں گی۔ اس کے برعکس جوتو م، گروہ یا ملک نظریہ تو حید اور عقیدہ اسلام سے جتنا دور ہو گا اور جس کا طرز عمل مسلمانوں کے ساتھ جتنا مخالفانہ اور معاندانہ ہوگا اس سے تعلقات بھی ویسے ہی ہوں گے۔ ایسے گروہوں سے تعلقات اور لین دین میں مسلمانوں کو اتنا ہی فتاطر بنے کا تھم دیا گیا۔

آئے بھی حکومتیں بین الاقوامی تعلقات بیں بعض اقوام اور ممالک کوسب سے زیادہ مراعات یا فتہ قوم (یعنی موسٹ فیورٹ نیشن) کا درجہ دیتی ہیں۔ یہ درجہ وقتی سیاسی مفادات اور عارضی معاشی مصالح کی بنیاد پر دیا جاتا ہے۔ اس طرح کی عارضی اور وقتی مراعات کی اسلام نے بھی اجازت دی ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ ایک درجہ دائمی نوعیت کی مراعات کا بھی ہے جو قوموں کے نظریے اور عقیدے کی بنیاد پر ہے۔ سب سے زیادہ مراعات یا فتہ قوم کا یہ درجہ قرآن مجید نے اہل کتاب کو عطاکیا ہے جن سے بعض ایسے تعلقات رکھنے کی بھی اجازت ہے جو دوسری اقوام وملل سے رکھنے کی اجازت نہیں، مثلاً اہل کتاب کی پاک دامن خواتین سے شادی کرنے کی اجازت ہے، جبکہ کسی دوسرے نہ ہب کی عورت سے شادی نہیں ہو سکتی۔ اس طرح اہل کتاب کا اجازت ہے، جبکہ کسی دوسرے نہ ہب کی عورت سے شادی نہیں ہو سکتی۔ اس طرح اہل کتاب کا ذیجہ کھانا جائز نہیں۔

اہل کتاب کو بہ خاص حیثیت اس لیے دی گئی کہ دہ ہوئی صد تک ان بنیادوں میں مسلمانوں سے متفق ہیں جن بنیادوں پر نظر بہ اسلام کی عمارت استوار ہوتی ہے۔ ان میں سے بہت سے دافعتا تو حید کے قائل ہیں۔ نظری طور پر دہ بھی تو حید کے مدعی ہیں۔ دہ سب کے سب دح ک کے قائل ہیں۔ اللہ کے وجود پر ایمان رکھتے ہیں۔ انبیائے کرام اور کتب ساویہ کے سلسلے کوشلیم کرتے ہیں۔ آخرت کو مانتے ہیں۔ یہی وہ بنیادی تصورات ہیں جن پر اسلام کی عمارت استوار ہوتی ہے۔ اس لیے جوتو میں ان تصورات کوشلیم کرتی ہیں ان کے لیے خصوصی مراعاتی احکام دیے ہوتی ہیں۔ اس سے پتا چلا کہ قرب اور بعد کا دارو مدار اسلای عقائد سے قرب اور بعد پر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن پاک، سنت رسول اور فقبی ادب میں غیر مسلموں کو بہت سے زمروں میں تقسیم کیا حجہ سالام کے بین الاقوامی قانون نے ان تمام زمروں سے الگ الگ بحث کی ہے، ان کے گیا ہے۔ اسلام کے بین الاقوامی قانون نے ان تمام زمروں سے الگ الگ بحث کی ہے، ان کے گیا ہے۔ اسلام کے بین الاقوامی قانون نے ان تمام زمروں سے الگ الگ بحث کی ہے، ان کے گیا ہے۔ اسلام کے بین الاقوامی قانون نے ان تمام زمروں سے الگ الگ بحث کی ہے، ان کے گیا ہے۔ اسلام کی بین الاقوامی قانون نے ان تمام زمروں سے الگ الگ بحث کی ہے، ان کے گیا ہے۔ اسلام کے بین الاقوامی قانون نے ان تمام زمروں سے الگ الگ بحث کی ہے ، ان کے کی ہے۔ اسلام کے بین الاقوامی قانون نے ان تمام زمروں سے الگ الگ بحث کی ہے ، ان کے کی ہو تا ہوں کیا کہ بھوں کیا ہوں کیا کہ کو کتب کی ہو تو تو کیا کو سالے کیا کی کو تو تو کو کیا کی کو بین الاقوامی قانون نے ان تمام زمروں سے الگ الگ بور

جدا جدا احکام مرتب کیے ہیں اوران سب سے مسلمانوں کے تعلق کی نوعیت اور تفصیلات بیان کی ہیں۔ چنانچہ فقد کی کتابوں میں اہل ذمہ سے تعلقات ، اہل ذمہ کے حقوق ، مرتدوں سے اسلامی ریاست کا تعلق اور مرتدوں کے احکام، عارضی طور پر ریاست میں آنے والے غیرمسلموں کے احکام، اہل کتاب اور غیر اہل کتاب، مشرکین اور مجوس، شبہ اہل کتاب اور شبہ مجوس وغیرہ کے مروہوں کے احکام کی تفصیلات ملتی ہیں۔غیرمسلموں کی بیشمیں اسلامی قانون بین الاقوام کا اہم موضوع باوراس علم کے اہم اور بنیادی مباحث میں سے ہیں۔ چنانچراسلامی ریاست سے تعلقات کے حوالے سے جن جن غیر مسلموں سے بحث ہوتی ہے وہ عموماً درج ذیل عنوانات کے تحت ملتی ہے:

ا-الل ذمه: یعنی وه غیرمسلم جن کی حفاظت اور جان و مال کے تحفظ کی ذمه داری اسلامی ریاست نے لی ہے۔ ان میں وہ غیرمسلم بھی شامل ہیں جو کسی مفتوحہ علاقے کے باشندے ہوں (اہل عنوہ) اور وہ غیرمسلم بھی جوکسی معاہدے کے بتیج میں ریاست کے شہری ئے ہول۔(معاہدین)۔

٢- الل صلح: وه غير سلم باشند بين كفر مال روايا حكومت كساته مصالحت موكني ہواوراس مصالحت کے نتیج میں ان کوبعض حقوق ومراعات وی گئی ہوں۔

سا- مرتدین: وه بد بخت مسلمان جواسلام قبول کرنے کے بعد یا مسلمان رہنے کے بعداسلام سے پھر گئے ہوں۔اسلامی قانون نے اس زمرے کے غیرسلموں کو بدترین فتم کے غیرمسلم قرار دیا ہے اوران کو ان مراعات اور تحفظات کا حق دار قرار نہیں دیا جو دوسرے غیرمسلموں کوحاصل ہیں۔

وہ مسلم یا غیرمسلم جواسلای ریاست کے شہری ہوتے ہوئے ریاست ۵-مجاربین: کے خلاف طاقت استعال کریں اور بدامنی پیدا کر کے لوگوں کے جان و مال کو خطرے میں ڈ ال ویں۔ ۲-امل بغی: وه مسلم یا غیر مسلم جوریاست کی حکومت کے خلاف بغاوت کے مرتکب ہوں اور جتھا بندی کے ذریعے کسی علاقے پر قابض ہوجا کیں۔

ک-سفراء: وہ غیرمسلم جو کی غیرمسلم ریاست کے ایلجی بن کراسلامی ریاست میں آئیں اور عزت و آبرو کے تحفظ کی ریاست میں اور عزت و آبرو کے تحفظ کی ریاست ہرحال میں ذمہ دارہے، جا ہے اس کی ریاست سے مسلمان بالفعل برسر جنگ ہی ہوں۔ حتی کہ مرتدین کے ایلجی کو بھی ریخفظات حاصل ہیں۔

۸- تا جر: وہ غیرمسلم تا جر جو ریاست کے قانون کے مطابق تجارتی سرگرمیوں کی غرض سے اسلامی ریاست کی حدوو میں داخل ہوں۔

غیر مسلموں کے ان زمروں کے علاوہ خود مسلمانوں کے گی گروہ ایسے ہیں جن سے اسلام کا بین الاقوامی قانون بحث کرتا ہے۔ ان ہیں اسلام کا بین الاقوامی قانون بحث کرتا ہے۔ ان ہیں اسلامی ریاست کی حدود سے باہر بسنے والے مسلمان خاص طور پر زیر بحث آتے ہیں۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ نہ شریعت نے کہیں یہ مطالبہ کیا ہے اور نہ تاریخ ہیں عملاً ایساہوا ہے کہ دنیا کے تمام مسلمان ایک بی اسلامی ریاست ک باشند ہے ہوں یا رہے ہوں۔ خودرسول الشصلی الشعلیہ وسلم کے عہد مبارک ہیں جب مدینہ منورہ میں کہیں بار اسلامی ریاست کی تفکیل کی جا رہی تھی اور مدینہ منورہ میں مسلمانوں کی آبادی میں اضافہ ریاست اسلامی کی بقائے لیے ناگزیم تھا اور ہجرت (یعنی اپنا گھر بار چھوڑ کر مدینہ منورہ شن آ فرارد یا گیا جو ہجرت اضافہ ریاست اسلامی کی استطاعت یا وسائل نہیں رکھتے تھے، یا جن کا ہجرت کر کے مدینہ منورہ آ جا نا دعوت اسلامی کے مصالح کے لحاظ سے مناسب نہ تھانہ چنا نچہ مدینہ منورہ سے باہر مستضعفین کے علاوہ بھی مسلمانوں کی قابل ذکر آبادیاں موجود تھیں۔

حبشہ کے مسلمانوں سے سیرت کا ہرطالب علم واقف ہے۔ ابھی رسول الله صلی الله علیہ وسلم مکہ مکرمہ ہی میں قیام پذریتھ کہ کفار مکہ کے بے پناہ ظلم وتشدد سے مجبور ہوکر پہلے پندرہ سولہ

صحاب اور صحابیات پر مشمل ایک نصاسا قافلہ کم کرمہ سے جھرت کر کے حبشہ گیا اور پھر فوراً ہی بعد حسب اختلا ف روایات ایک سودو صحاب اور صحابیات یا ۲۳ مردوں اور ۱۸ خوا تین پر مشمل دوسرا قافلہ روانہ ہوا۔ یہ جھرت نبوت کے پانچویں چھے سال میں شروع ہوئی اور کئی مراحل میں کر کے کئی سوحضرات نے اس میں حصہ لیا۔ یہ حضرات حبشہ میں ہی مقیم رہے اور ان میں سے بعض حضرات حضرت جعفر طیار گئی سرکر دگی میں سنہ کھ کے اوائل میں مدینہ منورہ واپس آگے جبکہ بڑی تعداد و ہیں مقیم رہی۔ خود حبشہ میں ان صحابہ کرام کی تبلیغ کے نتیج میں بہت سے مقامی لوگ بھی مسلمان و ہیں مقیم رہی۔ خود حبشہ میں ان صحابہ کرام کی تبلیغ کے نتیج میں بہت سے مقامی لوگ بھی مسلمان ہوتی رہی۔ حبشہ کے علاوہ مسلمانوں کی ایک قابل ذکر ہوئے اور دہاں مسلمانوں کی آبادیاں ظہور پذیر ہونا شروع ہوئیں۔ حضرت عمر فاروق شرک شہروں اور ملکوں میں مسلمانوں کی آبادیاں ظہور پذیر ہونا شروع ہوئیں۔ حضرت عمر فاروق شرک نرائے میں جنو بی اندلس میں مسلمان نرائے میں جنو بی اندلس میں مسلمان نرائے میں جنو بی اندلس میں مسلمان تبادیاں خوائے راشدین کے مبارک دور کے بعد تو دنیا کا شاید ترائی کو کی قابل ذکر شہر ایسار ہا ہو جہاں مسلمان آبادیاں نہر ہی ہوں۔

ظاہر ہے کہ ہزاروں بلکہ لاکھوں کی تعداد رکھنے والے یہ مسلمان بھی بھی اسلامی ریاست کے شہری نہیں رہے۔ خودرسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے بھی بھی مسلما تان حبثہ کو یہ عم نہیں دیا کہ وہ بجرت کر کے مدینہ آ رہیں یا اسلامی ریاست کی سیاسی بالا دی تجول کریں۔ اسی طرح حضرت عمر فاروق کے دور میں مسلما نان بمبئی و تھا نہ اور حضرت عمان کے دور میں مسلما نان بمبئی و تھا نہ اور حضرت عمان کے دور میں مسلما نان بمبئی و تھا نہ اور حضرت عمان کے دور میں مسلما نان بلہ وہ بلوچتان واندلس کو بھی اس کا پابند نہیں کیا گیا کہ وہ لاز ما اسلامی ریاست کی شہریت اختیار کرلیں، بلکہ وہ بدستور اپنے اپنے علاقوں کے باشندے رہے اور اپنے اپنے ممالک کی شہریت ان کو حاصل رہی ۔ لیکن نان کے کسی غیر مسلم ریاست کے شہری ہونے کے یہ معنی نہیں کہ اسلامی ریاست مسلمہ کی عالمی برادری سے خارج کردیا جائے گا۔ بیسب مسلمان عالم گیر مسلم برادری کے رکن اور امداسلامیہ کے افرادہوں گے اور جیس گیر مسلم برادری اور امداسلامیہ کے افرادوار کان کی حیثیت سے ان کے حقوق و

فرائف ختم نہیں کیے جاسکتے۔

ایے مسلمانوں سے اسلامی ریاست کے تعلقات کی نوعیت کے بارے میں خود قرآن کی وضاحت پاک میں بنیاد می ہدایات دے دی گئی ہیں اور سنت رسول اور احادیث نبوی میں ان کی وضاحت آئی ہے۔ جس کی بنیاد پر فقہانے تعقیات کی نواعد وضوابط اور قوانین مرتب کیے ہیں۔ ان تعلقات کا بروا دارو مداراس ریاست سے تعلقات کی نوعیت پر ہے جہاں وہ مسلمان آباد ہیں۔ ایک غیرمسلم ملک کے باشندوں سے ہمارے تعلقات دوئی کے بھی ہو سکتے ہیں اور دشنی کے بھی۔ وہاں جو مسلمان آباد ہوں کے باشندوں سے ہمارے تعلقات دوئی کے بھی ہو سکتے ہیں اور دشنی کے بھی۔ وہاں جو مسلمان آباد ہوں گئی ان سے ہمارے تعلقات کے انداز اس ملک سے دوئی یا دشنی سے لامحالہ متاثر ہوں گے۔ اس تبدیلی کا شریعت کے احکام میں بھی لحاظ رکھا گیا ہے۔ خود قرآن پاک میں بعض ایس صور توں کی صراحت کی گئی ہے جہاں اسلامی برادری کے تقاضوں کے برعکس متعلقہ ملک سے دوئی اور معاہدے کے تقاضوں کا زیادہ لحاظ ارکھا گیا ہے۔ بہر حال ان مسلمانوں سے تعلقات اور ان کو مضوعا ہو کے اس ضمن میں منفیط کرنے والے احکام اسلام کے بین الا توامی قانون کا تیسراا ہم موضوع ہے۔ اس ضمن میں جن عزان ہم موضوع ہے۔ اس ضمن میں جن عزان میں سے چندا ہم موضوعات درج ذیل ہیں:

الف: دارالبغی کے مسلمان دارالبغی سے مراد وہ علاقہ ہے جہاں مسلمانوں کا کوئی گردہ جائز طومت سے بغاوت کر کے قابض ہو جائے اور قانون شریعت کی غلط تعبیر کا سہارا لے کر اپنی جداگانہ حکومت قائم کر کے وہاں کا نظام چلانے لگے۔دارالبغی کے ان باشندوں کے لیے جو وہاں کے نظام کے نعال مؤید ہوں ،اہل بنی کی اصطلاح استعال ہوتی ہے۔

ب: دارالحرب کے مسلمان،ان کے نکاح وطلاق کے معاملات،ان کالین دین اور تجارتی معاملات۔

ج: دومسلم رياستوں كے تعلقات \_

اسلام کے قانون بین الممالک کا چوتھا بڑا موضوع جہادیا اسلام کا تصور جنگ ہے۔ یہ وہ موضوع ہے دیا اسلام کی دی ہوئی اصلاحات نے بڑے دور رس اور دیریا اثرات چھوڑے ہیں۔اسلام وہ پہلا نظام ہے جس نے جنگ اور عسکری قوت کے استعمال کوعملاً ایک قاعدے اور

اخلاقی اصول کا پابند بنا کردکھا دیا۔

جنگ وجدل انسان کی تھی میں پڑا ہوا ہے۔ جب سے انسان روئے زمین پر پایا جاتا ہے فساد اور لڑائی بھی موجود ہے۔ انسان کی پیدائش سے پہلے ہی کہنے والوں نے کہدویا تھا کہ یُفُسِد فینھا وَ یَسْفِکُ الدِّمَاءَ (البقرۃ ۲: ۳۰) یعنی وہ یہاں فساد بھی کرے گا اور خون بھی بہائے گا۔ اس شبہ کے جواب میں خالق کا کتات نے یہیں فر مایا تھا کہ ایسانہیں ہوگا، بلکہ بی فر مایا کہ اس مفسد اور سفاک مخلوق کی پیدائش میں جو حکمت پنہاں ہے وہ میں جاتا ہوں، البذا فساد اور سفاکی انسان کی جبلت میں وافل معلوم ہوتی ہے۔ لیکن اس جبلی سفاکی اور پیدائش فساد کے جذبے کو کسی قاعدے اور قانون کا پابند کیا جائے ، کسی اظل قی ضابطے سے اس رجھان کو منضبط کیا جائے اور اس داھیے کو کسی مثبت ہوف کے لیے استعمال کیا جائے۔ یہی پہلی بار کا میاب طریقے سے اسلام نے بی کر کے دکھایا ہے۔

یوں تو تمام انبیا ہے کرام میہم السلام نے بمیشہ بی عدل وانصاف اوراعتدال وتوازن اقسط اورمیزان) کی دعوت دی جیسا کہ سورہ صدید کی آیت ۲۵ میں ارشاد فرمایا گیا ہے۔ لیکن بہت سے انبیا علیم السلام کی دعوت کوان کے خالفین نے قبول نہیں کیا اورا گر قبول کیا بھی تو ان کی اقوام کارٹر ات محد دور ہے۔ دنیا کی معروف نذہبی تاریخ میں صحابہ کراٹر نے پہلی بارانسانیت کوایک الیے قانون جنگ ہے متعارف کرایا جس میں اخلاقی بالا دخی کی روش مثالیس انسانی تاریخ کا سنگ میل قرار دی جاسمتی ہیں۔ اسلام نے دنیا کو جو قانون جنگ ویا اس کی پاس داری کے نمونے رہتی دنیا تک ویو قانون جنگ ویا اس کی پاس داری کے نمونے رہتی دنیا تک انسانوں کے لیے مشعمل راہ رہیں گے۔ دنیا کی ویگر اقوام میں گئی تو میں ہیں جنہوں نے جنگ اور عسری تو ہ کو قانون اور عدل وانصاف کے تابع کر کے دکھا ویا ہو۔ الی مثالیس اسلام نے بی بیش کی ہیں۔ دنیا میں کون می فاتح قوم الی گزری ہے جس نے اپنی فتو حات کواس لیے کا لعدم کر دیا ہو کہ فتو حات کوان فتین سے قانون کے احکام کی خلاف ورزی ہوگئی تھے۔ تھا کہ میلیس مسلمانوں بی نے بیش کی ہیں۔ یہ اسلام بی کی دی ہوئی اخلاقی تربیت کا متیجہ تھا کہ مسلمانوں کی شمشیر خاراشگاف قانون شریعت کی تابع رہی۔

besturdubook and ridbress.cov دوسری صدی ہجری کا وسط مسلمانوں کے عروج کا زمانہ ہے۔ بیدوہ دور ہے جب معروف دنیا کے بیش تر جھے پراسلام کا پر چم لہرار ہا ہے۔ نتیوں براعظموں پران کی حکومت قائم ہے۔ دنیا کی ہرطاقت ان کے سامنے سراطاعت ٹم کر چکی ہے۔ اور کوئی بوے سے بڑا حکمران مسلمانوں کا راستہ روکنے کی ہمت اور جرأت نہیں کرسکتا۔ان دنوں وسطی ایشیا کےمسلمان فاتح قتیبہ بن مسلم جن کو بجاطور پر فیلڈ مارشل کے لقب کامستحق قرار دیا جاسکتا ہے سمرقند میں فاتحانہ داخل ہوتے ہیں۔اس فاتحانہ دا نطے میں نہ کسی کی عزت وآ بردیر آنچے آتی ہے، نہ کسی کی جائداد اور مال وزرکوکوئی برے ارادے ہے دیکھائے اور نیا خلاق وکر دارہے ہٹ کرکوئی حرکت کسی ہے سرزد ہوتی ہے۔لیکن اس فاتحاند دافلے کے موقع بربعض ایس شرائط کی یاس داری کرنے میں کوتابی ہو جاتی ہے جو محض رسی (formal) نوعیت کی جھی گئ تھیں \_لوگوں کے کہنے سننے بر بعض مقامی باشندے قاضی عسکر کے روبروعرضداشت پیش کرتے ہیں کہ چونکہ دوران فتح فلاں فلاں شرائط کی پاسداری نہیں کی گئی اس لیے بیساری کارروائی کالعدم قرار دمی جائے اور فوج کو عظم دیا جائے کہ وہ شہر خالی کر دے۔ چنانچے سمر قند شہر کے بدھ باشند دں نے قاضی عسکر کے رو برو فیلڈ مارشل قتیبہ بن مسلم کے خلاف عرضداشت دائر کر دمی۔ قاضی نے اپنے ہی سپہ سالار کے خلاف غیرمسلموں کی شکایات سنیں۔ سیدسالار اسلام کا موقف سنا اور تھم دیا کہ شہر خالی کر دیا جائے۔ چنانچ جوشهرفات اعظم نے اپنی شمشیر خاراشگاف سے فتح کیا تھاوہ اس نے اپنے ہی مقرر کردہ قاضی کے علم پر بلا چون و چرا خالی کر دیا۔اہل شہر میں منادی کرادی گئی کہ اگر اس پور ے عمل کے دوران کسی کا کوئی بے جانفصان ہوا ہوتو وہ اسلای شریعت کےمطابق تاوان طلب کرسکتا ہے۔

بدواقعہ (جومورخ بلاؤری نے فتوح البلدان کے باب فتح سمرقد میں بیان کیاہے) قانون جنگ کی تاریخ میں ایک منفرومثال ہے۔ بینہ صرف اپنی نوعیت کی پہلی، بلکہ ثاید آخری مثال ے کہ کی فاتح نے کی عسکری پاسیاس د باؤ کے بغیر محض عدالتی تھم پراپی فتو حات کو قانون ادراخلاق کی بارگاہ میں مرتشلیم خم کردیے کے لیے پیش کردیا ہو۔

اسلام کے قانون بین الاقوام کا پانچواں بڑاموضوع جنگ کے تفصیلی اورعملی احکام ہیں

جواسلام کے تصور جہاد اور فلفہ جنگ پر بہنی ہیں۔ قانون جنگ میں اسلام نے جو تاریخ ساز
اصلاحات کی ہیں ان کی بنیاد پر فقہائے اسلام نے ابتدائی دوصدیوں میں ہی ایک مفصل قانون
مرتب کر کے رکھ دیا تھا۔ اس قانون جنگ میں اسلامی جہاد و دعوت اور ہجرت کے موضوعات
اساسی حیثیت رکھتے ہیں اوران ہی پراس سارے مفصل قانون کی عمارت استوار ہوتی ہے۔ جہاد و
دعوت اور ہجرت کے آپس کے فکری ربط کونظرانداز کرنے کے نتیج میں بہت می فلط فہیاں ہنم لیت
ہیں۔ اسلام ہی نے بہلی بار دنیا کوعملا ایک ایسا قانون جنگ نافذ کر کے دکھایا جس کی بنیاد اخلاتی
تصورات اورانسانی اقدار پر تھی ، ایسا قانون جس میں جنگ ایک اخلاتی فریضے کی حیثیت رکھتی تھی ،
جس میں جنگ ظلم و تعدی اور ناانسانی کورو کئے کے لیے جائز قرار دی گئی تھی۔ جس میں صرف فتنو و

اسلام نے پہلی بار دنیا کو ایک ایسے قانون جنگ سے روشناس کرایا جس نے مقصد جنگ اور طریق جنگ دونوں کی پوری اصلاح کی اور ان دونوں تصورات کی از سر نوتعمیر و تشکیل کی۔ اسلام کا قانون جنگ تاریخ انسانیت کا وہ پہلا مرتب اور باضابطہ قانون ہے جس نے مقاتلین و محاربین کے بھی حقق ق متعین کیے نے دوطریق جنگ اور اعمال جنگ کے لیے مہذب اور پنی برعدل و انسانیت قواعد وضع کیے۔

اسلام کے قانون بین المما لک کا چینابرا موضوع غنائم وانقال کے احکام اور ان کی تقصیلات ہیں۔ آپ کو معلوم ہے کہ جس دور بیس بیقوا نین مرتب کیے جارہے تھے وہ بی دور مسلمانوں کے عروج کا دور آغاز تھا۔ اسلامی توانین کا تشکیلی دور جوعہد خلفائے راشدین کے آغاز ہے کم وبیش دوسری صدی ہجری کے اوا خرتک جاری رہا ، اسلامی فقوطات کی وسعت کا بھی دور تھا۔ اس دور میں ہر مسلمان خالص دینی جذبے سے جہاد میں حصہ لیتا تھا۔ علما اپنی اپنی مسجد یں اور درس گاہیں چھوڑ کر اور قاضی و مفتی اپنی اپنی عدالتیں چھوڑ کر جہاد میں حصہ لینے کو نہ صرف اپنادینی فریضہ بھے تھے بلکہ اس سعادت کو اپنے لیے اعز از وشرف کی بات جھے تھے ، جب اور جوں ہی ان کو موقع بلتا وہ قلم رکھ کر تلوار سنجال لیتے۔

ان حالات میں کل وقتی اور تخواہ دار سپاہی بہت کم ہوتے ہے۔ اکثر وہیں تر وہ لوگ جہاد میں حصہ لیتے تھے۔ جو بیضد مت خالص حسبة للہ انجام دیتے تھے اور کسی فوری دنیوی مقصد کا حصول ان کے پیش نظر نہ ہوتا تھا۔ ان کو صرف جہاد کی فضیلت اور مجاہد فی سبیل اللہ کا مرتبہ حاصل کرنے سے غرض ہوتی تھی۔ ایک ایک ریاست میں جس کی سرحدی حدود فرانس سے لے کر منگولیا تک اور موجودہ آرمیلیا سے جنوبی سوڈ ان تک پھیلی ہوئی ہوں، جہاد کے عمل میں حصہ لینا دوایک روز کا کام نہیں ہوسکتا تھا۔ ذرائع آمدور فت کے اس مرحلے میں بیکام دوایک ماہ بھی ممکن نہیں ہو سکتا تھا۔ اس کام کے لیے گئی سال کی طویل مدت در کار ہوتی تھی۔ جو تخص بھی جہاد کے لیے گئی تھا وہ برسول کے لیے نگلتا تھا اور اس کو گھر سے ہزاروں میل دور کا سفر کر کے جانا پڑتا تھا، جب جا کر قریب ترین میدان جہاد تک بیخ پاتا تھا۔ اس ساری مہم میں دودو، تین تین اور بھی بھی چارچار پانچ قریب ترین میدان جہاد تک بھی

ان حالات میں بیش تر لوگوں کے مالی وسائل ایسے طویل سفر کے متحمل نہ ہو سکتے ہے۔ اس لیے کہ خود استے طویل سفر کے اخراجات برداشت کرنے کے علاوہ گھر والوں کی محاثی ضروریات کا بندوبست کرنا اور دوران قیام خودا پنے لیے ضروری وسائل (ہتھیار، خوراک، لباس، سواری وغیرہ) کی با قاعدہ فراہمی کویقنی بنانا بڑے وسائل کا متقاضی تھا، لبندا ضرورت اس بات کی تقی کہ ایسے رضا کا رمجاہدین کو محاثی وسائل فراہم کیے جائیں، ان کے اہل خاندان کی روز مرہ کی ضروریات کی تعیل کا سامان کیا جائے اور اس امر کا اہتمام کیا جائے کہ جب وہ جہاد کے فریضے میں صحب کے کر مرخرو ہوکر سال ہاسال بعد واپس لوٹیس تو خالی ہا تھ گھر نہ آئیں، بلکہ اہل خانہ کے میں حصب کے کہ جب وہ تھیم اور اس کے تعیم اور اس کے تعیل انداز کر کے لائیں۔ خاہر ہے کہ اس صورت حال میں مال غنیمت کی تقیم اور اس کے قواعد نے بڑی اہمیت اختیار کرلی۔

غنیمت بیل کون کون می چیزیں شامل ہوں گی؟ غنیمت کی تقسیم کیے اور کن اصولوں کی بنیاد پڑل میں آئے گی؟ غنائم کاحق وارکون ہے؟ ان تمام سوالات کے جوابات اور ان سے متعلقہ امور پر بحث اسلام کے قانون بین الاقوام اور بالخصوص قانون جنگ کا ایک اہم باب قرار پائی۔

غنیمت کی تقسیم اوراس میں جھے کا استحقاق کسی نسل ، علاقے یا زبان سے وابستگی کی بنیاد پر نہ تھا بلکہ فنیمت کی تقسیم اوراس میں جھے کا استحقاق کسی نسل ، علاقے یا زبان سے وابستگی کی بنیاد پر نہ تھا بلکہ اس کی بنیاد سبقت فی الاسلام اور خدمت اسلام پرتھی۔ جس محف نے جنگ میں جینے وسائل فراہم کیے وہ استے ہی جھے کا شخص تھے ان کا حصہ غنائم میں دوسروں سے زیادہ تھا، مثلاً جو دوست میں حصہ لینے کے زیادہ مواقع ملے تھے ان کا حصہ غنائم میں دوسروں سے زیادہ تھا، ایک مخص کا مخص تنہا آتا تھا اس کا حصہ زیادہ تھا، ایک مخص کا ریکارڈ خدمت اسلام میں بچاس سال پر محیط ہے، اس کا حصہ ان لوگوں سے زیادہ رکھا گیا جو مثلاً ریکارڈ خدمت اسلام میں بچاس سال پر محیط ہے، اس کا حصہ ان لوگوں سے زیادہ رکھا گیا جو مثلاً

دوسری صدی ہجری میں کھی جانے والی کتابوں میں بیمباحث عام ملتے ہیں۔ پھرجیسے جسے کل وقتی ، با قاعدہ اور تخواہ یاب فوج کارواج بڑھتا گیا غنائم کی اہمیت کم ہوتی گئی۔ یہی وجہ ہے کہ جتنی اہمیت سے بیمباحث امام شافعی، امام اوزاعی اوران کے ہم عصر فقہا کے ہاں ملتے ہیں اتن اہمیت کے ساتھ بعد کے فقہا کے بیمان نہیں ملتے۔

اسلام نے والوں کو اسلام کے قانون بین الممالک کا ایک اوراہم باب جس پر ہردور میں بری اہمیت کے ساتھ لکھا گیا وہ جنگی قید یوں کا مسئلہ ہے۔ یہ مسئلہ ہردوراور ہرعلاقے میں بری اہمیت کا حامل رہا ہے۔ ہرز مانے میں اور ہر تہذیبی لیس منظر میں اس موضوع پر لکھا گیا، دستاویزیں مرتب ہو ہمیں، کونشن اور فداکر ہمنعقد ہوئے اور متعدد علاقائی اور بین الاقوامی معاہدات اور و ثیقے کھے گئے، کین عمل کی دنیا میں جنگی قیدیوں کا مسئلہ جہاں پہلے تھا بہت حد تک وہیں آج بھی ہے۔ جنگی قیدیوں کے بارے میں جو پچھ کہا اور قیدیوں کے بارے میں اسلام کے موقف اور مسلمانوں کے طرزعمل کے بارے میں جو پچھ کہا اور کھا گیا وہ بہت کی فلط میں اسلام کے موقف کو استہ یا نا وانستہ اس کو فلط انداز میں چیش کیا اور پچھ خالفین کے موقف کو فلط مجھا۔ بعض کوگوں نے دانستہ یا نا وانستہ اس کو فلط انداز میں چیش کیا اور پچھ خالفین اسلام نے کوگوں کو اسلام نے کوگوں کو اسلام کے بعض احکام کو منفی رنگ میں چیش کیا۔

قرآن پاک میں جنگی قیدیوں کے بارے میں بہت سے احکام دیے گئے ہیں۔رسول - الله صلى الله عليه وسلم نے اپنی سنت میں جنگی قید یول کے بارے میں بڑی مفصل ہدایات عطافر مائی ہیں۔ خلفائے رائد کی ہیں۔ خلفائے راشدین اور بعد کے اووار میں مسلم فر ماں رواؤں کے طرز عمل سے بہت سے دوسرے سوالات کا جواب ملتا ہے۔ ان تمام احکام و ہدایات کی تہ میں جواصول کارفر مارہے ہیں ان کود و بنیادی عنوانات کے تحت سمیٹا جاسکتا ہے:

ا۔ بسب سے بنیادی تقاضا تو وہ ہے جس کا اس گفتگو کے آغاز میں ذکر کیا گیا، یعنی خود اسلام کا نظر سے اور عقیدہ ، کہ کی اقدام ، پالیسی یا طرزعمل سے اسلام کے نظر سے بات بڑی بنیادی کو کی شخص نظر سے اسلام سے کتنا قریب آتا ہے اور کتنا دور ہوتا ہے۔ اسلام میں سے بات بڑی بنیادی ابھیت رکھتی ہے کہ مسلمانوں کے کسی رویے یا طرزعمل سے دوسر بوگ اسلام سے قریب ہوتے ہیں یا دور ہوجاتے ہیں۔ یکی وجہ ہے کہ اسلای شریعت میں کوئی ایساعمل یا اقدام کسی مسلمان عمران کے لیے جائز قرار نہیں دیا گیا جس کے روعمل کے طور پرلوگ اسلام سے متنز ہوجا ہیں۔ یہاں تک کہ جائز اور مستحب امور میں بھی اس امرکی رعایت کرنے کا تھم دیا گیا کہ اس کے نتیج میں اسلام کا کوئی فرض یا واجب بحروح یا متاثر ہوگا تو اس مستحب پرعمل کرنا میں اسلام کے بارے میں لوگوں کا رویہ کیا ہوگا۔ اگر اس بات کا ظن غالب ہو کہ کسی مستحب پرعمل کرنا جائز نہیں ہوگا۔ اس کے متنج میں اسلام کا کوئی فرض یا واجب بحروح یا متاثر ہوگا تو اس مستحب پرعمل کرنا جائز نہیں ہوگا۔ اس کے متب جو جائز نہیں ہوگا۔ اس کے متب جو جائز نہیں ہوگا۔ اس کے متب جس کے اسلام سے برگشتہ ہوجانے کا خطرہ موجود تھا۔ علیٰ ہذا القیاس اس کے دیکر میں وادب کیا کہ ماموراورا قدامات پہند ہوہ قرارویے گئے جن کے متب جس مسلمان اسلام پرزیادہ مضبوطی ایسے تا کیں۔ اسلام پرزیادہ مضبوطی ایسے تا کیں۔

یہ بنیادی نقاضا جنگی قیدیوں کے احکام میں بھی پیش نظر رکھا گیا اور اس کی کوشش کی گئی کہ دہ اسلام کے جنگی قیدیوں کوزیاوہ سے زیادہ تعداد میں اسلام کے قریب لایا جائے ، کوشش کی گئی کہ دہ اسلام معاشرے میں برابری کی سطح پر رہے بس جا کیں اور یوں ان کے ذریعے ان کے اپنے علاقوں اور لوگوں میں کا م کرنے کے لیے اسلام کوکارکن میسر آ جا کیں۔

ا۔ جنگی قیدیوں کے بارے میں دوسری اہم بات جو پیش نظر رہی ہے وہ اسلامی

معاشرے کی اخلاتی ساخت کا تحفظ ہے۔ اسلای معاشرہ بنیادی طور پرایک اخلاتی معاشرہ ہے۔
اسلامی ریاست کی ذمہ دار یوں میں مسلم معاشرے کی اخلاتی ساخت اور اسلام کی اخلاتی اقدار و
تعلیمات کا تحفظ اور ان کی توسیع و تقویت بھی شامل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی معاشرے میں وہ
بتمام اقد امات نا جائز قرار دیے گئے ہیں جن سے معاشر ہے کی اخلاتی قدروں پر منفی اثر ات پڑتے
ہوں اور وہ تمام اقد امات ضرور کی تصور کیے گئے ہیں جو اسلام کی اخلاتی تعلیمات کی خروا شاعت
اور اخلاتی اقد ارکی آب یاری میں معاون ثابت ہوتے ہوں۔

اس اصول کے پیش نظر جنگی قید یوں کے بارے میں اسلام کی تعلیمات کا طمح نظریہ بھی رہا کہ ان کی موجودگ ہے معاشر ہے میں نہ اخلاتی قباحتیں جنم لیں اور نہ نقافی مسائل پیدا ہوں۔
آپ جانے ہیں اور علم الا جماع کا ہر طالب علم جانتا ہے کہ بڑی تعداد میں انقال آبادی سے کیا کیا مسائل پیدا ہوتے ہیں۔ جن لوگوں کی نظریں اقوام کے عروج وز وال پر رہتی ہیں وہ جانے ہیں کہ جب بھی بڑے پیانے پر ایک جگہ سے دوسری جگہ انقال آبادی ہوتا ہے تو اس سے کیسے کیسے مسائل پیدا ہوتے ہیں۔ اخلاقیات کی ممارت کس طرح پہلے کمزور اور پھر منہدم ہوتی ہے اور معاشرتی اقدار کس طرح ٹوٹی پھوٹی ہیں۔

اسلام نے جنگی قید یوں کے گھمبیر مسائل کوحل کرنے میں دیگر زمینی تھا کق کے ساتھ ساتھ اسلام ہے۔ اسلام کا مزاج غیر تقیق کئے آفرینیوں اور دنیا ہے واقعات ساتھ اللہ اللہ کا مزاج غیر تقیق کئے آفرینیوں اور دنیا ہے واقعات سے ماورانعرہ بازیوں کا نہیں ہے۔ اسلامی قانون جنگ میں اس تقیقت کا پورا لحاظ رکھا گیا ہے کہ اگر جنگی قیدیوں کی بڑی تعداد کو کسی طے شدہ منصوبے اور دور رس بنجیدہ غور دفکر کے بغیر کسی آبادی میں ویسے ہی چھوڑ دیا جائے ، بالخصوص خوا تین قیدیوں کو ، تو اس سے کس قدر خوفاک ، ہولناک اور بیاہ کن معاشرتی ، اخلاقی اور معاشی خرابیاں جنم لیس گی۔ اسلام نے ان تمام مکند نتائج وتضمنات کو مد نظر رکھا ہے اور ان کاحتی الامکان سد باب کیا ہے۔

یہ ہیں وہ بڑے بڑے موضوعات جن پراسلام کے قانون بین الممالک باعلم سیر میں بیت ہے۔ اور یہ ہےان موضوعات کی اسلام کے عموی نظام میں اہمیت کل کی گفتگو میں

ان موضوعات کی روشیٰ ہیں ،علم سیر کا مغرب کے بین الاقوامی قانون سے ایک عمومی تقابل کرنے مسلم ک کوشش کی جائے گی۔

جیسا کہ پہلے عرض کیا جاچکا ہے اسلام کا قانون بین الاقوام لیخی سیر، فقد اسلامی کے آتھ اہم اور بڑے بڑے ابواب میں سے ایک اہم باب ہے۔ اسلام کا عموی ضابطہ حیات جو انسانی زندگی کے تمام ظاہری اعمال سے بحث کرتا ہے، لیخی علم فقہ، جن ما خذ ومصادر سے ماخوذ ہے، انہی مصادر و ما خذ کے اعتبار سے فقہ اسلامی کے مختلف ابواب میں کوئی فرق نہیں ہے۔ سب ایک ہی سرچشمہ نور و ہدایت سے مستمر ہیں۔

عموماً اصول فقد کی کتابوں میں جن چارمصاور فقد ( فقهائے کرام کی اصطلاح میں اولہ شرعیه) کا ذکر ہوتا ہے وہ قرآن مجید ،سنت رسول (علیہ الصلاقوالسلام) اجماع امت اور فقہائے كرام كا اجتهاد اور قباس بين \_قرآن مجيد مين قانون جنگ وسلح، بين الاقواى لين دين،انساني جان کے احتر ام، جنگ کی جائز صورتوں، دفاع ملک وملت،معاہدہ جات وغیرہ کے بارے میں بنیادی ہدایات دے دی گئیں، جن سے فقہائے اسلام نے اسلام کے قانون بین الحما لک کے ا اساس اصول دریافت کے۔ یوں تو قرآن پاک کی تمام سورتوں اور اجزامیں جا بجاایے اصول بکھرے ہوئے ہیں، تاہم سورہ بقرہ،سورہ نسا،سورہ مائدہ،سورہ انفال،سورہ تو ہداورسورہ مجمد میں خاص طور پر قانون جنگ وصلح کے احکام بیان ہوئے ہیں ۔سورہ انفال اورسورہ توبہتو ان سورتوں میں بھی خاص اتنیاز رکھتی ہیں اور اسلام کے قانون بین الاقوام کا سب سے بڑا مصدرو ماخذہیں۔ فقداسلامی کا دوسرا بنیا دی ماخذسنت رسول (صلی الله علیه وسلم )ہے۔سنت رسول میں مین الاقوامی تعلقات کے احکام کی مختلف جہوں کومنظم کیا گیا اور قرآن پاک کے جملہ احکام و ہدایات کے مفصل عملی نظائر پیش کیے گئے۔ دوران جنگ مجاہدین اسلام کے طرزعمل سے لے کر مین الاقوامی معاہدات امن اور بین الاقوامی سفارت و تجارت کے احکام سنت ہی کے ذریعے دیے مگئے۔ بین الاقوا می نوعیت کے احکام اور معاہدہ جات کا ذکر مکہ کے اندر ہی سننے میں آنے لگا تھا۔ ہجرت سے قبل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عقبہ کے مقام پر انصار مدینہ سے جو معاہدے کیے ان کے مندر جات پر ایک سرسری نظر بھی ڈالی جائے تو صاف نظر آجا تا ہے کہ وہ بین الاقوامی نوعیت ہی کے معاہدے سخے ، بلکہ اسلام سے بھی قبل اپنی نو جوانی میں حضور علیہ الصلاۃ والسلام نوعیت ہی معاہدے میں شرکت فر مائی تھی اور نبوت کے بعد بھی جس کی توثیت فر مائی تھی اور مقاصد کا معاہدہ تھا۔ ان معاہدوں سے بین الاقوامی مقاصد کے حصول کی کاوشوں میں شرکت کی ملی راہنمائی ملتی ہے۔

پھر ہجرت مدینہ کے فور ابعد سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے پور پے بہت سے عرب قبائل ہے دو تی اور عدم جنگ کے معاہد ہے کیے ، قریش مکہ نے ہجرت کے چند ماہ بعد ہی سے مدینہ منورہ کے خلاف جن جن کی سرگرمیوں کا آغاز کر دیا تھا ان کا بھر پور جواب دیا گیا اور ایسے ہراقدام نے بہت سے اصول واحکام عطا کیے ۔ غزوہ بدر کے نتیج میں جنگی قید یوں کا مسئلہ آیا تو جہاں قرآن میں ان کے بار بے میں عمومی ہدایات تازل ہوئیں وہاں سنت میں تفصیلی احکام اور عملی نظائر دیے گئے ۔ غزوہ احزاب کے بعد جزیرہ عرب سے باہراسلام کے روابط کا آغاز ہوا اور مزید بین الاقوای نوعیت کی جہتیں سامنے آئیں جن کے بار سے میں سنت میں ہدایات دی گئیں ۔ قرآن مجید اور سنت رسول (علیہ السلام) کی بھی وہ بنیا دی ہدایات تھیں جن کی اساس پر فقہا کے اسلام نے دوسری صدی ہجری میں علم سیر کے نام سے تاریخ کا پہلا قانون بین الحمالک کے مرتب کیا۔

سنت میں، بیش تر فقہا اور محدثین کے نزویک تعامل صحابہ ،سنت صحابہ اور آ ثار صحابہ بھی شامل ہیں ۔ بعض محدثین وفقہا نے تعامل تا بعین وسنت تا بعین اور آ ثار تا بعین کو بھی سنت میں شار کیا ہے ۔ مورضین حدیث اور مصنفین علوم حدیث نے اس پر بڑی تفصیلی بحثیں کی ہیں کہ آ یا صحابہ کرام اور تا بعین کا تعامل ،طرز عمل اور آ ثار واقوال سنت قرار دیے جاسکتے ہیں یا نہیں اور اگر ان کو سنت قرار دیے جاسکتے ہیں یا نہیں اور اگر ان کو سنت قرار دیے جاسکتے ہیں یا نہیں اور اگر ان کو سنت قرار دیا جاسکتا ہے تو کس حد تک اور کن حالات و شرائط کا لحاظ رکھتے ہوئے ، تا ہم اس امر میں کہنے خیر القرون اور سلف صالحین کے ان ائمہ ۃ الہدی کے اقوال واجتہا دات اور

فیطے، اسلامی قانون کا ایک اہم ماخذ اور بعد والوں کے لیے ایک انتہائی وقیع اور قابل احترام نظیر اسلامی قانون کا ایک اہم ماخذ اور بعد والوں کے لیے ایک انتہائی وقیع اور قابل احترام نظیر ہیں۔ فنی اعتبار سے صحاب و تابعین کے اجتماع المرائی کی ایک قتم، اس بحث سے انفرادی آراواجتہا دات کوسنت کی ایک فرع سمجھا جائے یا اجتہا دوقیاس کی ایک قتم، اس بحث سے قطع نظر ہیہ بات ہرقتم کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ صحاب و تابعین کے نظائر نے جہاں اسلامی قانون بین قانون کے دوسر سے شعبوں کو گونا گوں نصورات سے مالا مال کیا ہے وہاں اسلام کا قانون بین الممالک بھی اس بے بہاذ خیر سے محروم نہیں رہا۔

صحابہ وتا بعین اور کسی حد تک تیج تا بعین کے فیصلوں، تعامل اور طرز عمل نے اسلام کے قانون بین المما لک کو بہت سے اصول دیے۔ سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے دور کی متعدد نظیریں بعد میں بہت سے احکام کی اساس قرار پائیں۔ بیرون ملک سے آنے والے تا جرول پروس فیصد کے حساب سے کشم ڈیوٹی پہلی بار حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے احکام پر لگائی گئی۔ سیدنا علی بین ابی طالب رضی اللہ عنہ کے طرز عمل سے فقہائے اسلام نے باغیوں کے احکام کا استنباط کیا۔ بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے طرز عمل سے فقہائے اسلام نے باغیوں کے احکام کا استنباط کیا۔ خوارج کے ساتھ سیدنا علی گارویہ اسلامی قانون بین الاقوام کے اس جھے کی بنیاد بنا جو باغیوں کے احکام سے بحث کرتا ہے۔ صدراسلام میں حدیث اور فقہ کے دور تدوین میں سے محت کرتا ہے۔ صدراسلام میں حدیث اور فقہ کے دور تدوین میں صحابہ اور تا بعین کے احکام سے بحث کرتا ہے۔ صدراسلام میں حدیث اور فقہ کے دور تدوین میں صحابہ اور تا بعین کے اقوال واجتہا وات کے ذخیر سے برئی تعداد میں موجود ہیں۔

تعامل صحابہ و تا بعین کی طرح تعامل خلفا و امرا ہے بھی فقہائے اسلام نے بہت سے اصولوں کا استنباط کیا اور متعدد خلفا اور امرائے فیصلوں کی بنیاد پر بھی فقہی احکام مرتب کیے۔ خلفا اور شعلہ بن کی سنت اور فیصلے تو بہر حال حدیث نبوی اور سنت کا جزیتے ہی، بعد کے خلفا اور امرائے فیصلے بھی متعدد احکام کی بنیاد بنے۔ امام مالک ؓ نے مؤطا میں امیر الموثنین مروان بن حکم اور ان کے صاحبز اوے امیر الموثنین عبد الملک بن مروان کے بعض فیصلوں کو سنت کے جوت میں اور ان کے صاحبز اوے امیر الموثنین عبد الملک بن مروان کے بعض فیصلوں کو است کے جوت میں بیش کیا ہے۔ دیگر فقہائے کرام نے بھی بعد کے خلفا اور امرائے فیصلوں کو اپنے اجتہاد کی بنیاد بنایا۔ قتہ قرآن وسنت کے بعدا جماع واجتہاد دوا ہے ایم ترین مصادر ہیں جن کی بنیاد پر فقہ قرآن وسنت کے بعدا جماع واجتہاد دوا ہے ایم ترین مصادر ہیں جن کی بنیاد پر فقہ

اسلام کے بیش تر احکام مرتب ہوئے ہیں۔اسلام کے قانون بین المما لک کے متعددا ہے بنیادی الصول ہیں جوصدراسلام میں اجماع سے طے ہوئے۔مثال کے طور پر ہندوستان میں ہندومت اور بدھ مت کے پیروکاروں کے معاطے میں اسلامی ریاست کا طرزعمل کیا ہوتا چاہیے؟ بیمسئلہ بہلی صدی ہجری کے اوا خربی میں فتح سندھ وملتان کے فوراً بعدسا ہے آیا اوراس دور کے فقہائے اسلام نے بالا تفاق سے طے کیا کہ ان لوگوں سے مسلمانوں کے تعلق کی نوعیت وہ ہوگی جو حدیث میں فارس کے آتش پرستوں کے لیے بتائی گئی ہے۔ یعنی وہ اسلامی ریاست کے آزاداور و مدارشہری فارس کے آتش پرستوں کے لیے بتائی گئی ہے۔ یعنی وہ اسلامی ریاست کے آزاداور و مدارشہری ہوسکتے ہیں جو اہل کتاب کو حاصل ہیں ،البتہ ان کی عورتوں سے شادی بیاہ نہیں ہو سکتے ہیں جو اہل کتاب کو حاصل ہیں ،البتہ ان کی عورتوں سے شادی بیاہ نہیں ہو سکے گا اور ان کا و بیجہ سلمان نہیں کھا سکیں گے۔ اجماع واجتہا دکی بہت سے اصول طے کیے گئے جن کو سامنے رکھ کر بعد ہیں فقہائے اسلام نے مزید تھے بیا احکام مرتب کیے۔

اس طرح کی آیات سے نقہا نے جواسول نکالا ہے وہ'' مجازات' کہلاتا ہے جواسلام کے قانون بین الاقوام کی آیک بہت ہوئی بنیاد بلکہ خود ماخذ قانون ہے۔ اگر دنیا بیس کوئی غیر مسلم قوم مسلمانوں سے خاص انداز کا تعلق رکھتے ہیں۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانے بیس اسلامی حکومت کواطلاع ملی کہ ایرانی سلطنت مسلمان تا جروں سے دس فیصد کشم ڈیوٹی یا ٹیکس وصول کرتی ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا کہ اگران کا کوئی تا جرمسلمان ریاست میں داخل ہوگا تو ہم بھی اس سے دس فیصد ٹیکس لیخی فرمایا کہ اگران کا کوئی تا جرمسلمان ریاست میں داخل ہوگا تو ہم بھی اس سے دس فیصد ٹیکس لیخی مشم ڈیوٹی وصول کریں گے، یہ بجازات کے قانون پڑعمل در آمد کی ایک مثال تھی۔ اس اصول پر حضرت عمر فاروق نے بہتا ہے دوسرے اصول کر خضرت عمر فاروق نے بہتا ہے دوسرے اصول اخذ کیے۔

قانون بین الاقوام کاایک ماخذ اور مصدر بن جاتا ہے، یہی وجہ ہے کہ فقہائے اسلام نے کہیں کہیں بعد کے حکر انوں اور فر ماں رواؤں کے طرزعمل کو بھی بین الاقوامی تعلقات میں بطور مثال پیش کیا ہے۔ او پرعض کیا جا چکا ہے کہ امام مالک " نے عبد الملک بن مروان کے طرزعمل کو سنت کی دلیل قرار دیا ، ای طرح امام اوزائی نے منصور کے طرزعمل کو بطور مثال پیش کیا ہے۔ بعد کے فقہائے اسلام نے بھی وقافو قافی تخلف دوسرے مسلم فر ماں رواؤں کے ایسے اقد امات کو بھی جوشر بعت سے متعارض نہیں ہے ، قبول کیا اوران کو ایک الی بنیا وقر اردیا جس پر اسلام کا بین الاقوامی قانون نے متعارض نہیں ہے ، قبول کیا اوران کو ایک ایسی بنیا وقر اردیا جس پر اسلام کا بین الاقوامی قانون نے قانون نے قانون کے اور نے قواعد مرتب کرسکتا ہے۔

اسلام کے بین الاقوامی قانون کا ایک ماخذ عرف بھی ہے، یعنی بین الاقوامی یا علاقائی رواج، جوآج بین الاقوامی قانون کا اولین ماخذ مانا جاتا ہے۔ عرف اور رواج کو اسلام نے بھی شلیم کیا۔ آج '' انٹرنیشنل کشم' پوری و نیا کے بین کیا اور اسلام کے قانون بین الاقوام نے بھی شلیم کیا۔ آج '' انٹرنیشنل کشم' پوری و نیا کے بین الاقوامی قانون کا سب سے اولین الاقوامی قانون کا سب سے اولین الاقوامی قانون کا سب سے اولین اور سب سے بڑا ماخذ مانا جاتا ہے۔ آج بیچ نیز بین الاقوامی قانون کا سب سے اولین اور سب سے بڑا ماخذ مانا جاتا ہے۔ آج بیچ نیز بین الاقوامی کی سنت ہے۔ ان دونوں کے بعد ماخذ مانا ۔ اولین ماخذ قرآن مجید اور سرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم کی سنت ہے۔ ان دونوں کے بعد اجماع ، قیاس اور اجتماد کا درجہ ہے۔ پھر مجازات اور سلم فرماں رواؤں کا طرز عمل ہے۔ اس کے بعد آخر میں کہیں جاکرعرف کا نمبر آتا ہے۔

عرف کے اصول کو قرآن پاک نے تسلیم کیا ہے۔ارشاد ہوتاہے: ''خُدِالْعَفُوَ وَالْمُوْبِالْعُرُفِ وَالْحُونِ فَ کَاردیہا پناؤ،عرف کے مطابق چلے کا محم ددادر جاہلوں سے صرف نظر کردے وف کے علاوہ معردف کا قرآن پاک نے بار مطابق چلے کا تھم ددادر جاہلوں سے صرف نظر کردے وف کے علاوہ معردف کا قرآن پاک نے بار بارو کر کیا ہے، لینی ایبا طرز عمل یارواج جو اسلام کے تصور سے متعارض نہ ہو، اسلام کے فلفے سے ہم آ ہنگ ہواور جس سے اسلام کے مقاصد کی تحمیل ہوتی ہو۔ ان شرائط کے ساتھ عرف ادر معروف کو اسلام نے مقاصد کی تحمیل ہوتی ہو۔ ان شرائط کے ساتھ عرف ادر معروف کو اسلام نے بائز ماخذ قانون گردانا ہے۔عرف ادر معروف کے اسلام نے ماضی میں مرتب کیے ادر آج بھی مرتب اسلام نے ماضی میں مرتب کیے ادر آج بھی مرتب

کیے جاسکتے ہیں۔

ایک اور ماخذ قانون بین الاقوام کے تعلقات کے باب میں مسلمان ریاستوں کی داخلی قانون سازی بھی ہے۔ آج بھی مغربی قانون مین الاقوام داخلی قانون سازی کو مین الاقوامی قانون کا ایک جائز ماخذ مانتا ہے۔اسلام بھی اس کی نضدیق کرتا ہے۔خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے جانشینوں یا عام مسلمانوں کو بعض ہدایات دیں، کین اس کے تضمنات اور متائج غيرول سے تعلقات میں ظاہر ہوئے۔مثل سیرت پاک کاہرطالب علم جانتا ہے کہ حضور علیہ السلام نے بستر مرگ پر آخری لمحات میں مسلمانوں کو جو ہدایات جاری فرمائی تھیں ان میں ہے ایک ہدایت بین الاقوای قانون اور تعلقات کی نوعیت کی بھی تھی۔ آپ نے فرمایا تھا: ''احر جو ا اليهود والنصارى من جزيرة العرب "(١)-كه جزيره عرب سے يهوديول اورعيما يُول كو باہرتکال دینا، چونکہ بیعلاقہ اب اسلام کامرکز قراردے دیا گیا ہے اور اب بیعلاقہ ہمیشہ سے ليے اسلام كا روحانی دارالحكومت ہوگا، لہذا اب يہاں صرف اور صرف نظريه اسلام كور ہے كى اجازت ہوگی اور باقی نظریات و مذاہب کے ماننے والول کے سامنے اب صرف دو پرامن راتے ہیں: یا تواپی آ زاد مرضی ہے اسلام قبول کرلیں یا جزیرہ عرب سے نکل کرکسی اور جگہ جا کر آباد ہو جائيں -ان اسباب كى منا پر يتهم ديا كيا كه آئندہ جزيرہ عرب ميں كوئى غير اسلاي نظرياتي طافت موجود نہو، بلکہ یہاں خالص اسلامی عقیدے کی پاسداری اور حکمر انی ہونا جا ہیں۔اس لیے یہاں غیرمسلموں کے آباد ہونے کوروکا گیا۔ بیخیال نہ فرمایئے کہابیا کسی تعصب یاغیرمسلموں ہے نفرت کی بنیاد پرکیا گیا۔ دنیا کے ٹی نظاموں میں آج بھی اس طرح کا نصور موجود ہے۔اگر آپ روم تشریف لے گئے ہوں تو آ پ نے وہاں شہرروما کالیک بہت بڑااور مشہور تاریخی محلّف وردیکھا ہوگا جو 'ویٹی کن' کے نام سے مشہور ہے۔ جہاں رومن کیتھولک عیسائیت کا سب سے بوا مرکز ہے۔ یہاں پاپائے اعظم رہتا ہے۔ وہاں غیر کیتھولک کوجائدادخریدنے اورمستقل آباد ہونے ک اجازت نہیں ہے۔وہ اس کواپنے دین کا مرکز بنانا جا ہتے ہیں ۔اس طرح کی اور مثالیں بھی موجود

ا مسند بزاد: مسند عمر بن الخطاب: ٣٣٩: مسند ابي عبيدة بن الجراح ١٠٥: ١٠٥

ہیں۔ ماضی میں بھی موجود تھیں اور آج بھی موجود ہیں۔اسی نوعیت کی مثال یہ ہے کہ جزیرہ عرب میں غیر مسلموں کو مستقل طور پر آباد ہونے سے سر کار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے روکا ہے۔ یہ ایک داخلی قانون سازی کی مثال ہے جس کے بین الاقوامی تضمنات ہیں۔

یہ ہیں بنیادی طور پر اس بین الاقوا می قانون کے ما خذ اور مصادر جواسلام پیش کرتا

ہے۔ اس قانون کا ۔ جیسا کہ کل کی اور آج کی گفتگو ہے اندازہ ہوا ہوگا ۔ ایک بنیادی وصف اور
امتیازی خصوصت ہے ہے کہ بدایک عموی اور ہمہ گیر قانونی سکیم کا ایک حصہ ہے۔ بیکوئی خودروار نقا
خبیں ہے، بلکہ ایک مضبوط سکیم اور نظریے کی بنیاد پر اس کا ارتقاہ وا ہے۔ اس جامع سکیم کا جز ہونے
کا بنیجہ ہے ہے کہ اس بیں وہ تو ازن اور اعتدال موجود ہے جود نیا کے دوسرے بین الاقوا می نظاموں
میں موجود نہیں ہے۔ اس تو ازن اور اعتدال کی مثالیں آئیدہ گفتگو میں آئیں گی۔ لیکن ایک بات
میں موجود نہیں ہے۔ اس تو ازن اور اعتدال کی مثالیں آئیدہ گفتگو میں آئیں گی۔ لیکن ایک بات
میں موجود نہیں ہے۔ اس تو ازن اور اعتدال کی مثالیں آئیدہ گفتگو میں آئیں گی۔ لیکن ایک بات
کیاں عرض کر دیتا ہوں کہ آج آپ کے سامنے اسلامی قانون بین المما لک کے جو ابواب بیان
ان سب ابواب کے مسائل و معاملات کو افتی طور پر بھی حل کر سکتے ہیں اور عمود کی طور پر بھی۔ گویا یہ
کلیات فقہ اسلامی کے کسی ایک باب ہی کے احکام و مسائل کو نہیں بلکہ تمام ابواب کے مسائل و ایک باب ہی کے احکام و مسائل کو نہیں بلکہ تمام ابواب کے مسائل و احکام میں بیش نظر رکھی جاتی ہے۔ اس لیے کہ جو بنیادی فلے اور تصور عبادات میں کار فرما جو تی اسے دی کی ان فلے اور تصور عبادات میں کار فرما نظر آتا ہے۔
اظام میں بیش نظر رکھی جاتی تعلقات میں بھی کار فرما نظر آتا ہے۔

مثال کے طور پر اسلامی فقہ کا ایک اصول ہے کہ جہاں حقوق اللہ اور حقوق العباد کے ماہیں تقارض ہو وہاں حقوق العباد کو ترجیح دی جائے گی۔ بیشر بعت کا ایک بنیادی قاعدہ ہے کہ جہاں ایک طرف اللہ کاحق ہواور دوسری طرف بندے کاحق ہواور آپ ایسی صورت حال میں ہوں کہ دونوں میں ہے کی ایک ہی کواوا کر سکتے ہوں تو آپ کے لیے تھم بیہے کہ بندے کے حق کوادا کریں اور اللہ کے حق کو فی الحال ملتوی کر دیں۔ ' ھداید'' فقہ خفی کی مشہور کتاب ہے۔ اس کے اندر کتاب الحج میں کھا ہے۔ سحق العبد مقدم علی حق الشرع بامرہ لیجی شریعت کا

تھم یہ ہے کہ جہاں تعارض ہووہاں بندے کے حق کومقدم رکھا جائے ، اللہ اور شریعت کے حق کو مؤخر کیا جائے۔اس لیے کہ بندہ مختاج ، کمزور اور ضرورت مند ہے ، اللہ مختاج نہیں ہے اور نہ اس کی شریعت کسی کی ضرورت مند ہے۔ بند ہے ضرورت مند ہیں۔

سیاصول عبادات میں بھی موجود ہے اور بین الاقوای تعلقات میں بھی۔ اس طرح ایک الیا تو ازن، وحدت اور یک جہتی قائم ہوجاتی ہے، جو اسلامی قانون کے تمام ابواب میں نظر آتی ہے اور بول ایک متوازن، جامع اور بہترین نظام ہمارے سامنے آتا ہے۔ ایسا نظام ہو کسی ایک پہلوکے ہجائے زندگی کے تمام شعبول سے بحث کرتا ہے، اسلامی قانون دیگر نظاموں کی طرح ایسا یک رخانہیں کہ ایک پہلوکوسا منے رکھ کر دیگر تمام پہلوؤں کونظر انداز کردے بلکہ یہ انسانی زندگی کے تعاقات کوعمومی اعتبار سے سامنے رکھ کردیگر تمام پہلوؤں کونظر انداز کردے بلکہ یہ انسانی زندگی کے تعاقات کوعمومی اعتبار سے سامنے رکھتا ہے۔

اس دوسرا واضح نتیماس بحث سے سیسا سے آتا ہے کہ اسلام کا بین الاقوای قانون سے معنوں میں ایک انسانی قانون ہے جو دنیا کے سارے انسانوں کو، ونیا کے برعلاقے اور برقتم کے انسانوں کو، آیک لڑی میں پرونے کا سامان فراہم کرتا ہے۔ آپ دیکھیں گے کہ اس قانون میں انسانوں کے معاملات کو منصبط کرنے کے لیے جو ہدایات دی گئی ہیں اور جو طرزعمل اور روبیا فتیار کیا گیا ہے وہ ان کے رنگ بسل، زبان اور علاقے کی بنیاد پڑئیں بلکہ نظر بے اور عقید ہے کی بنیاد پڑئیں بلکہ نظر بے اور عقید ہے کی بنیاد کیا گیا ہے وہ ان کے رنگ بسل، زبان اور علاقے کی بنیاد پڑئیں بلکہ نظر بے اور عقید ہے کی بنیاد کیا ہے۔ ہوہ چیز ہے جو ہرانسان کے اپنا افتیار میں ہے۔ انسان کو اللہ نے ایک مکلف مخلوق بنایا ہے۔ جس کو اراد ہوہ کو رہم تھول اور ذمہ دار انسانوں کا بھی بہی طرزعمل ہے کہ جب وہ کی دوسر سے ہے۔ جس کو اراد کے معاملہ کرتے ہیں تو اس کے آزادانہ فیصلے کی بنیاد پر اس سے معاملہ کرتے ہیں تو اس نے وہ کی کاروبار کرتے ہیں تو آپ اس ہے جس روبی کی کوئی جا کہ دوسر سے کے طور پر دی ہویا آزاد مرضی سے کیا ہو۔ اس نے روبی کوئی جا کہ ادفر دفت کی ہو، اپنی کوئی چیز آپ کو ہدید کے طور پر دی ہویا آزاد مرضی اور رضا مندی ہے آپ کو کوئی نقصان پنچایا ہوتو آپ اس سے تاوان کا مطالہ کرتے ہیں۔ غیرار ادی طور مندی ہے آپ کوکوئی نقصان پنچایا ہوتو آپ اس سے تاوان کا مطالہ کرتے ہیں۔ غیرار ادی طور مندی کی آپ کو کوئی نقصان پنچایا ہوتو آپ اس سے تاوان کا مطالہ کرتے ہیں۔ غیرار ادی طور مندی کے آپ کوکوئی نقصان پنچایا ہوتو آپ اس سے تاوان کا مطالہ کرتے ہیں۔ غیرار ادی طور کی مدی کے مدیر کی ہویا تی کوئی جیز آپ کو ہدید کے طور پر دی ہویا آزاد دی کھور کی کوئی فتصان پنچایا ہوتو آپ اس سے تاوان کا مطالہ کرتے ہیں۔ غیرار ادادی طور کی مدیر کی کوئی فتصان پنچایا ہوتو آپ اس سے تاوان کا مطالب کرتے ہیں۔ غیرار ادادی طور کی کوئی فتصان پنچایا ہوتو آپ اس سے تاوان کا مطالب کرتے ہیں۔ غیرار ادادی طور کی کوئی خور کی کوئی فتصان کینوں کوئی فتصان کی خور کی کوئی خور کی کوئی خور کی کوئی فتصان کی کوئی ہو کوئی فتصان کی کوئی خور کی کوئی خور کوئی فتصان کینوں کوئی خور کوئی فتصان کی کوئی خور کوئی فتصان کی کوئی کوئی خور کوئی فتصان کی کوئی خور کوئی فتصان کی کوئی خور کوئی فتصان کی کوئی خور کی کوئی خور کوئی فتصان کی کوئی خور کوئی فتصان کی کوئی خور کوئی خور ک

پرخود بخو د کوئی چیز کسی سے سرز د ہوگئی ہوتو کوئی شریف انسان چاہے وہ کسی بھی نظام قانون پر کار بند ہو دوسرے انسان کو ذمہ دار نہیں تھبرا تا۔ مثلاً ایک چھوٹا بچہ جوابھی سوینے سجھنے کی صلاحیت نہیں ر کھتا، کوئی فیصلہ نہیں کرسکتا اور معاملات کو مجھنے کی صلاحیت نہیں رکھتا اس کے کسی عمل پر آپ اس کے خلاف مقدم نہیں کر سکتے ۔ اگرا یک جھوٹا بچھلطی ہے کوئی چیز ضا کع کرد نے آپ اس کے خلاف تانونی چارہ جوئی نہیں کرتے ،اس لیے کہ اس میں اس کی اپنی مشیت اور اراد سے کو خل نہیں ہے۔ اس کے معنی میہ بیں کہ اگر اسلام انسانوں ہے ان کے نظریے اور عقائد کی بنیاد پر معاملہ کرتا ہے رنگ اورنسل کی بنیاد پرنہیں ،تویہ اس فطری انسانی اصول کے مطابق ہے۔فطری اصول یہ ہے کہ انسان کے اپنے اراد ہے اور اختیار کی بنیاد پراس سے معاملہ کیا جائے محض بخت وا تفاق پر نہ کیا جائے۔رنگ اورنسل محض ایک اتفاق ہے، کوئی خود طے کرکے گورایا کالا پیدانہیں ہوتا، کوئی خود طعے كركيسى خاص نسل ميں بيدانہيں ہوتا۔اس ليےاس انفاق كى بنياد پركوئي معامله كرناانسانی مزاج اورفطرت کے خلاف ہے۔ای لیے قرآن پاک میں معالمے کی بنیادیہ چیزیں قرار نہیں دی گئیں، بلدایک انسان ایخ آزاد فیلے سے جو کھ کہتا ہے یا کرتا ہے ای کی بنیاد پراس سے معاملہ کیا جاتا ہے۔ چونکہ اسلام کا قانون اصلا ایک بین الانسانی قانون ہاس کیے بیانسانی عقل وشعور کی بنیادیر ہی انسانوں ہے معاملات کرتا ہے۔

آج کل دنیا میں ہڑا جہ چا ہے خاص طور پر مغرب میں، کہ ایک کثیر العناصر 
''پلورلسک'' معاشرہ کیسے وجود میں لایا جائے؟ لینی ایک ایسا انسانی معاشرہ کیسے وجود میں لایا 
جائے جس میں تمام رگوں، نسلوں اور عقیدوں کے انسان عزت سے زندگی گزار سیس؟ بعض 
معاشر ہے ہڑے کی عضری معاشر ہے ہوتے ہیں۔ جن میں ایک ہی قتم کے لوگ پائے جاتے 
ہیں۔لیکن ماضی میں ایسا آسانی سے ہوسکتا تھا کہ کسی معاشر ہے میں ایک ہی رنگ بنس یا زبان 
کوگ بس سیس اور دوسروں کو وہاں بسنے کی اجازت نہ ہو۔لیکن آج ایسانہیں ہوسکتا۔ آج دنیا کا 
ہر ہزاشہرایک کثیر العناصر شہر ہے جہان دنیا سے ہرتم کے لوگ آکر بستے ہیں۔ دنیا بھرکی ثقافتیں 
اور تہذیبیں بڑے بڑے شہروں میں آکر ال گئی ہیں۔ دنیا بھرکے عقائد ونظریات ایک ووسر 
اور تہذیبیں بڑے بڑے شہروں میں آکر ال گئی ہیں۔ دنیا بھرکے عقائد ونظریات ایک ووسر سے

ے نکرا گئے ہیں۔ آج و نیا کا ہر بردا شہرای طرح کا کثیر العناصر شہر ہے۔ ایسے ماحول میں جوآئندہ بردھتا اور پھیلی ہی جائے گا اور جس میں ہر بردا شہر زیادہ سے زیادہ کثیر العناصر ہوتا چلا جائے گا ، اس ماحول میں کوئی کے عضری نظام نے گاسکتا ہے اور نہ کا میاب ہوسکتا ہے۔ اس صورت حال میں تو وہی نظام کا میاب ہوسکتا ہے جو کثیر العناصر ہو۔ یہ نظام صرف اسلام کا بین الاقوامی قانون ہی فراہم کرسکتا ہے۔ جس میں دنیا کے سارے انسانوں کی ضروریات کا سامان موجود ہے۔ اس کے مقابلے میں ۔ جیسا کہ کل فر راتفصیل ہے گزارشات پیش کی جائیں گی۔ دوسر سے بین الاقوامی قوانین جو مختلف اقوام میں پیدا ہوئے ، ان میں ایک ایسانا قابل تبدل اندرونی تصور موجود ہو جو وانی کو گئیر العناصر بننے ہے رو کتا ہے۔ یہ نظام اور قوانین کی کثیر العناصر یا '' پلورلوگ ''محاشر کو خوش دلی کے ساتھ آ گئے نہیں بردھا سکتے۔ ان میں ایک بلا دست ما نتا ہوا ور جہاں لوگوں میں اندر تی نیوس کرسکا۔ جو نظام ایک خاص رنگ کے لوگوں کو بالا دست ما نتا ہوا ور جہاں لوگوں میں اندر تی تعصب بیدا ہو گیا ہو کہ فلاں علاقے کوگوں دنیا پر حکومت کرنے کے لیے بیدا ہوئے ہیں دہاں گئی کئی کئیر العناصر انسانی محاشر ہو گئیس ہے۔ یہ تعصب بیدا ہو گیا ہو کہ فلاں علاقے کے لوگ دنیا پر حکومت کرنے کے لیے بیدا ہوئے ہیں وہاں ایک کثیر العناصر انسانی محاشرہ قائم کرناممکن ہی نہیں ہے۔

ارسطوبہت بڑافلسفی ہے جس کی فلسفیانہ کا وشوں کے سامنے دنیا نے سراعتراف ثم کیا ہے، مشرق ومغرب نے اس کی عقلی وفکری امامت کا اعتراف کیا ہے۔ وہ بھی ان تعقبات سے بالا ترنہیں ہوسکا۔ وہ کہتا ہے کہ غیر یونانیوں کو فطرت نے یونانیوں کی غلامی کے لیے پیدا کیا ہے۔ پھرا فلاطون کودیکھیے جودنیا کی تاریخ میں ایک بہت بڑا تھیم اورفلسفی ہے جس کو بعض مسلمانوں نے بھرا فلاطون اللی کہا ہے۔ جس کی کتاب 'جمھوریہ'' ہردور میں ایک مثالی ریاست کا ایک بڑا نمونہ سمجی گئی۔ اس نے بھی ایپ مثالی نظام میں مجھلوگوں کو متنقل غلامی کے لیے لازمی قرار دیا۔

یورپ کا موجودہ نظام جس کی اصل فکری بنیادیں بونانیوں کے تصورات پر قائم ہیں، پھر جس پررومیوں کے مادہ پرستانہ تصورات اور شاہنشا ہیت زدہ اداروں نے بڑا گہراا ثر ڈالا اور پھر بلآخر جس کوقرون وسطی کی مسیحیت ہے ایک نئی روح اور زندگی ملی، آج وہ نظام ہمارے سامنے ہے۔ بیسارے عناصراس نظام کی تشکیل کرتے ہیں۔اس لیے اس نظام کے لیے سے بڑا مشکل ہے کہ وہ جائز طور پرتمام انسانوں کو اپنا تق مساوات کے طور پردے دے اور پھر کوئی متوازن نظام
دنیا کے سامنے پیش کرے۔ بیشایدان کے لیے فکری ، نفسیاتی اور جذباتی طور پرایک دشوار عمل
ہے۔ بہی وجہ ہے کہ آج جو نظام وہ دنیا کودے رہے ہیں اور چلارہ ہیں ، اس میں مغرب کی چار
بردی طاقتوں کی بالا دی قائم ہے ، اقوام متحدہ کا فیصلہ کن ادارہ ''سلامتی کونسل'' ہے جس میں پانچ
مستقل ارکان کو فیصلہ کن اجمیت حاصل ہے۔ پوری دنیا کے دواڑھائی سوممالک ایک طرف ہوں
اوران پانچ میں سے صرف ایک ملک، بلکہ اس ملک کا ایک شخص جب چاہے پوری دنیا کے متفقہ
فیصلے کومستر دکردے۔ برطانیہ جو انتہائی چھوٹا سا ملک ہے اور پوری دنیا کا نقشہ سامنے ہوتو شایدوہ
فیصلے کومستر دکردے۔ برطانیہ جو انتہائی چھوٹا سا ملک ہے اور پوری دنیا کا نقشہ سامنے ہوتو شایدوہ
نظر بھی ندا سے اس کو بھی بیتی حاصل ہے کہ ساری دنیا کی متفقہ رائے کو کا لعدم قرار دے دے۔ ب
کوں؟ بیاس لیے کہ مغرب میں جبلی طور پر اپنی بالاتری اور بالا دئی کا تصور موجود ہے۔ مغرب
کون؟ بیاس لیے کہ مغرب میں جبلی طور پر اپنی بالاتری اور بالا دئی کا تصور موجود ہے۔ مغرب
اظاتی اور مدرس تہذیب ہیں۔

ایک زماند تھا جب گور سے انسان کی ذمہ داری یا ''وائٹ مینز برڈن' کی اصطلاح انہوں نے وضع کی تھی۔اس پر کتابیں کھی گئیں، اس پر فلنفے گھڑ ہے گئے، اس پر نظریات بنائے گئے، کہ ہم دنیا کو اخلاق و کر دار سکھانے پر مامور کیے گئے ہیں۔ہم دنیا کو مہذب بنانے کے لیے مامور کیے گئے ہیں۔ہم دنیا کو مہذب بنانے کے لیے مامور کیے گئے ہیں۔ بیمثالیس کوئی شکایت کے طور پر نہیں عرض کی جارہی ہیں، بلکہ بیدواضح کرنے سے لیے عرض کی جارہی ہیں کہ دنیا کی مختلف اقوام میں فکری طور پر ایسے تعصّبات موجود ہیں جنہوں نے ان کے نظام ادر تصورات کو بین الاقوامی اور بین الانسانی تصورات نہیں رہنے دیا۔

آج ہے دوسال پہلے ۱۹۹۳ء میں امریکا میں ایک پارلیمنٹ کا انعقاد کیا گیا جس میں دنیائے اسلام کے اہلی علم کوئی بلایا گیا۔اس طرح کی ایک پارلیمنٹ ۱۸۹۳ء میں بھی منعقد کی گئی تھی، جس میں اسلام کے علاوہ ویگر ندا ہب کے علا بھی موٹو کیے گئے تھے، جس میں سیسطے کیا گیا تھا کہ سوسال کے بعد دوسری پارلیمنٹ آف ورلڈ ریکھینز کا انعقاد کیا جائے گا، جواب ۱۹۹۳ء میں منعقد ہوئی۔اس کا نفرنس کا بنیا دی مقصد میتھا کہ انسانوں کی اس کثرت میں وحدت کیسے بیدا کی جائے

اور وحدت قائم کرنے کے بعد اس کو کیسے اعتدال کی حدود میں رکھا جائے؟ سوال یہ بیدا ہوتا ہے کہ الاسلام دنیا پر حکومت کرنے کے بعد اور دنیا میں ایک نیا عالمی نظام دینے کے بعد بھی پیضرورت کیوں محسوس کی گئی ہے کہ وحدت میں کثرت کا علاج حلاق کیا جائے یعنی وحدت اور کثرت میں ایک اعتدال کیسے پیدا کیا جائے کہ دحدت کثرت پرادر کثرت وحدت پر اثر انداز نہ ہو۔اس طرح کی مساعی سے بہی امرواضح ہوتا ہے کہ دنیا کو ابھی تک ایسے بین الانسانی نظام کی تلاش ہے۔ بین الاقوامی تعلقات کی اساس موجوده دور میں حکومتوں،ملکوں اور افراد کے مفادات پر ہے۔عام طور پرالیا ہوتا ہے کہ حکمران کا بے مفادات ہوتے ہیں اورعوام کا بے مفادات ہوتے ہیں، جن کومصالح کا نام دیا جاتا ہے۔ اگر قانون سازی کا کام تمام تر انسانوں پرچھوڑ دیا جائے توبیہ بالکل ناممکن ہوگا کہ انسان اپنے مفادات سے بالاتر ہوکرایک عادلانداور یکسال قانون دے سکے۔اس کاعلاج صرف اللی قانون ہی ہوسکتا ہے۔علامہ اقبال کے الفاظ میں وحی حق ہی اس کا علاج ہے اس لیے کہ وحی حق بینندہ سود ہمہ علامہ کا قول ہے کہ وحی حق بی یکسال طور پرسب کا مفادییش نظرر کوسکتی ہے اور ریاجتاعی مفاد صرف اسلام کے حوالے ہے ہی حاصل ہوسکتا ہے۔ سورہ حدید کی ایک آیت ہے جس میں بتایا گیا ہے کدرسالت کے سارے سلسلے كواس كي شروع كيا كيا بك ليقوم الناس بالقسط تاكه لوگ عدل وانساف يرقائم مو جائمیں۔آسانی کتابیں اتارنے کا اور انبیا کے بھیجنے کا مقصد اس کے علاوہ اور کچھنہیں کہ انسانوں ك مابين عدل حقیقى قائم ہو۔اس ليے عدل كا قيام اسلام كے تمام قوانين كابالعموم أوربين الاقوامي قوانین کابالخصوص بنیادی ستون اور طروًا متیاز ہے۔

> عدل وانصاف كساته ساته واليك اور چيز جواسلام ميں بين الاقوامي تعلقات اور لين دین کی اساس رہی ہے وہ معاہدہ اور قول کی پابندی ہے۔ پاس داری میثاق اور ایفائے عہد کو بین الاقوا می تعلقات کے باب میں ہمیشہ مرکزی اہمیت حاصل رہی ہے۔ ایفائے عہد کے بغیر کوئی دیریا عادلا ندنظام قائم نبیں ہوسکتا۔ کتاب قانون میں جاہے کھ لکھا ہو،اگر انسانوں کا مزاج ابھا ہے عہد کانہیں ہے تو عدل وانصاف کا حصول ایک سراب ہے۔اس ایفائے عہد کویقینی بنانے کے لیے

انسانوں کے مامین زبانی اور تحریری معاہدے ہوتے چلے آئے ہیں۔ دنیا کے قوانین اور دساتیر کو دراصل انہی معاہدوں کی ایک شکل ہیں۔ لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اقوام عالم کا ریکارڈ ان معاہدوں پڑھل درآ مد کے باب میں گیا رہا ہے؟ افسوس کہ یہ ریکارڈ افسوس نایک ہے۔ البشہ معاہدے کی سپرٹ کی کمل پاس داری صرف مسلمانوں کے ہاں پائی جاتی ہیں۔ کی جا کیں قوئی جلدیں مرتب کی جا سکتی ہیں۔

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانے میں مسلمانوں نے دمشق کا محاصرہ کیا۔ایک طرف سے خودسیہ سالا راسلام، ایکن الامت فیلڈ مارشل حضرت ابوعبید ﷺ بنفس نفیس کمان کررہے تصاور دوسری طرف سے فاتح عالم حضرت خالدین ولیڈ تنے۔خالڈین ولیدا پی ست سے فاتحانہ داخل ہوئے ادر ابوعبید ہے نے مصالحت سے کام لیا اور سلے کر کے دوسری ست سے شہر میں داخل ہو محے۔اب صورت حال بیے ہے کہ دونوں سیدسالار دومختلف متوں سے داخل ہوتے ہیں اور دونوں کے گھوڑ ہے شہر میں جس جگہ آ کر ملتے ہیں وہاں آ کر پتا چاتا ہے کد دوسرا سپدسالار کس طرح شہر میں داخل ہوا ہے۔اسلام کے بین الاقوامی قانون کی دفعات پرمنٹوں میں عمل درآ مرہوجا تا ہے۔ فوراً ایک کلیر محینج کرشبر کود دحصول میں تقسیم کر دیا گیا ،ا تفاتی امر به کهشهر کا گر جاد دحصول میں تقسیم ہو گیا کہ کلیراس کے درمیان ہے گز رتی تھی۔ چنانچے شہر کے ایک جھے پر جسے حضرت خالد بن ولیڈ نے فنح کیا تھااس پرفتح کے احکام کا نفاذ کیا گیا۔اورحصرت ابوعبیدہ کے ہاتھوں جوعلاقہ فنح ہواتھا اس رصلے کے احکام نافذ کیے گئے ۔اس کے نتیج میں آ دھاگر جام جد بنادیا گیا اور باتی آ دھاگر جا رہے دیا گیا۔ یوں شمرے آ دھے تھے پراسلامی قانون کے احکام لا کو کیے گئے اور آ دھے تھے پر جوحضرت ابوعبیدہ رضی اللہ تعالی عنہ کے ہاتھوں فتح ہوا تھا اس پر بدستورعیسائی احکام باتی رکھے گئے۔اس بنیادی فرق کی وجہ ہے جب مسلم احکام والا علاقہ زیادہ عدل و مساوات اور بھائی چارے کا مظہر بنا تو عیسائی رعایا بھی جلد ہی دائر ہ اسلام میں داخل ہوگئ اوراس کے پرزورمطالبے پرشہر کے باتی ماندہ جصے پر بھی مسلم احکام نافذ کرویے گئے۔ بیا حکام اس وقت تک لا گونہیں کیے م عنه جب تك كه خود عيسائى آبادى في اس كامطالب بيس كيا-

ای طرح حضرت عمرضی اللہ تعالی عنہ ہی کے عہد مبارک میں بنوتغلب جوا یک مشہور عیسائی قبیلہ تھا اس نے قبول اسلام سے انکار کیا اور جنگ ختم کرنے کے لیے یہ شرط رکھی کہ ہم اسلامی ریاست کی سیاسی بالادی مانے کے لیے تیار ہیں لیکن ہم جزیز ہیں دیں گے۔ زکو ہ کی رقم ہم سے دوگی وصول کی جاسمی ہے ہے گئیں جزید دینے کوہم اپنی ہتک ہجھتے ہیں۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے یہ شرا لط قبول کر کے ان سے معاہدہ کرلیا جس میں ایک شرط یہ بھی رکھی گئی کہ اگر ان کا کوئی بچے مسلمان ہونے سے نہیں روکیں گے۔ یہ معاہدہ تقریباً ان کا کوئی بچے مسلمان ہونا جا ہے گاتو وہ اسے مسلمان ہونے سے نہیں روکیں گے۔ یہ معاہدہ تقریباً از ھائی تین سوسال تک قائم رہا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانے میں ،امویوں کے از ھائی تین سوسال تک قائم رہا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانے میں ،امویوں کے زمانے میں اور منصور عباس کے زمانے میں حتی کہ معتصم کے زمانے میں وقت فو قا ایسے حالات پیدا ہوتے رہے کہ حکمرانوں نے اسے کا لعدم کرنا چا ہا گئین مسلمان فقہا وعلیا ہمیشہ بنوتغلب کے تحفظ کے لیے اور بنو تغلب کے محکمرانوں نے حکمرانوں کو مجبور کیا کہ اس معاہدے کی بنیا و پر حکمرانوں سے حکمرانوں نے حکمرانوں کو مجبور کیا کہ اس معاہدے کیا لاحر ہیں۔

ایفائے عہدی ایسی ہزاروں مثالیں اسلامی تاریخ کے صفحات پر بھری پڑی ہیں۔اس کے لیے سلمانوں نے بہت سے نقبی قواعد بھی بیان کیے ہیں۔ ان میں سے ایک قاعدہ ہے۔
المسلمون عند شوو طھم۔ بیحدیث کے الفاظ ہیں اور بیاسلامی قانون کا ایک کلیہ ہے۔
یعنی سلمان اپنی دی ہوئی شرائط کی سوفیمد پابندی کریں گے اور جوشرائط طے کریں گے ان کی مکمل پابندی کریں گے ، صرف ایک استثنا کے ساتھ: ''الا شوطا احل حواما او حوم پابندی کریں گے، صرف ایک استثنا کے ساتھ: ''الا شوطا احل حواما او حوم حلالا "سوائے ایک شرطے کہ جس میں شریعت کی حلال پیز حرام قرار پائے یا شریعت کی حوام کردہ چیز طال قرار پائے۔ بالفاظ دیگر کوئی ایسا معاہدہ جس کی رو سے مثلاً شراب طال ہوجائے یا سود جائز قرار پائے ، درست نہ ہوگا۔ اس شرط کے علاوہ مسلمان جوشرط بھی طے کریں گے اس کی سوفیمد پابندی کی جائے گی۔

ایک اصول سے طے کیا گیا ہے کہ اگر مسلمانوں کا کوئی سفیر کسی بدعہدی کا ارتکاب کرے گاتو اس کا تاوان مسلمان ادا کریں گے۔مسلمانوں کے کسی ایک سیاہی کی بدعہدی کے بتیجے میں کسی کاکوئی نقصان ہوجائے تواس کی ذمہداری تمام سلمان قبول کریں گے ادراسلامی ریاست گا خزانہ اس نقصان کی خلافی کرے گا۔ اس سلسلے میں اصول وضع کیا گیا: "غدر الوسول کغدر المرسل" یہ کلیہ فقہائے اسلام نے مرتب کیا ہے جس کے معنی ہیں کہا یلجی کی غداری اور بد عہدی ایلجی جیجنے والے کی غداری کے متراوف ہوگی اور سفیر کی بدعہدی ریاست کی بدعہدی شار ہوگی۔ اس سے فقہائے اسلام نے بیکلیہ نکالا کہ وعدے کی پابندی اور معاہدے کی پاس داری پوری ذمہداری سے کی جائے گی اور بظاہر کوئی ایسا اقدام نہ کیا جائے کہ جس سے اس معاہدے کی روح کی خلاف ورزی ہوتی ہو۔

یمی قبیلہ ہنو تغلب جس کا میں نے ذکر کیا ہے۔اس نے بیہ وطیرہ اختیار کیا ہوا تھا کہ رومیوں کوا کسا کران کے ذریعے مسلمانوں کے خلاف وقتا فو قتا مخالفانہ کارروا کیاں کرتار ہتا تھا۔ بھی ڈ ا کے ڈالٹا تھا، بھی مسلمانوں کی قریبی بستیوں پر چھاپے مارتار ہتا تھا۔رومیوں کا بیگروہ ہوتغلب کی مدد سے آتے جاتے مسلمان تا جرول کو بھی لوٹا کرتا تھا۔ان کے غنڈے مسلمانوں کی خواتین کو تنگ کیا کرتے تھے۔لیکن معاہدہ اپنی جگہ موجود تھا۔حضرت معاوید رضی اللہ عنہ نے ان سے گفت وشنید کر کے ان کے سر پرست رومیوں سے پرامن بقائے باہمی کا ایک معاہدہ کیا اوراس سابقہ معاہدے کے تشلسل کے طور پر بیے طے کیا کہ اس پھل درآ مدے لیے اس کی مدت میں اضافہ کیاجائے گا۔ادراگر سی سال معاہدے بڑل درآ مدی مدت میں توسیع نہ کی گئی اور رومیوں کی طرف سے معاہدے کی خلاف درزی کی گئی تو مسلمانو ں کوملٹری ایکشن لینے کا اختیار ہوگا۔حضرت معاوییٹے نے قوجی لشکر تیار کیا اور پی طے کیا کہ جس دن معاہدہ ختم ہوگا اس سے الگلے دن حملہ کردیں گے۔ بیارادہ کرکے حضرت معادية فوج لے كرروانه ہو گئے۔ انھى فوج لے كرشېرے باہر لكلے ہى تھے كە صحابہ كرام كى ا یک بزی تعداد لشکر کے سامنے کھڑی ہوگئی۔اس کی سربرا ہی صحابی جلیل حضرت عمر و بن عنب سرکر ہے تھے انہوں نے حضرت معاویہ کے اس طرزعمل کومعابدے کی روح کے خلاف سمجھا اوراس طریقہ كارك خالفت كرت موع انبول نے كما: 'وفاء لا عدر "مسلمانوں كاطره الميازوفا بعمدى نهیں \_ چنانچ حضرت معاوییؓ نے ارادہ ملتوی کرویا اور ملٹری ایکشن نہ کیا۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا تھا: ائتمن من ائتمنک و الاتحن من حانک (۱)۔ ''جوتمہارے ساتھ وہانت نہ کرو'۔
داری کرے تم اس کے ساتھ دیانت داری کرواور جوتم سے خیانت کرے تم اس سے خیانت نہ کرو'۔
یہ ہوہ رویہ جوسلمانوں کا طرہ امتیاز رہا ہے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ دشمن ایک سال تک امن کی
زندگی گزارے۔ تم اس کے بعد اسے نوٹس دو کہ معاہدہ ختم ہوگیا ہے۔ اب ہم ایکٹن لینے کے لیے
آزاد ہیں۔ آپ نے اس کو عافل کر کے تیاری شروع کردی اور آپ نے اچا تک فوج روانہ کردی۔
میملی طور پر معاہدے کی گوخلاف ورزی نہ تھی اور نہ ان پر جملہ تھا۔ صرف فوج کی روائل ہی تھی۔ لیکن ایسا کرنا معاہدے کے اخلاتی پہلو کے منافی تھا۔ صحابہ کرام شنے اپنے سپر سالارکواس کی اجازت نہیں وی۔ یہ مثالیں صرف اسلام ہی کے بین الاقوای قانون میں ملتی ہیں۔

۵۔ اسلامی قانون کا ایک اور امتیازی وصف جے قرآن پاک میں ذکر کیا گیا ہے تالیف قلب ہے۔ اسلام نے خالص عبادات مثلاً زکو قلی ہی مؤلفہ القلوب کا حصد رکھا ہے۔ تالیف قلب ہے معنی یہ ہیں کہ اسلام کے قریب آ قلب کے معنی یہ ہیں کہ اسلامی ریاست ایسے اقدام کرے جس سے غیر مسلم اسلام کے قریب آ جا کیں، ان کے دل مسلمانوں سے جڑ جا کیں، وہ مسلمانوں سے محبت کرنے لگ جا کیں، تاکہ ایک ندایک دن وہ اسلام کے دائر سے میں داخل ہوجا کیں، یا کم از کم اسلام سے نفرت کرنا چھوڑ ویں۔ اور یوں اسلام کی روحانی سرحدو سیج سے وسیج تر ہو۔ اس سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ جو نہیں۔ اور یوں اسلام کی روحانی سرحدو سیج سے وسیج تر ہو۔ اس سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ جو اور طرزمل ہوگا!

۲۔ امن واہان اور تالیف قلب کی اس پالیسی کا ایک مظہریت تھا کہ رسول اللہ مطاب اللہ علیہ وسلم
کی بھیشہ کوشش بدرہ ہی کہ میدان جنگ بیں بھی وشمن کا کم ہے کم نقصان ہو۔ پہلے کوشش کی جائے
کے تالیف قلب ہے کا مچل سکے۔اگر اس ہے کام نہ چلے تو اس کی عسری قوت کو کم کرنے پراکتفا
ا۔ سنن ابی داؤد: کتاب الإجارة، باب فی الرجل یا نوخ حقه من تحت یدہ ۲۹:۳۳، سنن ترمذی:
کتاب البیوع ۳:۳۲، مسنن دارمی: کتاب البیوع، باب اداء الامانة و اجتناب المنحیانة ۲۵:۲۱ کے علاوہ مستدرک حاکم، مسند امام احمد، معجم صغیر طبرانی، سنن بیھتی، شعب الایمان، سنن دارقطنی ان کتب میں حدیث أذ الأمانة إلى من التمنک کے الفاظ ہے بیان ہوئی ہے۔

کیا جائے ، اس کی جانی ، مالی یا اقتصادی تباہی کے درپے نہ ہوا جائے۔ اگر اس کی عسکری قوت ٹوٹ جاتی ہے اور وہ مسلمانوں سے شکست کھا جاتا ہے تو اسلام کا مقصد پورا ہوجاتا ہے۔ یکمل تباہی کی اب اجازت نہیں دی جائے گی ، رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے غزوات میں جو جواقد ام کیے ان پر کیے بعدد مگرے فور کریں تو کم ہے کم جانی اتلاف کی کوشش ہر جنگ میں نظر آئے گی ، بلکہ اکثر تو یکی کوشش کی جاتی تھی کہ بغیر جنگ ہے ہی کا م چل جائے۔

وشن کی جان کا کم از کم نقصان کیاجائے اور حتی الا مکان غیر حربی اقد امات سے مقاصد حاصل کیے جائیں، یہ پالیس سیرت پاک کے سارے مدنی دور میں کا رفر ما نظر آتی ہے۔ ہجرت کے فوراً بعد سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے مشرکین مکہ پر مختلف ذرائع سے معاشی دباؤ بڑھایا۔ اگر چہ معاشی دباؤ بڑھانے کے عمل اور پالیسی کے ساتھ ساتھ تالیف قلب کی پالیسی بھی جاری رہی ۔ چنانچہ قبط کے دنوں میں اہل مکہ کے لیے غلہ اور سامان خوراک ہدیہ بھوایا، جس پر مشرکین قریش جی اٹھے کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہمارے نو جوانوں کو ہم سے برگشتہ کیے جاتے ہیں، تا ہم قریش جی الر اور دولت مند قائدین کے خلاف معاشی دباؤ کا عمل بھی اپنی جگہ موجودرہا۔

وشمن کے دشمنوں سے دوتی کے معاہد ہے اور محالفے (Alliances) قائم کرنا بھی ای ہونے کا ایک حصہ تھا کہ کم سے کم جانی نقصان سے مقاصد حاصل کیے جائیں۔ پھر جوں جوں وقت گزرتا گیا مدینے کا دفاع ان چوطر فیہ معاہدوں اور محالفوں سے مضبوط تر ہوتا گیا۔ قبیلہ مزنیہ سے معاہدہ اس کی نمایاں مثال ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ مکہ کے قرب و جوار کے قبائل سے دوتی کے معاہدوں کے ذریعے اہل مکہ کو کیہ و تنہا کیا گیا جس کے نتیج میں بلائمی قابل ذکر عسکری کارروائی کے معاہدوں کے ذریعے اہل مکہ کو کیہ و تنہا کیا گیا جس کے نتیج میں بلائمی قابل ذکر عسکری کارروائی کے مصلی مکہ فتے ہوگیا۔

بیاسلامی قانون بین الممالک کے چندامتیازی خصائص واوصاف تھے۔قانون سیر اور احکام مغازی پرغور کیا جائے تو بردی آسانی سے ان مقاصد واہداف کا تعین بھی ہوجاتا ہے جواسلام کے قانون بین الممالک کے پیش نظر رہنے جا ہمیں ، بالفاظ دیگر ایک اسلامی ریاست کی خارجہ پالیسی اور بین الاقوامی تعلقات کے مقاصد واہداف کیا ہونے چا ہمیں۔ ذیل بین اختصار کے

ساتھان مقاصد کوبیان کیاجاتاہے:

ا۔ اسلام میں قانون بین المما لک اور بین الاقوا می روابط کے اولین مقاصد تو وہی ہیں جو خود اسلامی شریعت کے مقاصد ہیں۔ شریعت کا اولین مقصد دنیا میں عدل وانصاف کا قیام ہے۔ سورہ حدید کی آبیت ۲۵ میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ نصرف شریعت مجمد کی بلکہ تمام شرائع سابقہ اور کتب ساویہ کا ایک ہی ہدف اور مقصود تھا اور وہ یہ کہ لوگ عدل وانصاف پر قائم ہوجا کیں۔ عدل و انصاف کے اس تصور اور نظام کی بنیاد پر جو شریعت نے فراہم کیا ہے، عدل وانصاف کے اس ہدف کو حاصل کرنا چاہمیں ، اور جس جس سے انصاف کے اس تصور اور نظام کی بنیاد پر جو شریعت نے فراہم کیا ہے، عدل وانصاف کے اس ہدف کو حاصل کرنے میں جو جو وسائل اور ذرائع در کاربوں وہ حاصل کرنا چاہمیں ، اور جس جس سے انسان کے اندور کیا ہوئے ۔ خو درسول اللہ صلی اللہ علیہ وہ کیا اور لیا جائے ۔ خو درسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلی کی شرکت فر مائی تھی جس کے منافر وں بنیادی تاسیسی ارکان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلی کے مختر م جناب زبیر بن عبد المطلب بھی شامل تھے۔ اس محالے میں طے کیا گیا تھا کہ اس کے ارکان غریبوں کی مدد کیا کریں گے، مسافر وں کے حقوق کا تحفظ کریں گے، ہواؤں اور تیہوں کی مشکلات کو ختم کریں گے۔ مقروضوں کے قرضوں کی مشکلات کو ختم کریں گے۔ اس معاہدے کا نام' صلیف الفضول' تھا اور یہ عرب کے متعدد قبائل نے مل کر کیا تھا۔

بیمعاہدہ جوحضرت عبداللہ بن جدعان (بعد میں ایک مشہور صحابی) کے مکان پر طے پایا تھا بین الاقوامی عدل وانصاف کے لیے تعاون کی ایک اعلیٰ مثال پیش کرتا ہے۔ بعد میں ایک موقع پر جب صحابہ کرام نے حضور علیہ الصلاۃ والسلام سے اس کا ذکر کیا تو آپ نے بہت ہی پہند میدگی کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا: میں معاہدہ تو مجھے سرخ اونوں ( یعنی اعلیٰ ترین مال و دولت) سے بھی بردھ کر عزیز تھا اور پھر ارشاوفر مایا: و لو دعیت إلیه فی الإسلام الأجبت ( ا )۔" اگر اسلام میں مجھے عزیز تھا اور پھر ارشاوفر مایا: و لو دعیت إلیه فی الإسلام الأجبت ( ا )۔" اگر اسلام میں مجھے

ا - البداية والنهاية ٢٩١٣، مكتبة المعارف بيروت بحاله يميدى عن سقيان بن عينية عن عبدالله عن محمود عبدالله عن محمود عبدالهم المن الله عن المناسبة المن كثير ا: ٢٥٧، المروض الأنف ١٣٢١، ١٢٠١ المروض الأنف ١٣٢٠، ١٢٠٤ المروض الأنف ١٣٢٠، ١٢٠ الأعلن ١٢٥٠٠ المروض الأنف ١٣١٠.

کسی ایسے معاہدے میں شرکت کے لیے بلایا جائے تو میں فورالبیک کہوں''۔اس کے معنی یہ ہیں گھ ایسے ہرقو می ادر بین الاقوا می انتظام میں شریک ہونا جواسلام کے اعلیٰ وارضع اخلاقی مقاصد کی تحمیل کا خواہاں ہوعین سنت رسول ہے ،اور ہرمسلمان کوآ کے بڑھ کراس پر لیبیک کہنا جا ہیے۔

1۔ اسلام کے قانون بین الممالک کا دوسرا بردا ہدفتو می اور بین الاقوا می سطح پران مقاصد شریعت کا حصول ہے جو دراصل شریعت کے جملہ احکام کا اصل مطم نظر ہیں۔ یعنی تحفظ وین، تحفظ جان، تحفظ عقل، تحفظ مال۔ اسلامی ریاست کی خارجہ پالیسی کا ایک اہم ہدف مسلمانوں کی جان و مال اور عقل ونسل کا بالخصوص اور دوسر نے انسانوں کی جان و مال اور عقل ونسل کا بالخصوص اور دوسر نے انسانوں کی جان و مال اور عقل ونسل کا بالحصوص اور دوسر نے انسانوں کی جان و مال اور عقل ونسل کا بالعموم تحفظ ہے۔ جیسا کہ معلوم ہے فقہائے اسلام نے ان پانچوں مقاصد کے تین در جات مقرر کیے ہیں جن کی روشنی ہیں ان مقاصد کے لیے کوئی پالیسی بناتے وقت بڑی سہولت سے ترجیحات وضع کی حاسمتی ہیں۔

س تیسرا برا ہدف تسہیل دعوت ہے جو دراصل اس دوسرے ہدف کا ایک حصہ ہے۔اگر اسلامی ریاست فی الواقع کوئی نظری ریاست ہے تو اس کی تمام وافلی اور خارجی پالیسیوں کا ہدف نظر بیاسلام کی خدمت ہونا چاہیے۔ جومما لک اور اقوام نظریہ اسلام کی بابت و وستانہ یا کم از کم غیر مخالفانہ رونا چاہیے۔

مخالفانہ روبیر کھتے ہوں ان کے لیے اسلامی ریاست کی پالیسی دوستانہ یا غیر مخالفانہ ہونا چاہیے۔ اس طرح جن مما لک اور اقوام کا روبیاسلام ہے دشمنی اور عناد کا ہوان سے دوتی کا معاملہ رکھنا شخفط دین کے ہدف ہے ہم آ جنگ نہ ہوگا۔

نظریاتی بنیادوں پر بین الاقوای تعلقات کی نوعیت کانعین تاریخ کے ہردور میں نظریاتی ریاستوں کا طرۂ امتیاز رہا ہے۔ ابھی ماضی قریب میں دنیا بھر میں کمیونسٹ ریاستوں کی تمام تر خارجہ پالیسیوں کا تعین نظریاتی بنیادوں پر ہی ہوا کرتا تھا۔ آج بھی مغرب کی جمہوری ریاستیں جو آزادی رائے اور آزادی ضمیر کے نعروں کی علم بردار ہیں اپنے مخصوص تصورات اور نظریات کی بنیادوں پر نہصرف دوتی اور دشنی کے فیصلے کرتی ہیں بلکدان میں ہے بعض کی ساری کاوشوں کا

حاصل برزور وقوت اپنے نظریات کا دوسروں کوخواہی ناخواہی پابند بنانا ہی معلوم ہوتا ہے ،للندااگر دس اسلامی ریاست کی خارجہ پالیسی کا ہدف دعوت اسلامی کی تسہیل اورنشر واشاعت ہوتو اس پر کسی کو بلا وجہ چیس بہ جبیں ندہونا چاہیے۔

تسہیل دعوت سے مراد ہز در اسلامی دعوت کی اشاعت نہیں ہے، بلکہ اس سے مراد دعوت اسلامی کے راہتے کی رکاوٹوں کو دور کرنا اور مناسب سہولتیں مہیا کرنا ہے۔ پھر جن اقوام اور ممالک سے دوستانہ روابط ہوں ان روابط کو ان ممالک میں اسلامی دعوت کی اشاعت اور وہاں موجود وعوت کی مساعی میں آسانی پیدا کرنے کے لیے استعال کیا جائے۔ اور اگر کسی قوم یا ملک ہے جنگ یا وشنی کے تعلقات کی نوبت آ جائے تو یہ جنگ اور دشمنی کسی ذاتی نفرت، مادی مفاد، جوع الارض یا خواہش اقتدار کی دجہ سے نہ ہونا جا ہیے بلکہ خالصتاً نظریہ واسلام کے مفادیش ہونا جا ہے۔حتی کہ عین حالت جنگ میں بھی مخالف فوج کے لیے نفرت کے نہیں ہدردی کے احماسات ہونے چامبیں اور یہ دعا زبان پر رہنا چاہیے: اَللَّهُمَّ اهْدِقَوْمِی فَانَّهُمُ كايعُلمُونَ (١) "اے اللہ امرى اس قوم كوہدايت دے دے كديداصل بات سے ناواقف ہيں"۔ اعلائے کلمۃ اللہ ایعنی پیغام اسلام کا اعزاز ووقار قرآن پاک کے اندرسورہ توبہ میں جہاں بہت سے احکام بین الاتوا می قانون کے بیان کیے گئے ہیں وہاں لِنَکُونَ کَلِمَهُ اللهِ هِی الْعُلْيَة ارشاوفر مايا كيا ہے۔اس سے مراديہ ہے كہ بين الاقوامى تعلقات اور لين دين سب الله ك وین کی خاطر ہو۔مقصدیہ ہو کہ اللہ کے رسول کی شریعت کا نام او ٹیچار ہے اور اس کے نام لیواؤں کی سمی نه ہو۔اس بات کو یوں بھی بیان کیا گیا ہے: الاسلام یعلو و لایُعلیٰ علیہ۔(۲)''اسلام دوسرے نظاموں سے بلندمرتبہ ہے کوئی اس سے بلندمر تبنیں ہوسکتا''۔ امام محمد بن حسن شیبانی

ا اللوالمنثور/مبوطى ٢٨١:٣، سورة إعراف ٥٨: ١ الجامع الصغير و زيادته ٢٥١: ٢٥١ تاريخ دمشق الالوالمنثور/مبوطى ٢٠١٠ ، سورة إعراف ٥٨: ١ البوة، الووض الأنف ٢٠٣٠ بحاله الاناسحاق ٢٠ صحيح البخارى: كتاب الجنائز باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه (ترجمة الباب) قول ابن عباس ٢٥٢١، سنن بيهقى كتاب اللقطة، باب ذكر بعض من صار مسلما بإسلام أبويه (مديث مرفوع) ٢٥٢:٣٠، سنن دارقطنى: كتاب النكاح، باب المهر (مديث مرفوع) ٢٥٢:٣٠

۵۔ امن وسلامتی کا قیام۔دارالاسلام کے اندرخصوصاً اور و نیا بھریس عموماً اسلام کے قانون بین المما لک کا پانچواں ہدف ہے۔قرآن پاک نے (سورہ انفال میں) صاف تھم و یا ہے کہ جوں بی فریق کا لفت امن وسلامتی کا طرزعمل اختیار کر ہے تم بھی فوراً یہی روبیا ختیار کر کے اللہ کا نام لے کر جنگ بند کر دو، یہاں تک کہ اگر دعمن دوتی کی پیشکش کو دھو کا اور وقتی پالیسی کے طور پر بھی اپنائے تب بھی اللہ کے بھرد سے پراس کا مثبت جواب دو۔

بین الاقوامی لین وین اور بالخصوص محار باند تعلقات میں بیا ہتمام رکھنا کہتی الامکان امن دسلامتی اور انسانی جان کے احترام کا اصول ہاتھ سے نہجائے ، سیرت کے واقعات سے بخوبی فلا ہر ہوتا ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ دسلم کو بیسیوں جنگوں میں خود شرکت فرمانے اور بہت سے دستے (طلائع ، طلایا اور سرایا) بیسیخے کا اتفاق ہوا۔ ان فوجی مہمات کے نتیج میں نوسال سے کم عرصے میں دس لا کھمر بع میل علاقہ فتح ہوا، کم ویش تین سو، پونے تین سومیل روزانہ کے حساب عرصے میں دس لا کھمر بع میل علاقہ فتح ہوا، کم ویش تین سو، پونے تین سومیل روزانہ کے حساب سے رقبد اسلامی ریاست کی حدود میں واغل ہوا۔ لیکن اس ساری کا میابی میں ماہانہ دو کے حساب سے رقبد اسلامی ریاست کی حدود میں واغل ہوا۔ لیکن اس ساری کا میابی میں ماہانہ دو کے حساب سے رقبد اسلامی ریاست کی حدود میں واغل ہوا۔ لیکن اس ساری کا میابی میں ماہانہ دو کے حساب سے تی بھر پور، دیریا اور ہمہ جہت کا میابی کی مثال پیش کرنے سے تاریخ عاجز ہے۔

۲۔ بین الاقوامی قانون کا چھٹا مقصد اسلامی ریاست کا استحکام ہے۔ یہ مقصد بین الاقوامی تانون کے مختلف احکام پر الاقوامی تعلقات کے ذریعے بھی حاصل کیا جاتا ہے اور بین الاقوامی قانون کے مختلف احکام پر عمل درآ مد کے ذریعے بھی لیکن ریاست کے استحکام اور ریاستی مصالح کی خاطر عدل وانعمان اور مقاصد شریعت کونظرا نداز کرڈ النے کی اسلام میں اجازت نہیں۔

ے۔ بین الاقوامی قانون اور تعلقات کا ساتواں مقصد مسلم اقلیتوں کا شخفط ہے، لیکن شریعت اور بین الاقوامی معاہدات کے حدود کے اندر رہ کر، جسیا کہ حضرت ابوبصیراور ابوجندل رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے واقعات (بسلسلہ صلح حدیبیہ) سے واضح ہوتا ہے۔خود قرآن مجید (سورہ انفال) میں بھی بہی فر مایا گیا ہے کہ اگر دارالحرب کے مسلمان تم سے کی دینی معاطع میں مذوطلب کریں آئی تم پران کی مدد کرتا فرض ہے، ماموائے اس صورت کے کہ تمہارے اور اس ملک کے درمیان کوئی معاہدہ ہو جہاں کے مسلمانوں نے مدوطلب کی ہے۔الیں صورت میں معاہدے کی خلاف ورزی کرے وہاں کی مسلم اقلیت کی مدذہیں کی جاسکتی۔

یہ ہیں وہ بنیادی مقاصد واہداف جواسلام میں بین الاقوای قانون اور بین الاقوامی تعلقات کے ذریعے حاصل کیے جاتے ہیں۔

وآخر دعوأنا أن الحمد لله رب العالمين

## حصيسوالات

سوال: کیااسلام میں نظریہ ضرورت کی کوئی گئیائش ہے؟ اگر ہے تواس کی وضاحت فرمادیں۔ جواب: اسلام میں عدل و انصاف کے کچھ اصول و ضوابط مقرر ہیں جس سے کوئی شخص بھی چاہ وہ حکران ہو، نج ہو یا کوئی قاضی ہو، نہ باہر جا سکتا ہے اور نہ اسے باہر جانے کی اجازت ہے۔ ضرورت کے معنی یہ ہیں کہ بنیا دی ضرور یات خمسہ یعنی شخفظ دین، شخفظ جان، شخفظ سال انسانی، شخفظ سال انسانی، اور شخفظ مال کوخطرہ لاحق ہو جائے اور اس کو بچانے کے لیے فوری طور پر کوئی اقد ام تاگزیہو، اس ضورت حال میں کسی ایک مقصد کے شخطی خاطر اس کے بعد والے مقصد کونظر انداز کیا جا سالتا ہے، مثال کے طور پر ایک شخص کی جان خطرے میں ہے، اگر فوری طور پر اس کے لیے علاج اور دوا کا بندو بست نہ کیا گیا تو احملاف جان کا خطرہ ہے ، یہ فوری ضرورت کی کیفیت ہے۔ علاج اور دوا کا بندو بست نہ کیا گیا تو احملاف جان کا خطرہ ہے ، یہ فوری ضرورت کی کیفیت ہے۔ اس طرح ایک شخص کی دکان میں آگ لگ جاتی ہے اس آگ کو بچھانے میں اگر پچھ مائی نقصان بھی ہوجائے تو قباحت نہیں ۔ ضرورت کے تین بنیا دی اصول ہیں :

ا۔ ایک اصول ہے: الصرورات تقدر بقدرها۔ کہضرورت یرای مدتک عمل کیا

جائے گا کہ جس صدتک عمل کرنا شدیدنا گزیرہو، جیسے ہی ضرورت پوری ہوجائے گا مسئلے کی نوعیت بھی بدل جائے گا۔ جس صدتک عمل کریں ایک شخص شدید بیاس کی وجہ سے لب مرگ ہے اور پانی دستیاب نہیں ہے، البتہ شراب دستیاب ہے، تو اس حالت میں اس قدر شراب پینے کی اجازت ہوگی جس سے کہ جان فئی جائے، اگر ایک گھونٹ سے جان بچتی ہے تو دو مرا گھونٹ اس کے لیے جائز نہ ہوگا۔ اگر دو گھونٹ سے کام چلے تو تیمرا گھونٹ حرام ہوگا، یہ مراد ہے ''الضرور ات تقدر بقدر ہا۔ ۔۔۔ بھدر ھا'' ہے۔

۲۔ دوسرااصول' أن تكون المصرورة قائمة الامقدرة" كدوه ضرورت جس كى بنا پر استفاحاصل كياجار بإبده في الوقت موجود بونه بوكداس كے وجود كي محض تو قع ہے۔
سو۔ تيسرا بنيادى اصول يہ ہے كہ ضرورت پر عمل كرنے كي صورت بيس كى دوسرے كے حقوق متاثر نه ہوتے ہوں، مثلاً جيسا كہ بيس نے كہا كہا كہا كہا كہا كہا كہا كہا كہا ہو اللہ كے حقوق ميں كہيں تعارض واقع ہوجائے ، تو بندے كے حق كو ترجيح دى جائے گی ليكن جب خود بندوں كے باہمى حقوق كى بات ہوتو كى ايك كے حق كوكى دوسرے كے تق پرترجيح نہيں وى جائے گى ، اس كے ليك كليہ ہے: ''الاضطوار الا يبطل حق الغير "كمكى ايك انسان كاضطراركى وجہ سے دوسرے انسان كاحق باطل نبيں ہوسكا۔

مثلًا ایک شخص بستر مرگ پر ہے اور اس کے لیے کسی انجکشن کی ضرورت ہے اور وہ انجکشن کی در سے مریض کے پاس ہے جس کو ابھی فی الوقت اس انجکشن کی ضرورت نہیں ہے تو اس کا انجکشن اس جال بلب مریض کے لیے استعال کیا جا سکتا ہے ۔ لیکن اس انجکشن کی قیمت بہر حال اوا کرنا ہوگی ۔ ان تینوں کلیوں کی بنا پر فتح سر قند کے سلسلے میں قاضی کے لیے بیودرست نہ تھا کہ وہ فتح کو جا کر قرار دیتا ، اس لیے کہ یہ تینوں کلیے نہ پائے جاتے تھے ۔ اس لیے کہ کسی کی جان ، مال ، عزت و آبر و خطر ہے میں نہ تھی ۔ ہمارے ہاں نظر یہ ضرورت پر بہت کچھ کھھا اور کہا گیا ہے ، مال ، عزت و آبر و خطر ہے میں نہ تھی ۔ ہمارے ہاں نظر یہ ضرورت پر بہت کچھ کھھا اور کہا گیا ہے ، اس نظر یے کا تعلق کس حد تک شریعت سے ہے ، آپ اس مخضر تشریح سے خودا ندازہ کر سکتے ہیں ۔ سوال : آپ نے حقوق العباد میں تعارض کی صورت میں حقوق العباد کو ترجیح و ک

ہے۔ قرآن پاک میں صوم وصلاۃ کا جس تکرار اور تاکید سے ذکر آیا ہے وہ حقوق اللہ کی ترجیجی ٹابت کرتا ہے، نیز اگر آپ کا کلیہ مان لیا جائے تو موجودہ دور کی مغربی اصطلاح ہیومین ازم (Humanism) کی حوصلہ افزائی ہوتی ہے۔

جواب: کہلی بات تو یہ ہے کہ بیر موقف میر انہیں قر آن مجید کا ہے، قر آن خود کہتا ہے ..... اللہ مَنُ ٱكُوِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَعِنٌ م بِالْإِيْمَانِ وَ لَكِنُ مَّنُ شَوَحَ بِالْكُفُو صَدُرًا " (أَفَحل ١٠٢:١٦) اگر کسی شخص کو مجبور کر دیا جائے اور اس کی جان کوخطرہ لاحق کر دیا جائے اور جان بچانے کی صورت ایک ہی ہو کہ کلمہ و کفر کہ کر جان بھالی جائے تو اس موقع پر کلمہ و کفرزبان سے کہ کر ( نہ کہ تصدیق قلبی ہے) جان بچائی جاسکتی ہے، دوشرطوں پر، ایک بید کہ جان بچانے کا کوئی اور راستہ نہ ہواور جان يرين آئي مو۔ دوسرايد كمالفاظ محض زبان سے ادا مول دل سے ندمول-اس باب يس فقها ع كرام في اصول بيان كياب حق العبد مقدم على حق المشوع بأمره-ايك دوسرا كليه ب جوفقة حفى كم مشهورامام ابن تجيم في بيان كياب : إذا اجتمع الحقان قدم حق العبد \_ كه دونو ں حق اگر ايك جگه التحضي هو جائميں اور ان كے تعارض كودور نه كيا جا سكے تو حق العبد كو ترجیج حاصل ہوگی۔ رہااس کا ہیومین ازم (Humanism) سے تعلق تو اس کا ہیومین ازم سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ یا تو آپ نے ہیو مین ازم کو پڑھانہیں یا آپ ہیو مین ازم کے بارے میں اپنا مطلقاً نہ کوئی اقد ارجیں ، نہ اخلاقی ضابط اور نہ کوئی حق و باطل کامتعلّ معیار ہے ، بلکہ ہروہ چیز جس کوانسان پیند کر لے وہ اچھی ہے اور جس کوانسان ٹاپیند کرے وہ بری ہے، ظاہر ہے کہ بیقسور بذات خودم مفحکہ خیز ہے۔ لیکن مسلمانوں کے ہاں تو قرآن وسنت کی صورت میں دائمی معیار موجود ہے۔ پھرخودعیسائی بھی اس کے قائل نہیں۔ جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ حقوق العباد کے سلسلے میں ان پانچ میں ہے کسی ایک کا احلاف ہوتا ہواوراس کونظر انداز کرکے حت اللہ ادا کرنا لازمی ہوتو اس کا کوئی بھی قائل نہیں ،مثلا ایک شخص نماز پڑھ رہا ہے اور ایک نابینا جارہا ہے اور آ کے کنوال ہے جس میں اس نا بینے کے گرنے کا خدشہ ہے تو بالا تفاق فقہا کی رائے ہے کہ نماز تو ژکراس نا بینے کو

بچایا جائے گا، اگر ایباند کیا تو نماز پڑھنے والا مجرم ہوگا اور امام احمد بن طنبل کے نزو یک تو اس پر دیت بھی واجب ہوگی۔

سوال: تاریخ اسلام سے کیا مراد ہے؟ اگر مراد دور فاروتی ہے تو ٹھیک، ورنہ حضرت معاویۃ کے دور میں قرآن کا نیزوں پراٹھایا جانا،عبدالملک بن مروان کا حضرت عبداللہ بن زہیر کوقل کرانا،سلیمان بن عبدالملک کا مویٰ بن نصیر اور مجمد بن قاسم کے ساتھ رویہ کس طرح اسلام میں داخل ہے؟ جواب دیں۔

جواب: کیکھیے، پہلی بات توبیہ کے کمسلمانوں کی تاریخ میں جولوگ گزرے ہیں وہ سب کے سب سو فیصد فرشیتے نہیں تھے کہان سے غلطی سرز دہی نہیں ہوناتھی ، یہ بات کوئی بھی نہیں کہتا اور نہ ہی میں اس کا قائل ہوں۔ای طرح یہ بھی کوئی نہیں کہدسکتا کہ ہرمسلمان کا ہرممل اسلام کے معیار کے مطابق ہمیشہ ہی پورااتر تا ہے۔آپ نے عبدالملک کا ذکر کیا ہے،عبدالملک کے بارے میں دو باتیں بیان کرسکتا ہوں۔ یہ جومثالیں آپ نے دی ہیں متنازعہ مثالیں ہیں،اس بارے میں جس طرح آپ ایک دائے رکھتے ہیں،ای طرح مجھے بھی حق ہے کہ میں دائے رکھوں اور ممکن ہے کہ وہ رائے آپ کی رائے سے مختلف ہو لیکن ہم میں سے کوئی بھی ایمانہیں ہے جو حضرت عبداللہ بن عرّ جیسے صحابی جلیل کا احتر ام نہ کرتا ہواورامام ما لک جیسے فقیہ اورامام الل مدینہ سے عقیدت نہ رکھتا ہو۔ <sup>!</sup> حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عند بستر مرگ پر تنے ۔ ان سے پوچھا گیا کہ آپ کے بعد علمی اورویی معاملات میں رہنمائی کے لیے کس کی طرف رجوع کیا جائے؟ آپ نے فرمایا عبدالملک بن مروان کی طرف ۔اس سے عبدالملک کے علمی اور دینی مقام کا آپ خود انداز ہ کر سکتے ہیں۔ مؤطا میں امام مالک نے کئی جگدسنت کا لفظ استعال کیا ہے اور اس سے عبد الملک بن مروان کا طرزعمل مرادلیا ہے۔عبدالملک کا ذاتی طرزعمل چاہے آپ کے نزدیک سنت نہ ہو،لیکن فقہا کی ایک بری تعدادایی ہاورمحدثین کی بھی ایک تعدادایی ہے جو صحابہ وتا بعین کے اجما عی طرزعمل کوسنت سمجھتے ہیں،اس لیے کہوہ یہ سمجھتے ہیں کہ صحابہ و تا بعین کا اجماعی طرزعمل سنت کے خلاف ہو ہی نہیں سکتا۔ انفرادی طور پر غلطی کے ام کان کے باوجود، عبدالملک نے بحیثیت حکمران ایک اقدام کیا۔ عوام الناس نے اسے قبول کیا۔ اس دور میں بہت سے صحابہ حیات تھے اور تا بعین کی بہت بری تعدادموجودتھی۔وہ خیرالقرون کا دورتھا،ان سب نے اس پرخاموثی اعتیار کی اور گویا سنت تقریری سے اس کوحق بجانب قرار دیا، لہٰذااس کے ممل سے ذاتی اختلاف تو کیا جاسکتا ہے، کیکن اس کو بالکل غلطنہیں کہا جاسکتا۔سلیمان نے زیادتی کی ادر محمد بن قاسم ،اور موی بن نصیر کے ساتھ بظاہرانصاف نبیں کیا۔اس کا معاملہ اللہ کے سپر دہے۔ میں اس بارے میں پھے نبیں کہہ سکتا۔اس ليے كە يمرے سامنے سليمان كے طرزعمل كے سلسلے ميں اس كا اپنا نقط نظريا وضاحت موجود نبيس ہے۔اور ہمارے علائے تاریخ نے بھی اس کے نقط نظر کو بیان نہیں کیا جو یقیناً اس کے ساتھ زیادتی ہے۔اس صورت حال میں بظاہرتو یہی معلوم ہوتا ہے کہ سلیمان نے غلط کیا۔لیکن اگراس بارے میں سلیمان کا نقط نظر ہمارے سامنے ہوتا تو ہم زیادہ دوثو ت سے پچھے کہ سکتے تھے۔اس کے باوجود جو مثالیں دی گئیں اس بارے میں زیادہ سے زیادہ یہی کہا جاسکتا ہے کہ سلمان حکمرانوں میں سے بعض كاطرزعمل غلط تفاءاس سے بياستدلال كرنا كرسب مسلمان عكر انوں كا بحثيت مجموع طرزعمل اسلام سے انحراف پر بنی تھا، غلط ہے۔مسلمان حکمرانوں کے مجموعی طرز عمل برآج کے متعصب عیسائی اور یہودی مورجین بھی تعریفی کلمات ہی استعمال کرتے ہیں۔انفرادیت کو بنیاد بنا کر اجمّاعیت کی نفی میں مجھے کوئی معقولیت دکھائی نہیں دیتی ۔مصرت معاویة کے قر آن پاک نیزوں پر الخانے کے اقدام کویں کیسے غلط کہدوں جبکہ حضرت معاویة کے اس طرزعمل نے مسلمانوں میں خون ریزی ختم کرادی، نیز اس سے بیاستدلال که نعوذ بالله بیتو بین قر آن کی گئی ہے بردی زیاد تی ہے۔حضرت معادیة پرآج تک بدالزام تو کسی نے نہیں لگایا کہ انہوں نے تو بین قرآن کا ارتکاب کیا۔صحابیت، قرابت رسول اوران کی علمی اور بحثیت حکمران خدمات اس طرح کی بدگمانی کی اجازت نہیں دیتیں۔اس سے مفرت معاویہ کی نیت پرشبر کرنے کا کوئی جواز نہیں کہ نیت پرشبہ کرنا کافرے بارے میں بھی جائز نہیں کسی کی نیت کے بارے میں اس طرزعمل کی حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے اجازت نہیں دی۔ حضرت اسامہ نے ایک جنگ میں ایک کافر کوقل کیا جبکہ اس نے تکوار کی زو پرآنے کے بعد کلمہ پڑھ لیا تھا۔ اس پر حضور علیہ السلام کی انتہائی ناراضگی ہمارے سامنے ہے۔ جب کا فرک نیت پرشے کی اجازت نہیں تو حضرت معاویہ ہو آخر صحابی رسول ہیں۔ ان کی نیت پرشبہ کیوں اور کیسے کیا جائے!

سوال: آپ نے فرمایا ہے کہ تمام انبیا صرف قیام عدل وقسط کے لیے آئے تھے۔ کیا لفظ ''صرف''واقعتا موجود ہے۔ اگرایسا ہے تو کیا تو حیدعدل وانصاف میں شامل ہے؟

جواب: سورہ حدید بیں ہے: لَقَدُ اَرُسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَیْنَةِ وَاَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْکِتَابَ وَالْمِیْزَانَ لِیَقُومُ النَّاسُ بِالْقِسُط (الحدید ۲۵:۵۷)" اور بے شک ہم نے اپنے رسولوں کو واضح نشانیاں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب و میزان اتاری، تا کہ لوگ، انساف پر قائم ہو جا کمین"۔ یہاں تاکید کے دوحروف استعال ہوئے ہیں اور اسلوب عربی کے مطابق لام اور قد حروف تاکید کیا ہوں تو حصر کے معنی دیتے ہیں۔ اس بناپر میں نے صرف کالفظ استعال کیا۔ سوال:۔ مسلمان کس طرح اور کس حتم کے مال کو بال غنیمت قرار دیتے تھے؟ لوٹ کے مال اور بال غنیمت میں کیا فرق ہوگا؟ براہ کرم جواب سے نوازیں۔

جواب: اس کی تفصیلی گفتگو آگ ایک خطبے میں آئے گی۔ مختصر طور پر وہ جائداد جومفوطین کا متر وکہ مال ہواور ایک با قاعدہ قانونی نظام کے تحت جنگ کرنے کے بعد فتح کے ختیج میں حاصل کی مجواور بعد میں حکومت کی طرف سے فاتحین میں تقسیم کی جائے مال غنیمت کہلاتا ہے۔ یہ تقسیم ضروری نہیں ،اس کی صرف اجازت ہے۔ فاتح فوج میں بہ تقسیم شدہ مال ، مال غنیمت کہلائے گا۔ بہ حکومت کی صواب دید پر مخصر ہے، حکومت اس سلسلے میں کوئی مناسب فیصلہ کرنے کا اختیار رکھتی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس سلسلے میں کئی طرز عمل منقول ہیں، مثلاً ایسا بھی ہوا کہ مال غنیمت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مفتوصین کو واپس کرا دیا اور اس کے منتج میں سارا قبیلہ مسلمان ہوگیا۔ اس کو آپ تالیف قلب کی مثال بھی کہہ سکتے ہیں۔ ایسی بھی مثالیس ہیں کہ غیر منتولہ جا کہ اور کا سے ایک بھی مثالیس ہیں کہ غیر منتولہ جا کہ ادیا کہ اور اس سے ایک مثالیس جی مثالیس ہیں کہ غیر منتولہ جا کہ ادیا کہ واران سے ایک مناسب حصدریاست منتولہ جا کہ اور پر لے لیا جائے۔ یہ حصہ کا مت کار اس کام کرتے رہیں، اور ان سے ایک مناسب حصدریاست کی حقیت کے مطابق مقرر کے تا ہیں اور مفتوصین بطور کاشت کار اس کام کرتے رہیں، اور ان سے ایک مناسب حصدریاست کے حقابی میاست کار کی حالت اور زمین کی حیثیت کے مطابق مقرر

کیا جاتا تھا۔ ایس مثالیں بھی ہیں کہ مال غنیمت میں بے شار اسلحہ ہاتھ لگا اور اسے تقسیم نہیں کیا گیا بلکہ کمسل طور پر حکومت کی ملکیت قرار پایا۔ اس صواب دید کوتمام فقہانے تسلیم کیا ہے۔ تفصیلات متعلقہ لیکچر میں عرض کردوں گا۔

سوال: آخری سوال ہے، کیا غلام اور آزاد کے درمیان سزاؤں میں نفاوت موجود ہے۔ اگر ایسا ہے تو کیوں؟

جواب: قفادت موجود ہے۔غلام کی سزا آ دھی ہے، آ زاد کی ممل قرآن میں ہے: فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَناتِ مِنَ الْعَذَابِ (النماء ٢٥:٣٠) ـ اس كى وجديه ب كم جوغلام بوه بذات خودایک سزایس گرفتار ہے کہ غلامی خودایک سزا ہے۔دوسری بات یہ کداس کے معاشرتی معیار کےمطابق تالیف قلب بھی مطلوب ہے۔ سزاؤں کا مقصد اسلام میں اصلاح ہے۔ سزاؤں میں حتی المقدوراس بات سے بچا گیا ہے کہ سزایانے والا اسلام سے دور موجائے یااس سے بدطن ہوجائے۔ سزا کا اصل مقصد اصلاح ہے۔ ایک مخص جوغلام ہے اس کوغلام ہونے کی سزااس لیے بھی دی گئی ہے کہاس نے مسلمانوں کی اجماعی قوت کوتو ڑنے کی عملی کوشش کی تھی۔ایک فخص جو غلام ہو،اے کی کے چارج میں دے دیا جاتا ہے۔اے آپ قید با مشقت یا جری مشقت کی ایک شکل کہ سکتے ہیں۔ بیقید بامشقت کی وہ تم ہے جس میں قیدی کو چندیا بندیوں کے ساتھ مسلم ملک یامعاشرے میں رہنے کی اجازت دے دی جاتی ہے۔ مت غلامی پوری کرنے کے بعد (دس سال ہویا ہیں یا کم وہیش) یہ کوشش کی گئی ہے اور کی جاتی ہے کہوہ مسلم معاشرے میں رچ بس کر مسلم معاشرے کا ایک معزز اور آزادشیری بن جائے۔جیبا کدابتدائی وور میں اس بات ک بزاروں بلکہ شایدلا کھوں مٹالیس ملتی ہیں کہ جنگی قیدی غلام بنائے گئے اور بیغلام اسلام کے قوانین جنگ اورا حکام قید کی بدولت علم و حکمت کی بلند یون اور حکومت کے اعلیٰ عبدوں پر پہنچ کرمعاشرے کے ایک باعزت شہری بن گئے۔

esturdubooks.wordpress.com

GEETHICHDOOKE: MOID TO BEE SE SON.

besturdubooks.wordpress.com

## بسم الثدالرخمن الرحيم

## نحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين

محترم جناب مدرجله، محترم جناب دائس چانسلرصاحب، قابل صداحترام جناب پروفیسرعبدالقیوم قریش صاحب، براوران محترم، خوابران مکرم!

آج کی گفتگوکاعنوان ہے ''اسلام کا قانون بین الممالک ۔ ایک تقابلی جائزہ''کل کی گفتگو بیں اسلام کے قانون بین الممالک کی تاریخ ، اس کے مندرجات وموضوعات ، اس کے مقاصد و اہداف اور چند بنیادی اصول و تصورات کا تذکرہ کیا گیا تھا۔ پھر ہم نے قانون بین الممالک کی تدوین ، اہم مصفین ، اس موضوع کے بنیادی مسائل اور دورجدید بیں ہونے والے مختقیق اور تصنیفی کام کا ایک مختفر جائزہ پیش کیا۔ جب ہم اس پورے موضوع کا مخرب اور دنیا کے مختفی اور تعنیف کام کا ایک مختفر جائزہ پیش کیا۔ جب ہم اس پورے موضوع کا مخرب اور دنیا کے مختف ممالک بیس قانون بین الممالک پر کے جانے والے کام سے مواز نہ کرتے ہیں تو ہمارے سامنے کی ایک پہلو واضح طور پر ایسے آتے ہیں کہ جن کی بنا پر ہم کہ سکتے ہیں کہ اسلام کا قانون سامنے کی ایک پہلو واضح طور پر ایسے آتے ہیں کہ جن کی بنا پر ہم کہ سکتے ہیں کہ اسلام کا قانون سین الممالک ایک ایک اور قانون بیں موجود نہیں ہیں۔ اس تقابلی مطالع کے لیے ضروری ہے کہ جواس کے علاوہ کی اور قانون بیں موجود نہیں ہیں۔ اس تقابلی مطالع کے لیے ضروری ہے کہ ونیا کے بڑے بر حربی بی الاقوا کی قانون کے احکام و تصورات کا ایک مختفر جائزہ پیش کیا ور تائون کے احکام و تصورات کا ایک مختفر جائزہ پیش کیا جائے تا کہ اس کی بنیا دیر ہم ایک کھل تقابلی خاکہ تیار کرسیس ۔

یہ بات تو طعے ہے کہ جب سے اس روئے زمین پرانسانی معاشرہ موجود ہے توانین بھی موجود ہیں،اورجس طرح ایک فردانفرادی حیثیت ہے زندگی نہیں گز ارسکتا بلکہ دوسر دل کے ساتھ مل جل کر ہی رہتا ہے اورسب ہے میل جول رکھ کراور لین دین کر کے ہی پرسکون زندگی گز ارتاہے ادراس طرح دوسرے انسانوں کے ساتھ مختلف نوعیت کے کام کاج اور کاروبار میں شامل ہوتا ہے، ای طرح انسانوں کا کوئی گروہ یا جماعت بھی ہتھا دوسری جماعتوں سے کٹ کرزندگی بسرنہیں کر سکتی۔ جب سے انسانوں میں معاشر ہے اور قبائل موجود ہیں اور جب سے انسانوں نے اپنی تاریخ کو محفوظ کرنا سیکھا ہے،ای وقت سے معاشروں، ریاستوں جملکتوں اور بادشاہتوں کی تاریخ بھی موجود ہے اور اس وقت سے بین الاقوامی میل جول کے اصول لینی قانون کی تاریخ بھی موجوو ہے۔اس سلسلے میں کسی بھی توم کا یہ وعویٰ سو فیصد ورست تسلیم نہیں کیا جا سکتا کہ بین الاقوامی تعلقات کے سلسلے میں قوانین کا آغازسب سے پہلے اس کے ہاں سے موا۔ یونانیوں کا بیان ہے کہ بین الاقوامی قوانین کا تصور اور اس کے اصول وضوابط سب سے پہلے ان کے ہاں پیدا ہوئے۔ ہمارے پڑوس میں ہندومصففین کا دعویٰ ہے کہ بین الاقو می قوانین نے ان کے ہاں سے جنم لیا۔ یہ دونوں دعوے اپنی اپنی جگہ جزوی طور پر درست ہو سکتے ہیں الیکن اس سلسلے میں اہم بات بہ ہے کہ بدد یکھا جائے کہ کس قوم نے کب بکس انداز ہے ،کن مراحل ہے گز رکراور کن بنیا دی تصورات کو سامنےر کھ کربین الاقوامی قوانین کوجنم دیااور کمس طرح ایک منضط قانون بین المما لک نے ان کے بال وجوديايا؟

انسانوں نے سب سے پہلے قبائل کی سطح پرمنظم ہونا سیکھا، ایک زمانہ تھا کہ دنیا کے ہر علاقے میں بین الاقوائی شخص قبیلے سے وابستہ ہوتا تھا، اور ایک فخص کی عالمی پیچان اس کے قبیلے کے حوالے سے ہوتی تھی۔ جزیرہ عرب میں قدیم ترین ایام سے قبائل کا وجود معروف و معلوم ہے، یونان میں قبائل کا وجود ہجی تاریخ کی ایک معلوم ومعروف حقیقت ہے۔ یورپ کے دوسرے ممالک میں، وسطی ایشیا میں، گونی کے ریکستان میں، افریقا کے جنگلات میں، غرض ان سب علاقوں میں قبائل ہی کی صورت میں انسان نے اول اپنے آپ کو منظم کیا۔ وقت گزرنے سب علاقوں میں قبائل ہی کی صورت میں انسان نے اول اپنے آپ کو منظم کیا۔ وقت گزرنے

کے ساتھ ساتھ ان قبائل نے سیائ تظیموں کی شکل اختیار کر لی ، سربراہ قبیلہ کوریائی سربراہ کھی۔
اختیارات حاصل ہو گئے۔ایک قبیلے کالین دین دوسرے کے ساتھ ہونے لگا ،ایک قبیلے کی جنگ
دوسرے قبیلے کے ساتھ ہونے گئی ، بیمسائل جب سامنے آئے تو ان کوحل کیے جانے سے نظائر
نے جنم لیا اور نظائر نے آگے چل کر قانون کا روپ دھارلیا ، ان قوانین کووقاً فو قاعمتانی مشکرین
نے حدون کیا۔

جب قبائل نے مختلف مقامات پر ستفل طور پر بس کر مختلف آباد یوں کی شکل اختیار کا شروع کی تو شہری ملکتیں وجود میں آئیں۔ یہ جمیب اتفاق ہے کہ دنیا میں تہذیب و سیاسیات کے الفاظ جس روٹ اور جس ماخذ سے لیے محکے وہ سب کے سب شہریت اور شہر کے معنی رکھتے ہیں۔ عربی زبان میں '' مدینہ' شہر کے لیے استعال ہوتا ہے، اس سے تعدن لکلا ہے، پولیس polis ہوتا ہے۔ اس سے تعدن لکلا ہے، پولیس Polity اس سے ور روی زبانوں میں شہروں کے لیے استعال ہوتا ہے۔ لولیس کل سائنس اور Polity اس سے ماخوذ ہے۔ لفظ ماخوذ ہے۔ لفظ مائنس اور کنا کے شہری میں معنی ویتا ہے۔ اس سے بتا چلا ہے کہ قبائل نے شہری ریاستوں کی اور شہری ریاستوں نے تعدن کی شکل اختیار کی اور بالا خر بڑے بڑے تعدنوں اور بڑی بری تبذیوں اور بڑی

لکن بیروال اپن جگہ بدستورموجود ہے کہ سب سے پہلے کس قوم نے کب بین الاقوای قوانین مرتب کیے؟ یہاں بیروال نہیں ہے کہ بین الاقوای قوانین کے بارے میں جو کتا ہیں آج موجود ہیں ان میں سے قدیم ترین کتاب کون ک ہے؟ اس سوال کے جواب پر تفصیلی گفتگوکل کی جائے گی۔ لیکن بیدامر واقع ہے کہ دنیا کی قدیم ترین کتابوں میں بھی چاہو وہ ''مہا بھارت'' یا ''رامائن'' جیسی قدیم منظومات ہوں یا''ویڈ'اور''منوتی'' جیسی قدیم فیہی قانون کی کتا ہیں ہوں یا''ویڈ'اور''منوتی'' جیسی قدیم فیہی قانون کی کتا ہیں ہوں یا جسٹینین کا یا''ایڈیڈ'(Eliad) جیسی قدیم کتابوں میں بین الاقوای تعلقات سے متعلق کچھ ہدایات بلاشبہ موجود ''کوڈ'' ہو، ان تمام قدیم کتابوں میں بین الاقوای تعلقات سے متعلق کچھ ہدایات بلاشبہ موجود ہیں، ان میں سے کس کوقدیم کہا جائے اور کس کوجدید قرار دیا جائے؟ یہ فیصلہ براوشوار ہے۔ لیکن اللاقوای

تعلقات منضبط کرنے والوں نے جب ان معاملات پڑور کرنا شروع کیاتوانہوں نے بھی ان تطائی کواور بین الاقوای طور طریقوں کو قانون کی زبان میں اورای کے قواعد واسلوب پر مرتب کیا۔ آئ بین الاقوای تعلقات پر ایک قدیم کتاب ''ارتھ شاسر'' ہے جو ارسطو کے ایک معاصر چا تکیہ کی مرتب کی ہوئی ہے۔ یہی وہ خض ہے جو چندر گیت موریا کا وزیر تھا جو ہندوستان میں سکندراعظم کا معاصر حکمران گزرا ہے۔ اس نے اس کتاب میں بین الاقوای تعلقات اور معاملات کے بارے میں ایٹ بری ہوئی ہور ناور خیالات ہوئی تفصیل سے بیان کیے ہیں۔ ای طرح ''رامائن'' اور میں این جی ہیں۔ ای طرح رسم وسیراب کے میں اورائی طرح رسم وسیراب کے واقعات میں جس کوفر دوی نے اپ شہرہ آفاق' 'شاہنا ہے' میں مرتب کیا ہے، جا بجاوہ ہدایات و واقعات میں جس تعلقات کو بہتر رکھنے کی وانین طبح ہیں جنہوں نے متحارب قو توں کے درمیان حالت جنگ میں تعلقات کو بہتر رکھنے کی کوشش کی ہے۔

یسب کی سب وہ مثالیں ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ و نیا ہیں ہیں الاقوائ قوانین کی تاریخ اور ہیں الاقوائی تعلقات کی تاریخ آئی عی قدیم ہے جنتی خودانسانی تحدن کی تاریخ ہے۔
لیکن بین الاقوائی تعلقات کے ان تمام تصورات کا اگر جائزہ لیس تو چند چیزیں کھل کر ہمار سے سے آئی ہیں۔ سب سے پہلی بات ہے کہ ان تمام قوانین میں (جن کواگر قانون کہنا درست ہو) قانون ، اخلاق ، ہدایات ، قصے ، کہانیاں ، ادب، شاعری ، سب پھھاس طرح ملاجلاہے کہ ان کتابوں کوقانون کی کماہیں کہنا ہوا در قوار ہے۔ البتہ قانون کے ماخذ کے طور پران کو ضرور قبول کیا جا سکتا ہے۔ ان کتابوں میں بین الاقوائی تعلقات کے جوقوا نین بتلائے گئے ہیں ان کی بنیاد کم وہیش ملا استثنا کی تصور پر ہے ، اور وہ تصور ہیہ کہ یہقوا نین جس قوم کے ہیں اس قوم کودیگر اقوام پر بلا استثنا کی تصور پر ہے ، اور وہ تصور ہیہ کہ یہقوا نین جس قوم کے ہیں اس قوم کودیگر اقوام پر بلا استثنا کی تفاری اور جبلی برتری حاصل ہے۔ ہندو دک کے ہاں اگر '' رامائن'' اور ' مہا بھارت' تاریخ ساز کتابیں ہیں تو اس کے ساتھ ایک تصور موجود ہے کہ آریانسل دنیائے انسانیت پرایک تاریخ ساز کتابیں جی تو اس کے ساتھ ایک تصور موجود ہے کہ آریانسل دنیائے انسانیت پرایک الی برتری رکھتی ہے کہ ونیا کاکوئی انسان اس کا مقابلہ یا اس کی برابری کرنے کی ہمت نہیں کرسکتا۔ ہندوؤں کے ہاں چار دائی طبقہ آریائی

نسل کی باقیات ہے جوایک طویل عرصے بلکہ بزاروں سال سے ہندوستان پر حکومت کر رہاہے۔
برہمن نسل کی برتری، ہندونظام اور ہندومعاشرے کرگ ویے بیں شامل ہے۔ ہندونظام خواہ
دورقد یم کا نظام ہویا دورجد بدکا، اس کی اساس برہمن طبقے کی بالادی پر قائم ہے اور اس طبقے کے
سیاس کنٹرول کے سہارے بھارت کا نظام چل رہاہے۔ بہی حال بونانیوں کے ہاں ہے۔ بونان کا
سب سے بروافل فی جس کی عظمت کے سامنے پوری دنیا نے سرتسلیم خم کیا جس کو مسلمانوں نے
انتہائی غیر جانب داری سے معلم اول قرار دیا، پینی عقلیات اور منطق کا سب سے پہلامعلم ، پینی
ارسطاطالیس جس نے اپنی کتاب 'سیاسیات' بیں جو اساس قائم کی ہے دہ بیہ کہ غیر یونانیوں کو
قدرت نے غلام رہنے اور بننے کے لیے پیدا کیا ہے۔

تھوڑی دیرے لیے ارسطو کے اس جملے کا مواز نہ کیا جائے اسابدی واز لی اعلان ہے، جو حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے کیا تھا: حتی استعبدتم المناس وقد ولدتھم اُمھاتھم اُحوارا(ا)۔ اس کا واقعہ یہ ہے کہ ایک وفعہ معرکے گورز عمرو بن عاص کے ماجزادے جوایک نوعم جوان بھے ان کا کسی مقامی معری عیسائی کے ساتھ گھوڑ ووڑ کا مقابلہ ہوا۔ انفاق سے عیسائی کا گھوڑا آ کے فکل گیا اور گورز کے صاجزادے کا گھوڑا آ بچے رہ گیا۔ گورز کے صاجزادے کا گھوڑا آ بچے وائی کے جو شی معری کو چا بک مار دیا۔ یہ بھی ممکن ہے کہ گھوڑے کو چا بک مارتا چا ہے ہوں اورلگ معری کے گیا ہو۔ معری نے گورز کو شکایت کی، گورز نے صاجزادے کو ساجزادے کی ساجن کورز کی سرزنش کے باوجود معری مطمئن نہ ہوا۔ مظلوم معری مدینہ منورہ آیا۔ پتا چلا کی اور نے ساجنے کورز معرم وجود تھے۔ حضرت عرضی اللہ عنہ نے اصول بناد کھا تھا کہ ہر گورز ہرسال ج کیا کر ہواور پبلک میں اگر اس کے خلاف کوئی شکایت ہوتو جواب و یا کر ہے۔ چانچے مقد ہے کی ساعت ہوئی۔ حضرت عرضی اللہ عنہ نے معالے کی ساری تحقیق کی اور بیا ب

ا. كنزالعمال، مؤسسة الرسلة، 1909، بيروت ۱۲:۵۲، روايت تمبر ۲۰۱۰ منكم تعبّلتم الناس، المستطرف للأبشَيهي ا:۲۳۹، وارالكتب العلمية ، بيروت 1907، متى تعبلتم الناس...

ثابت ہوگئ کہ گورز کے صاحر ادے نے واقعی زیادتی کی ہے۔ آپ نے معری کو تھم دیا کہ بدلہ کے لو۔ گورز معر کے صاحر ادے کا پیروکی تھا کہ وہ ''ابن الا کو مین' لیتی شریف زادوں کا بیٹا ہے لیکن اس دعوے کی اسلامی معاشر ہے میں کوئی گئجائش نہیں۔ حضرت عرشے معری ہے کہا:'' مار اس شریف زادے کو' ۔ یہ بات آپ نے اس لیے فرمائی کہ نسلی برتری کا غمازیہ جملہ ایک صحابی زادے کے منہ سے نکلنا گوارا نہ کیا جاسکتا تھا۔ اس موقع پر آپ نے وہ تاریخی جملہ کہا تھا: معنی استعبدتم الناس و قلد ولد تھم امھاتھم احوادا۔''تم لوگوں نے کب سے انسانوں کوغلام بنالیا ہے حالانکہ ان کی ماؤں نے تو آئیس آزاد جناہے''۔

یہ تضور کہ ہمارے علاوہ تمام انسان دوسرے درجے کے انسان ہیں، ہندوؤں یا یونانیوں کے ہاں ہی نہیں ہے، بلکہ بیستعمراند تصور دنیا کی کی قوموں میں رائج رہاہے۔ بورب میں بونانیوں کے علاوہ بعد میں اسے رومن ایمپائر نے بھی اپنایا۔ رومن ایمپائر کے۔ جیسا کہ ہم آگے چل كرديكيس ك- جب قوانين مرتب كيے جارے تھاور بين الاقوامي اصول وضوابط كومظم كيا جار ہاتھا تو انہوں نے بوری نسل انسانی کو دوحصوں میں تقسیم کیا: ایک رومن ، دوسرے غیر رومن ۔ غیرردمنوں کوانہوں نے بربری یاغیرمہذب قرار دیاا دران کے لیے ایک نیا قانون مرتب کیا۔ یہ نیا قانون جس کا انطباق دنیا کی تمام غیررومن اقوام پر ہوتا تھا وہی قانون ہے جس کو انہوں نے Droit des gens لیتی '' قانون اقوام'' کانام دیا۔ یہی وہ قانون ہے جس کی بنیاد سے اور جس کی کو کھ سے پورپ کے موجودہ بین الاقوامی قانون نے جنم لیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ پورپ میں برے عرصے تک بین الاقوامی قانون کوفرانسیسی زبان میں Droit des gens "قوموں کا قانون''ادرانگریزی میںLaw of Nations کہاجاتار ہاتے موں کا قانون یا Law of Nations سے مراویہ ہے کہ ہمارے علاوہ دنیا کی تمام اقوام ہم سے کم تر مقام رکھتی ہیں ان كے ليے قانون عليحده موكا، اور جمار ساسيخ معاملات كونمثانے كے ليے، يا بالفاظ ديكر جم جيسے برتر لوگوں کے لیے قانون الگ ہوگا۔ چنانچے رومیوں نے دوالگ الگ قانون وضع کیے۔ بیقانون جے وہ قانون اقوام کے نام سے یادکرتے تھے دراصل غیررومیوں اور غیرمہذب لوگوں کے لیے بنایا حمیا تھا اور اس کی بنیاد پر آج کا بین الاقوامی قانون مرتب ہوا ہے۔لہذا''غیر مہذب' لوگوں کو' ووسرے درجے کا انسان بجھنااس قانون کی جنم تھٹی میں پڑا ہوا ہے۔

جيها كهيس في عرض كيا،سب سے بہلابين الاقوامي يونث جوبين الاقوامي تعلقات کے سلسلے میں قائم ہوادہ شہرمی ریاشیں تھیں۔ یورپ کے مفکرین کا مزاج یہ بن گیا ہے کہ وہ جب کی بھی چیز کی تاریخ کوتر تیب دیتے ہیں یا کسی موضوع پر اظہار خیال کرتے ہیں تو ان کی گفتگو کا آ غاز بھی بورپ سے ہوتا ہے اور اختتا م بھی بورپ پر۔ بیش تر مغربی الل فکر کو بورپ سے باہر خد نیا نظر آتی ہے، نیکم وَکرنظر آتا ہے، نہ کسی انسان کا کوئی علمی وعقلی کارنامہ نظر آتا ہے۔ یہی حال بین الاقواى قانون كےميدان ميں بھى ہے۔ وہ بين الاقوامى قانون كا آغاز يونان كى شېرى رياستوں سے کرتے ہیں، جہال درجنول شہری ریاستیں اور چھوٹی بڑی، مختلف نظاموں کے تحت چلنے والی ریاسیں موجو تھیں۔ان کے درمیان سفارتی تعلقات بھی تھے،ان کے درمیان دوسرے مراسم بھی تے۔ایک طویل عرصہ جس کی طوالت کا اندازہ کئی سوسال لگایا جاتا ہے۔اس حال میں گزرا کہ ان کے درمیان تعلقات کومنضبط طور پر قائم کرنے کے لیے کوئی ضابطہ یا قانون موجود نہ تھا۔ پھر وہال کے فلسفیوں اور دانش درول نے ''نوامیس بونان''یا''لاز آف دی ہیلے نیس' کے نام سے قوانین مرتب کیے۔ بیتوانین جن کا کچھ مدون حصہ آج بھی پایا جاتا ہے بین الاقوامی قانون کے موضوع پرکھی جانے والی کمابول میں موجود ہے۔ان قوانین میں جوبات واضح طور پرملتی ہے اور آج بھی مغربی قانون دان اس کو بلاتا ال دنیا کے سامنے پیش کرتے ہیں، وہ یہ ہے کہ یہ قوانین یونانیوں کے آپس کے تعلقات اورمیل جول کومرتب کرنے کے لیے تھے۔ یہ بربریوں، غیر مہذب لوگوں اور غیر ہونانیوں کے لیے ہیں تھے۔

ہے بعینے دہی بات ہے جو ہندوستان کے برجمنوں اور ہندوؤں میں نظر آتی ہے، گویا صرف بونا نیوں کے ہاں ہی نہیں بلکہ دنیا کی تمام اقوام میں دوطرح کے قانون ہوتے تھے: بین الاقوامی تعلقات کے سلسلے میں ایک نظام قانون تو وہ، جواپوں کے لیے ہے۔ اور ووسراوہ قانون جو دوسروں کے لیے ہے۔ ادر بیدوسرا قانون دراصل کوئی با قاعدہ قانون نہوتا تھا بلکہ اس کاصرف ایک اصول تھا، اور وہ یہ کہ ہماری پندو تا پندکی بنیاد پر جومعاملہ دوسروں کے ساتھ طے کیا جائے، وہ قانون دیے گئے وہ صرف کیا جائے، وہ قانون دیے گئے وہ صرف بوتا نیوں کے بہی میل جول کے لیے ہیں۔ یونا نیوں کے علاوہ خود یونان میں جوغیر یونائی تھے مثلاً غلام کہ ان کی ذمہ داریاں کیا ہوں گی۔ ان کے ہاں اس سلسلے میں کوئی قانون ندتھا۔ یونائی غلاموں کے علاوہ دیگر اقوام سے تعلقات کی نوعیت کیا ہوگی؟ ان تعلقات کی بنیاد کیا ہوگی؟ اس سلسلے میں ان کے قوانین تمام تر صواب دیدی تھے۔ گویا اس سلسلے میں ان کے قوانین تمام تر صواب دیدی تھے۔

بونانيوں كا دورختم ہوا اور روميوں كا دورشروع ہوا اور بہت جلد وہ سلطنت قائم ہوئى جس کا تاریخ میں عظیم رومن ایم پائر کے تام سے ذکر ملتا ہے، جس کے مختلف ارتقائی ادوار بیان کیے مج بي عظيم رومن ايم بائر مولى Holy رومن ايم بائر ، دور متوسط كى رومن ايم بائر وغيره -بيسارى کی ساری ریاستی ایک بی تصور پر قائم تھیں اور بیتصور آج تک مغرب کے نظام بین الاقوام میں موجود ہے۔وہ یہ کرومن ایک بالا دست قوم ہےجس کوتمام دنیا پرحکومت کرنے اور تمام دنیا کو غلام ہنانے کا اختیار موجود ہے۔ یہ بات تھن کسی فلسفی یامفکر کے ذہن میں نہیں تھی، بلکہ اے واضح طور پر الفاظ کی صورت میں لکھا گیا ہے۔ اور بار بار اس کو بیان کیا گیا ہے کہ رومن قوم کرہ ارض کی ما لک ہے، روم سے باہر کی اقوام ان کی مملوکہ اور غلام ہیں، ان سے ہرطرح کا معاملہ کرنے کا روموں کوای طرح اختیار ہے جس طرح آ قا کوغلام سے مرطرح کا معاملہ کرنے کا اختیار ہوتا ہے۔ ظاہر ہے قانون آ زادانسانوں کے لیے ہوتا ہے اور حقوق آ زادانسانوں کے ہوتے ہیں۔ جوغلام ہوتا ہے اس کے لیے نہ قانون ہوتا ہے، نہ مراعات ہوتی ہیں اور نہ حقوق ہوتے ہیں۔ اس ليعظيم رومن قانون مويا دور جديد كا قانون بين الاقوام، اس مين ايشيا ادر افريقا ك غلاموں کے لیے طے شدہ قوانین کا کوئی تصور موجود نہیں سیتمام چیزیں ماضی میں بھی تھیں اور آج بھی ہیں۔

لیکن بیا یک بوی عجیب بات ہے کدومن ایمپائر میں جس چیز کو بین الاقوامی قانون کہا

iless.cc

گیا ہے ہدہ چڑھی جس کے ذریعے بورپ کے مختلف مما لک کے مامین تعلقات کور تیب دیا جاتا تھا۔ بورپ میں پوپ کے ماتحت جو سلطتیں باریاسیں بورپ کے مختلف علاقوں میں قائم ہوئیں، وہ سب کی سب بوپ کی نم بھی برتری اور اعلیٰ سیاسی قیاوت کو تسلیم کرتی تھیں جس میں حاکم اعلیٰ کی حقیت پاپائے اعظم کو حاصل تھی۔ اس قانون کوان کے ہاں بین الاقوامی قانون کہا گیا۔ حالا نکہ اس قانون کو بین الاقوامی قانون کہنے کے بجائے (Municipal law) میونسل لا کہنا زیادہ موزوں اور مناسب ہے۔ اس لیے کہ بیائی ، میسلطنت کے اندر پائی جانے والی مختلف اقوام کے مابین تعلقات کو منفبط کرتا تھا، آزاد اور خود مختار مما لک یا اقوام کے تعلقات کو نہیں۔ اس کی زیادہ سے زیاوہ حیثیت ایک دستوری قانون بلکہ انتظامی قانون کی ہوسکتی ہے۔ یہ بات کی مغر بی صففین نے بھی تسلیم کی ہے کہ اس قانون کو سیح معنوں میں بین الاقوامی قانون قرار نہیں دیا جا سکتا۔ اس نے بھی تسلیم کی ہے کہ اس قانون کو سیح معنوں میں بین الاقوامی قانون قرار نہیں دیا جا سکتا۔ اس لیے کہ اس کا اطلاق صرف رومن سلطنت کے اندر پائے جانے والی مختلف گوری اور سیحی اقوام بی پرہوتا تھا۔ وومری نسل اور دوسرے ربھی سے تعلق رکھنے والی اقوام کے لیے جو قانون سلطنت روما میں رائج کیا گیاوہ یوں گینتم کہ لماتا تھا بیعن قانون اقوام دیگر۔

جب رومن ایمپائر نے مسیحت کا علم بردار ہونا تبول کیا اور مسیحت کی اس جُڑی ہوئی گئل کو۔ کہ جس کا حضرت عسلی علیہ السلام سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اپنا کران عقائد و تعلیمات کا دامن تھام لیا جو بینٹ پال کے ذبمن کی پیدا وار تھیں تو انہوں نے ایک نیا نظام اور ایک نیا قانون مرتب کرنے کی کوشش کی جو قدیم رومن ایمپائر کے تصورات سے ماخوذ تھا۔ لیکن یہاں ایک چیز بوئی نمایاں ہے جس کا نوٹس مغربی صفیعین نے بھی لیا ہے اور بیا تی واضح ہے کہ جرخص اس کو محسوس کرتا ہے۔ وہ یہ کہ ہوئی، وہ ایک نہیں کرتا ہے۔ وہ یہ کہ ہوئی ، وہ ایک نہی کو حاصل تھا، نہی تی دت کے ساتھ ساتھ سیاس ریاست تھی، جس میں اقتد اراعلی پاپائے اعظم کو حاصل تھا، نہی تی دت کے ساتھ ساتھ سیاس قیادت کے ساتھ ساتھ سیاس قیادت میں بوپ کو حاصل تھی، جس میں بادشاہوں کے اختلافات پوپ مطے کیا کرتے تھے۔ وہاں تو تع کی جاتی تھی کہ بین تھے، جس میں بادشاہوں کے اختلافات پوپ مطے کیا کرتے تھے۔ وہاں تو تع کی جاتی تھی کہ بین الاقوامی قانون جو بھی بنایا جائے وہ سیجی تصورات وتعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے اور وہ حضرت عیسی الاقوامی قانون جو بھی بنایا جائے وہ سیجی تصورات وتعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے اور وہ حضرت عیسی الاقوامی قانون جو بھی بنایا جائے وہ سیجی تصورات وتعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے اور وہ حضرت عیسی الاقوامی قانون جو بھی بنایا جائے وہ سیجی تصورات وتعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے اور وہ حضرت عیسی الاقوامی قانون جو بھی بنایا جائے وہ سیجی تصورات وتعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے اور وہ حضرت عیسی الاقوامی قانون جو بھی بنایا جائے وہ سیجی تصورات وتعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے اور وہ حضرت عیسی الیون جو بھی بنایا جائے وہ سیجی تصورات وتعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے وہ سیجی تصورات و تعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے وہ سیکی کیا کے حالم کو حاصل تھی بنیاد پر بنایا جائے وہ سیجی تصورات و تعلیمات کی بنیاد پر بنایا جائے وہ سیکی کی جائے کے دور کی حالم کیا کی خور کی جائے کی جو تھے جو بائی تھی کی جائے کی جو تعلیمات کی جس میں بیان کی خور کی حالم کی خور کیا کیا کی خور کی حالم کی کی جو تعلیمات کی خور کی حالم کی خور کی جو تعلیمات کی جو تعلیمات کی خور کی حالم کی خور کی حالم کی خور کی حالم کی خور کیا کی حالم کی خور کی حالم کی خور کی حالم کی حالم کی حالم کی حالم کی خور کیا کی حالم کی حالم کی حالم کی حالم کی حالم کی حا

علیہ السلام کی ان تعلیمات سے مستفاد ہوگا جووہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی طرف منسوب کرتے تھے۔ کم از کم وہ قانون' انا جیل اربعہ'' پر بی چنی ہوتا جوان کے خیال میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعلیمات کا مجموعہ ہے۔

کین ہے بجیب بات ہے کہ ہوئی رو کن ایم پائر میں جوتوا نین مرتب کیے گئے اور خاص طور پروہ قانون بین الاقوام جو پا پائے اعظم کی زیر سر پرتی ترتیب دیا گیا، وہ دراصل پوپ ہی کے فیصلوں پر بنی تھا جس پر ڈیڑھ ہزار سال تک بورپ کی سیحی ریاسیں عمل کرتی رہیں۔ اس میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعلیمات کا شائبہ تک موجود نہ تھا۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعلیمات جو ان کے مشہور پہاڑی وعظ کی صورت میں موجود ہیں، ان میں تو کہا گیا ہے کہ اگر جمہیں کوئی آئی ہے جھڑ ماں کے سامنے دوسرا گال بھی پیش کردو، اورا گرکوئی تبہاری چا در چھینتا چا ہوتم تم میش مار بے تو تم تم میش مار بے تو تم تم میش مات کروا ہے ان تعلیمات کا فطری تقاضا تو بیتھا کہ الی تو میں قانون جنگ میش کے مرتب کیے جانے کا سوال بھی پیدا نہوتا چا ہے تھا، اس قوم میں فاتحین اور مفتو حین کے حقوق کا خور سات تھی نہوتا چا ہے تھی۔ اس تو م میں جنگی قید یوں کے حقوق کی بات بھی نہوتا چا ہے تھی۔ کوراسا تذکرہ بھی نہوتا چا ہے تھا، اس قوم میں جنگی قید یوں کے حقوق کی بات بھی نہوتا چا ہے تھی۔ کوراسا تذکرہ بھی نہوتا چا ہے تھا، اس قوم میں جنگی قید یوں کے حقوق کی بات بھی نہوتا چا ہے تھا، اس قوم میں جنگی قید یوں کے حقوق کی بات بھی نہوتا چا ہے تھی۔ کوتا ہوا ہے تھا، اس قوم میں جنگی قید یوں کے حقوق کی بات بھی نہوتا چا ہے تھی۔ کا سوال پیدا خور سے بنہ فاتھیں ومفتو جین کا اور نہ جنگی قید یوں کے ختوق کی بات بھی نہ جنگ کا سوال پیدا ہوتا ہے ، نہ فاتھیں ومفتو جین کا اور نہ جنگی قید یوں کا۔

کین پوری سیحی دنیا نے حضرت عیسی علیہ السلام کی اس تعلیم کو جوآج ہمی ان کے مطابق حضرت عیسی علیہ السلام ہی گی تعلیم ہے نا قابل عمل قرار دے دیا۔ اور ایسا قانون ترتیب دیا جوقد یم بونا نیوں اور رومیوں سے ماخوذ ہے جن کے ورثے سے آج الل بورپ لا تعلقی کا مظاہرہ کر رہے ہیں۔ حضرت عیسی علیہ السلام کی تعلیم تو یہ تھی کہ میری با دشاہت اس موجودہ و نیا کے لیے نہیں ہے بلکہ آنے والی دنیا کے لیے ہے۔ لیکن عیسائیت کی بنیاو پر اس و نیا میں باوشاہتیں بھی قائم کی سکنیں اور ان باوشاہتوں نے وہ سارے مظالم روار کھے جو دنیا کے ظالم باوشاہوں کا طرح انتیاز میں۔ حضرت عیسی علیہ السلام نے ترک و نیا کے ساتھ ساتھ رحمت ورافت کی تعلیم دی۔ لیکن رومن حکم انوں نے واقمی یا خارجی تھی معاطم تاسک میں ایک جگہ بھی حضرت عیسی علیہ السلام کی ان حکم انوں نے واقعی یا خارجی تھی معاطم میں کئی ایک جگہ بھی حضرت عیسی علیہ السلام کی ان

ress.cor

تعلیمات کوتیول ندکیا۔ یہودیوں کے بارے جوروبیرومن حکرانوں نے روار کھادہ بیتھا کہ لاکھوں کے بودیوں نے خداکشی یہودیوں کو ذکح کر دیا عمیا جمنس اس جرم میں کہ عیسائی حکمرانوں کی رائے میں انہوں نے خداکشی کے تنظین جرم کا ارتکاب کیا تھا۔ چنانچیاس جرم کی سزاان یہودیوں کو بھی موت کی صورت میں دی عمی جو حضرت عیسی علیہ السلام کے سینکڑ دل سال بعد بیدا ہوئے تھے۔اس انسانی قتل عام کے جرم کے ارتکاب کے وقت عیسائی دنیا کو حضرت عیسی علیہ السلام کی تعلیمات یا دنہ آئیں۔

سے بیں بین الاقوام کی بنیاد ہے۔ یہ قوانین الد قوانین الد قوانین کے وہ اساسی چزیں جس پر آج بھی مغرب کے قانون بین الاقوام کی بنیاد ہے۔ یہ قوانین ایک بزار سال تک یورپ میں جاری رہے۔ اسلام کے آغاز کے ساتھ بی یورپ میں ان قوانین کا آغاز ہوا اور اٹھار ہویں صدی کے اوائل تک ان قوانین پر یورپ میں عمل ہوتار ہا۔ یہی وہ قوانین سے جن کو بعد میں ہیوگور وشیس نے جس کو مغرب میں بین الاقوای قانون کا باوا آدم کہا جاتا ہے یورپ میں مرتب کیا۔ گروشیس کی وفات سر ہویں صدی عیدوی میں ہوئی۔ اس پوری مدت میں کسی غیر انسانی سلوک سے بہتے کے لیے ان قوانین سے مستفید ہونا یا ان قوانین میں ویے ہوئے حقوق ومراعات کا مطالبہ کرنا کسی غیر روی اور غیر یور پی مستفید ہونا یا ان قوانین میں وربی عیسائی دنیا سے بہتر دنیا ئیں ہماری اس دنیا میں موجود کے لیے مکن بی نہ تھا۔ آگر چہاکی دور میں عیسائی دنیا سے بہتر دنیا ئیں ہماری اس دنیا میں موجود شخص ۔ عیسائی معاشرے سے بہت بہتر معاشرے دوئے زمین پر پائے جاتے تھے، جہاں تھیں ۔ عیسائی معاشرے سے بہتر بہتر معاشرے دوئے زمین پر پائے جاتے تھے، جہاں تہذیب و تعدن کے بہترین مراکز قائم تھے۔ گرمیتی دنیا کے تعصب نے اس طرف عالم عیسائیت کو دیکھنے کا موقع بی نہ دیا۔

ای طرح ہم جب تاریخ پرنظر دوڑاتے ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ جب سلطنت عثانیہ نے مشرقی یورپ کے بیشتر حصے کوئے کرلیا اور ایک ایک کر کے وہاں کی یورپی سلطنت اکوزیر کرلیا تو پھرائل بورپ نے کہیں جاکر ۱۸۵۱ء میں ایک معاہدے کے تحت سلطنت عثانیہ کو بیت ویا کہ دہ اس مغربی بلکہ مسیحی بین الاقوامی قانون کے تحت حقوق ومراعات کا مطالبہ کر سکتی ہے۔ پھر جاپان نے جب ۱۸۹۵ء میں بھین کواور ۱۹۰۵ء میں روس کوئنگست دی تو پھر جاپان کوہمی ۱۹۰۵ء میں بیتن کواور ۱۹۰۵ء میں روس کوئنگست دی تو پھر جاپان کوہمی ۱۹۰۵ء میں بین الاقوامی قوانین سے مستقیا مر ہونے والے ملک کے طور پرتشلیم کر لیا عمیا۔ باوجود یکہ میں بین الاقوامی قوانین سے مستقیا مر ہونے والے ملک کے طور پرتشلیم کر لیا عمیا۔ باوجود یکہ

۱۸۵۲ء میں سلطنت عان نہ کواور ۱۸۹۵ء اور ۱۹۰۵ء میں جاپان کوانہوں نے بین الاقوای قوانین کے استفادے کا حق دے دیا تھا لیکن اس کے باوجود بورپ کے علی حلقوں میں خصوصاً نم بھی لوگوں میں یہ بحث جاری رہی کہ کیا کسی دومری قو م کو بین الاقوای تعلقات کے ضابطہ قانون سے استفادے کا حق ہے بھی یانہیں۔ پھر حضرت عینی علیہ السلام کی جاشینی کا دعوی کرنے والے بورپ میں ودمر تبہ بوپ عکولاس چہارم اور اور بال ششم نے یوڈگری جاری کی کہ کسی دیگر قوم سے اس قشم کا معاہدہ کر تا کہ دو بین الاقوای قوانین سے استفادہ کر سکے جائز نہیں ، اور اگر ایسا معاہدہ کر بھی لیا جائے تو اس کی پابندی کرنا عیسائی دنیا کے لیے قطعاً جائز نہیں ہے۔ اگر ایسا کرنا تا گزیرہ وجائے تو کوشش کی جائے کہ اس معاہدے پر کما ہے عمل نہ کیا جائے۔ یہ وہ ڈگری تھی جو ذکورہ بالا دو پاپاؤل کوشش کی جائے کہ اس معاہدے پر کما ہے عمل نہ کیا جائے۔ یہ وہ ڈگری تھی جو ذکورہ بالا دو پاپاؤل نے جاری کی تھی۔ اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ یورپ کا مزاج ادر اس کی روح بین الاقوای تعلقات کے سلطے میں کس انداز کی رہی ہے۔ یہ جین الاقوامی قوانین کا وہ خاکہ جودوسری اقوام کے بارے میں یونانیوں ، رومیوں ، مقدس پاپاؤل کے طرزعل کی غمازی کرتا ہے۔

110

قبل ازین ۱۸۱۵ء میں چار بری تور فی طاقتوں کا ایک اجلاس منعقد ہواتھا جس کا لور فی مصفین برے نیز کے ساتھ ذکر کرتے ہیں اوران کے ہاں تعلیٰ سے یہ کہا جاتا ہے کہ بین الاقوامی اسحاد کی یہ پہلی مثال ہے۔ یہ اتحاد جن چارقو توں کے درمیان ہوا ، ان میں شہنشاہ کروشیا، شہنشاہ جرمنی ، شاہ آسٹریا اور شہنشاہ روس شامل تھے۔ اس معاہدے کو Holy Alliance یا اتحاد مقدس کا نام دیا گیا۔ اس اتحاد مقدس بین تین اصول طے کیے گئے۔ پہلا اصول بیتھا کہ یورپ اور اس کے رب و جوار میں کسی مسلمان طاقت کو سراٹھانے کا موقع نہ دیا جائے گا۔ اور اس میں پہلے قدم کے طور پرسلطنت عثانے کی تباہی میں جو کھے ہم ہے ہو سکا ہم کریں گے۔ ووسرا بنیا دی اصول ہی تقا کہ دو نیا جس کے ہو تا ہی ہے۔ ووسرا بنیا دی اصول ہی تقا کہ دو نیا جس کہ ہوریت کوتی المقدور پنینے نہیں دیا جائے گا۔ تیسرا اصول یا تیسری بات جوان کے داخل معاطے کے سلم جمہوریت کوتی المقدور پنینے نہیں دیا جائے گا۔ تیسرا اصول یا تیسری بات جوان کے داخل معاطے کے سلم جمہوریت کوتی المقدور پنینے نہیں دیا جائے گا۔ تیسرا اصول یا تیسری بات جوان کے داخل معاطے کے سلم جمہوریت کوتی المقدور پنینے نہیں دیا جائے گا۔ تیسرا اصول یا تیسری بات جوان کے داخل معاطے کے سلم جمہوریت کوتی المقدور پنی نے لین بونا پارٹ کی اولا دہیں سے کسی کو اقد اریس

بیختصرسا تاریخی جائزہ ہے دنیا کے مختلف علاقواں میں بین الاقوامی قوانین کے آغاز و

ارتقا كا اسطيط يس چند باتي بنيادي طور پر مار يسامخ آتي بين:

ایک بیر کہ تھی قوم نے ماسوائے مسلمانوں کے بین الاقوامی افسان کی بنیاد پر دنیا کو کوئی قابل عمل عالمی نظام نہیں دیا جس کے تحت دنیا کی کمز درادر بے اثر اقوام کوعزت اور مساوات حاصل ہو کئی۔

ووسرے یہ کان تمام نظاموں نے دنیا میں انسانوں کو طبقات بیل تقسیم کے رکھا۔ کہیں ووصوں میں، کہیں تمن حصوں میں، اور کہیں چار حصوں میں۔ اس تقسیم میں طاقت درگروہ کو بے شاما اختیارات حاصل ہے اور کم رورگروہ ہرتم کے حقوق سے محروم تھا۔ یہ وہ چیز ہے جے قرآن پاک نے واضح طور پر غلط قرار دیا۔ فرعون کے بارے میں فرمایا: اِنْ فِوْعُونَ عَلا فِی الاَرْضِ باک نے واضح طور پر غلط قرار دیا۔ فرعون کے بارے میں فرمایا: اِنْ فِوْعُونَ عَلا فِی الاَرْضِ کَانَ مِنَ الْمُفَسِدِیْنَ رَالقصص ۲۰۲۸)۔ یہ فرعون بی تھاجس نے زمین میں اپنے آپ کو بالا کان مِن المُفَسِدِیْنَ (القصص ۲۰۲۸)۔ یہ فرعون بی تھاجس نے زمین میں اپنے آپ کو بالا وست قرار دیا، وہاں کے لوگوں کو (مصریوں کو) گروہوں میں تقسیم کیا، بعض کو کمز ورقر ار دیا، ان کی اولاد کو تل عام کا نشانہ بنایا اور ان کی عورتوں کو زندہ رکھا، قرآن نے اس کر دار کے خص کے بارے اولاد کو تل عام کا نشانہ بنایا اور ان کی عورتوں کو زندہ رکھا، قرآن نے اس کر دار کے خص کے بارے میں اعلان کیا: اِنّه کو کو اور اختی ہو یا خار تی، جو انسانوں کے درمیان مساوات کے بجائے ورجہ بندی پر ایمان رکھتا ہو، جہاں دولت منداور بااثر لوگ ہی حقوق و مراعات سے متمتع ہوتے ہوں اور بندی پر ایمان رکھتا ہو، جہاں دولت منداور بااثر لوگ ہی حقوق و مراعات سے متمتع ہوتے ہوں اور باق لوگ بانوی حقیت ترور عامت سے متمتع ہوتے ہوں اور باق لوگ بانوی حقیت ترور عامت کے جو تے ہوں اور باق لوگ بانوی حقیت ترور عامت کے مول فرعونی نظام ہے۔

تیسری چیز جوہمیں معلوم ہوتی ہے دہ بیکہ ان تمام توانین میں بین الاقوامی قانون کا دائرہ کار بڑامحدودر ہا۔اوروہ بھی صرف اس حد تک کہ جنگ کی صورت میں مقولین سے کیا معاملہ کیا جائے ،مقولین کی جائداد کو کس طرح سے استعمال کیا جائے اور فاتحین ایک سے زائد ہوں تو مقولین کی جائداد کوان کے درمیان کس طرح تقسیم کیا جائے۔

یہ وہ بنیادی چزیں تھیں جو تقریباً تمام بین الاقوای قوانین کی اساس تھیں۔ ''مہابھارت''اور''رامائن''سے لےکر''ارتھ شاسر''اور''منوسمرتی'' تک ہندوؤں کے ہال تمام

کتا ہیں جن کو آج کل کے ہندو مصنفین بین الاقوامی قانون کا قعہ یم ماخذ قرار دیتے ہیں،ان تمام كابوں اور فدہبى قوانين ميں يہى ہے كە اگركوئى قوم مفتوح بوجائے تو اگر فاتح كے مقاليے يمن نىلى اعتبارے برابری ہے تو اس ہے ای طرح کاسلوک کیا جائے۔اگر دہ مفتوح قوم فاتح ہے کم تر درجے کی ہے تواس سے اس طرح کا سلوک کیا جائے۔ پورانظام مساوات کے بجائے انسانوں کی تفريق وتقسيم برمنى ہے۔اس كے برنكس اسلام نے جو كچھ دياده ان خطبات ميں آپ كے سامنے آ رہا ہے۔ یورپ کے تمام تر میدان علم میں ارتقا کے باد جود اسلام کا نظام مین الاقوام آج بھی ا تنا اعلیٰ اور بہترین ہے کہ ابھی مغرب کو وہاں تک چینچنے میں صدیاں درکار ہیں۔ بورپ نے میوپل لا میں جو کچھا بھی حاصل نہیں کیا اسلام نے اس ہے بھی آ سے جا کراہے اپنے انٹر پیکٹل لا میں دے دیا ہے۔ ملک کے اندر بغاوت سے نمٹنا اور اس سے عہدہ برآ ہونا دنیا کے تمام قوانین میں موجود ہے اور ملک کے داخلی فوج داری قانون کا موضوع ہے۔ کیکن شریعت اسلامی کی رو سے بیخالفتاً بین الاقوامی قانون کا موضوع ہے۔ای طرح سے محاربین اور قزاقوں سے تمثنا داخلی فوج داری قانون کاموضوع ہے۔ لیکن اسلام کے ہاں قز اقوں اور محاربین کا مسئلہ انٹر بیشنل لا کا موضوع ہے۔ داخلی طور پر بغاوتوں سے نمٹنا دنیا میں Criminal law کا موضوع ہے، لیکن اسلامی قانون کےمطابق یہی بین الاقوامی قانون کاموضوع ہے۔

اسلط میں اسلام نے ''منعه'' کا اصول دیا ہے، لینی ہروہ کروہ جوکسی ایسے نظریے یا اصول ہے وابنتگی کی بنیاد پر قوت حاصل کرتا ہے جوقر آن مجید یاست کے سی اصول کی تاویل پر مبنی ہو۔اس کے لیے الگ قوانمین ہیں۔ایک فرداگر ریاست اور معاشرے کے خلاف تلوارا شاتا ہے تو اس کے لیے الگ قانون ہے۔ای طرح جوگروہ کمی نظریے یا عقیدے کے اختلاف کی بنیا و پر کھڑ اہوتا ہے اس پر بغاوت کے عام احکام بافذ نہیں ہوتے ، بلکہ اس کے لیے فقہائے تاویل کے پر کھڑ اہوتا ہے اس پر بغاوت کے عام احکام بافذ نہیں ہوتے ، بلکہ اس کے لیے فقہائے تاویل کے احکام بیان کیے ہیں ،ان کے ساتھ معاملہ نمٹانے کے الگ قوانین ہیں۔جس میں ان کے اصول و نظریات کا احترام بھی مے نظر رکھا جاتا ہے۔حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ نے خوارج کے ساتھ ای قشریات کا محاملہ دوار کھا ، حالا نکہ خوارج کے نظریات قرآن سے متصادم ہتھے۔ خوارج کے نظریات سے قدم کا معاملہ دوار کھا ، حالا نکہ خوارج کے نظریات قرآن سے متصادم ہتھے۔خوارج کے نظریات سے قدم کا معاملہ دوار کھا ، حالا نکہ خوارج کے نظریات قرآن سے متصادم ہتھے۔خوارج کے نظریات سے اس

صحاب نے بھی بھی اتفاق نہ کیا تھا، بیکن اس کے باوجودان کے نظریات کا احرّ ام کیا گیا۔ حضر کے اور جب تک تم بدائنی پیدائمیں کرتے اور جب تک تم بدائنی پیدائمیں کی جان و مال کے لیے خطرہ ٹہیں بنے تمبارے خلاف کوئی ایک شخیر لیا جائے گا۔ پھر اس کے ساتھ ساتھ آپ نے اہل علم صحابہ کو ان کے نظر بے کی اصلاح کے لیے بھیجا، اور طویل عرصے تک گفت وشنید اور اصلاح کی کوشٹوں کا پیسلسلہ جاری رہا۔ مشہور ادیب اور مورخ ابو العباس تک گفت و شنید اور اصلاح کی کوشٹوں کا پیسلسلہ جاری رہا۔ مشہور ادیب اور مورخ ابو العباس المبرد نے اپنی تالیف المحامل فی الملغة و الادب میں خوارج اور عبداللہ بن عباس کے درمیان ہونے والی اس طویل گفتگو کو جو مختلف ادوار پر مشتمل ہے کمل طور پر نقل کیا ہے۔ اس گفتگو کی تفسیلات سے بتا چلتا ہے کہ داخلی جھڑ سے اور سیاسی اختلاف کوئل کرنے کا اسلامی ڈھنگ کیا ہے اور سیاسی اختلاف ات کو پر امن طریقے سے طے اور سیاسی اختلاف ات کو پر امن طریقے سے طے اور سیاسی اختلاف ات کو پر امن طریقے سے طے کرنے کے ساتھ اپنے نہ بی اور سیاسی اختلاف ات کو پر امن طریقے سے طے کرنے کے لیسی کیسی کوئل میں۔ بہر حال باغیوں اور محار ہوں سے نمٹنا اسلامی نظام قانون میں الاقوام بی کا حصہ ہے۔

اس کے بعد جب ہم بین الاقوامی قانون کے مصادر ومراجع کی طرف آتے ہیں تو ہم و کیھتے ہیں کہ دنیا میں جتنے بھی قوانین مرتب ہوئے وہ سب کے سب بالعموم اور بین الاقوامی قوانین بالخصوص، ان سب کی ابتدار سوم ورواج سے ہی ہوتی ہے۔ بیر سوم ورواج طویل عرصہ جاری رہتے ہیں، جن کا آغاز کی نہ کی وقت کی بااثر فردیا بااختیار حاکم کی طرف ہے ہی ہوتا ہے۔ عموماً بیا کے صواب دیدی فیصلہ ہوتا ہے جس میں انصاف کم اور حاکم کی قوت وحشمت کودخل نیادہ ہوتا ہے، اور یہ فیصلہ کرور کواس لیے مانیارہ تاہے کہ وہ کرور ہے۔ لیکن آگے جل کر بہی فیصلہ آئے والوں کے لیے ایک دلیل اور نظیر بن جاتا ہے۔ اور یوں وہ قانون کا روپ و حمار لیتا ہے۔ اس کے برعس کی رسم و رواج اور ان کا بھی ارتقا قانون بین الاقوام میں بھی دکھائی دیتا ہے۔ اس کے برعس اسلام کے قانون بین الاقوام کی بنیادوں اور اساسی تصورات اور تعلیمات کی تشکیل میں کسی رسم و رواج کوشل نہیں ہے۔ وہ کی علاقے کا طور طریقہ یا کی حاکم کا صواب دیدی فیصلہ نہیں۔ اسلام کے قانون بین الاقوام کی بنیادتو ایک متعین اور ایک منضبط کاب ہے جو قرآن یاک ہے، وہ ایک

منضبط عدالت كافيصله بجوعدالت محمد بيكهلاتي ب

اسلام کا بوے ہے بڑا خالف شاید بیق کہرسکتا ہے کہ قرآن البامی کتاب نہیں ہے۔
کوئی بہودی عیسائی اس کے ملھم من الملہ ہونے ہو شایدا نکار کرسکتا ہے، لیکن وہ بیٹیں کہہ
سکتا کہ یہ کتاب ایک واضح اور طے شدہ ماخذ قانون کی شکل میں ابتدا میں موجود نہیں۔ یہ بھی کوئی
نہیں کہرسکتا کہ اس میں بیان کردہ قوا نمین کی ابتدار سوم ورداج ہے ہوئی تھی۔ حقیقت بیہ کہ اس
کتاب میں بیان کردہ اصول پہلی بارای کتاب کی شکل میں سامنے آئے اورای کتاب نے پہلی بار
دنیا میں انہیں متعارف کرایا۔ اس لیے جیسا کہ آج قانون دان کہتے ہیں کہ
undefined وزم بذب قانون تھا۔ اور ایک مہذب قانون کی تمام شرائط کو پورا کرتا تھا۔ اس

اللہ علی کے بالمقابل دیگر قوا نمین غیر مہذب قانون تھا۔ ساستے۔
سے pefined تھی۔ مہذب قانون تھا۔ اور ایک مہذب قانون کی تمام شرائط کو پورا کرتا تھا۔ اس
سے بالمقابل دیگر قوا نمین غیر مہذب ، غیر معین اور undefined

مزید برآ سجیبا کہ عرض کیا گیا، ان تمام توانین دا توام بیں عوام کے لیے الگ قانون الله قانون ہوتا تھا ادر غیروں کے لیے الگ۔ یونانیوں کے بلیا اللہ۔ یونانیوں کے بال تصوریہ تھا کہ ہم وطنوں کے لیے تو طے شدہ قوانین موجود ہیں، کیان بقیہ تمام انسانوں کے لیے ہم اپنی صواب دید کے مطابق فیصلہ کریں ہے۔ ردمیوں نے بھی یہی طے کیا تھا کہ رومیوں کے حلیف فرمان رداؤں لیعنی یورپ کے حکم انوں کے لیے ایک طے شدہ قانون ہو گا اور بقیہ تمام انسانوں ہے لیے محض فاتحین اور دور آ وردل کی صواب دید پر فیصلہ کیا جائے گا۔ بھی گا اور بقیہ تمام انسانوں ہے لیے محض فاتحین اور دور آ وردل کی صواب دید پر فیصلہ کیا جائے گا۔ بھی وجہ ہے کہ ابتدائی مغربی دنیا میں جو قانون مرتب کیے گئے دہ صرف عیسا نیوں کے لیے تھے۔ غیر عیسا نیوں کے لیے صواب دیدی فیصلہ ہوتے تھے۔ حکم ان اپنی فوجی توت ادر وہنی استعماد کے عیسا نیوں کے بارے میں فیصلہ کرسکتا تھا۔ آج بھی یورپ کے بین اللقوامی مطابق ان (غیر عیسا نیوں) کے بارے میں فیصلہ کرسکتا تھا۔ آج بھی یورپ کے بین اللقوامی سلطے میں یہ فیصلہ کہ مہذب کون ہوگا، اور غیر مہذب کون ہوگا، دہاں کے حکم ان کرتے ہیں۔ دہ سلطے میں یہ فیصلہ کہ مہذب کون ہوگا، دہاں کے حکم ان کرتے ہیں۔ دہ جس کو چاہیں غیر مہذب قراردے دیں۔ اس کا مشاہدہ آئ

کے بین الاقوا می معاملات میں کسی بھی اخبار کے بین الاقوا می خبروں کے صفحات پر کیا جا سکتا ہے کھی پورپ میں یہ چیز نئی نہیں ہے، بلکہ یہان کے ماضی کالشلسل اوراصول قانون کی بنیا دہے۔

اس کے برعکس آپ اسلام کے قانون کی طرف آیئے تو آپ دیکھیں گے کہ اسلام نے بلا تفریق نہ بہد و ملت اور رنگ ونسل ، مہذب و غیر مہذب سب کو ایک کیساں اور کھمل قانون ، قرآن کی صورت میں وے ویا۔ اور صواب دیدی اختیارات کو قطعاً روانہیں رکھا۔ پھر اس قانون میں اس نے ترمیم و تنیخ کا اختیار کسی بڑے سے بڑے فردخی کہ پیغیر اسلام کو بھی نہیں دیا۔ ساری دنیا کے انسان ل کربھی اس کے کسی تھم میں کی بیٹی کرناچا ہیں تو نہیں کر سکتے۔ صواب دیدی اختیارات کے خاتے کی ایسی اعلیٰ مثال دنیا کے کسی قانون یا قوم میں ہمیں نہیں ملتی ہے۔

ایک اورانهم اور قابل ذکر چیز جوم خرب کے قانون بین الاقوام کے مطابعے سے معلوم ہوتی ہو ہے ہے کہ وہاں قانون کے بنیا دی اصول وتصورات بھی وقت کے ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ ہماراروزمرہ کامشاہہ ہے قانون کی کتابیں پی چی عرصے کے بعد قابل اصلاح وتر میم ہو جاتی ہیں اور دوا یک عشرے گزرنے کے بعدیہ کتابیں دفتر بے معنی قرار دیے کر داخل دفتر یا دریا برد کردی جاتی ہیں۔ قانون کی از کار رفتہ dated کتابوں کور دی فروش بھی قبول نہیں کردی جاتی ہیں۔ قانون کی از کار رفتہ dated کتابوں کور دی فروش بھی قبول نہیں کرتا۔ اس کے برکس اسلام کے قوانین کا وہ حصہ جو قوانین کے بنیا دی ڈھانچے کی تشکیل کرتا ہو ہوں ایسا عالم کیر ہے کہ اس میں تبدیلی و تنتیخ کا سوال بھی پیدا نہیں ہوتا۔ تفسیلات ہمارے ہاں بھی بدل سکتی ہیں۔ رسوم ورواح کے بدلنے سے جزئیات میں تبدیلی مکن ہے۔ احکام میں ارتقاو پیش رفتہ جاری رہتی ہے۔ لیکن قانون کا جو بنیا دی ڈھانچا ہے اور جو بنیا دی تصورات ہیں جو مقرآن و سنت میں محفوظ ہیں جو تغیر و تبدل سے ماورا ہیں۔ علامہ اقبال نے اپنی تصنیف ''تشکیل جدیدالہیات اسلامی'' میں تغیر و ثبات کے درمیان جو ہم آ جنگی اسلام نے قائم رکھی ہے اس کے جدیدالہیات اسلامی'' میں تغیر و ثبات کے درمیان جو ہم آ جنگی اسلام نے قائم رکھی ہے اس کے بیں جومرف تغیر رہٹی ہیں۔ جیسا کہ آج کے دور میں دضع قانون کے سلسلے میں آپ دیکھتے ہیں کہ ہیں جومرف تغیر رہٹی ہیں۔ جیسا کہ آج کے دور میں دضع قانون کے سلسلے میں آپ دیکھتے ہیں کہ

ہرروز توانین اور تصورات میں تبدیلیاں لائی جاتی ہیں اور پچھ توانین وہ ہیں جو صرف ثبات پر بھی ہیں۔ اس طرح جولوگ یا قوم صرف ثبات پر زور دیتے ہیں ان کے لیے حالات کا ساتھ وینا مشکل ہوجاتا ہے۔ اور جو تو ہیں اپنے نظام اور قانون کے بنیا دی تصورات کو بدلتی رہتی ہیں ان کے ہاں قانون میں کوئی ثبات اور دوام نہیں رہتا۔ اور یہ چیز جلدی قانون کے شخص کو بھی شم کردیتی ہے۔ اسلام نے دونوں کا خیال رکھا ہے۔ اس میں تشخص کا شخط بھی ہے، ثبات و دوام کی صفانت بھی ، اور اسلام نے دونوں کا خیال رکھا ہے۔ اس میں تشخص کا شخط بھی ہے، ثبات و دوام کی صفانت فراہم بد لتے ہوئے حالات کی رعایت بھی۔ قرآن و سنت کی نصوص ، تسلسل اور تشخیص کی صفانت فراہم کرتی ہیں اور اجماع و اجتہاد کے ذریعے تغیر کے تقاضوں کو سمویا گیا ہے۔ قرآن پاک کا یہ اصولی تو ازن اور نظری اعتدال جہاں داخلی تو انین میں دکھائی دیتا ہے وہاں وہ بین الا تو ای تو انین میں دکھائی دیتا ہے وہاں وہ بین الا تو ای تو انین میں دکھائی دیتا ہے وہاں وہ بین الا تو ای تو انین میں دکھائی دیتا ہے وہاں وہ بین الا تو ای تو انین میں دکھائی دیتا ہے وہاں وہ بین الا تو ای تو انین میں دکھائی دیتا ہے وہاں وہ بین الا تو ای تو انین میں میں نظر آتا ہے۔

ہے۔ یہ نہ جھیے گا کہ عدم مساوات کا پہ تصور محض ایک اتفاق ہے یا محض وقتی سیاسی حقائق کا ایک عظیم ہے، حقیقت میں دنیا کی ان اقوام نے اسے ایک قانونی بلکہ زہبی فتو سے کی شکل دے دی ہے، ایسا فتوى جسے انہوں نے اپنے قانون میں باقاعدہ طور پر ایک ضابطے کی شکل دے ڈالی ہے۔ يبوديوں كے ہاں كوئيم كافلسفد ہے، برہمنوں كے ہاں بليچه كانفور ہے، ہندودَ ل ميں جار واتوں كا تصور ہے،ای طرح ارسطو کے ہاں جونسلی تفریق اورا متیاز ہےاس کی تفصیل میں عرض کر چکا ہوں۔ اس کے ساتھ ایک اور بڑائمایاں فرق جومغرب کے بین الاقومی قانون میں اور اسلام کے قانون مین الاقوام میں پایا جاتا ہے وہ قانون کی قوت نافذہ کا معاملہ ہے، وہ قوت نافذہ جس كے بل بوتے بركسى قانون كونا فذكيا جاتا ہے اور جس كے بعروسے برقانون كى حاكميت برلوكوں كا اعتاد قائم ہوتا ہے۔اس امر کے باوجود کہ دنیا میں ایک ہزارسال سے یہ بین الاقوامی قانون رائج رہاہے،اس حقیقت کے باوجود کہ Law of Nations کوانہوں نے خود ہی مرتب کیا،اس امر کے باوصف کہ مغربی زبانوں میں بین الاقوامی قانون پر ہزار ہا کتابیں لکھی جا چکی ہیں ، اس حقیقت کے باوجود کہ آج کہنے کو مہاں ایک بین الاقوامی عدالت انصاف بھی موجود ہے، اس امر کے باوجود کہ وہال سلامتی کونسل جیسا بااثر ادارہ بھی موجود ہے جس کے بارے میں دعویٰ ہیہے کہ وہ بین الاقوامی قانون کے احکام برعمل درآ مرکراتا ہے،لیکن اس تمام تر مساعی کے باوجود اہل مغرب کوخودایے قانون بین الاقوام کے فی الواقع قانون ہونے پر ابھی تک اِطمینان کلی حاصل

بات یہ ہے کہ قانون کا ان کے ہاں ایک تصور ہے، قانون کے بارے میں مغربی مفربی مفر بی سے کہ قانون کا فان کے ہاں ایک تصور ہے، قانون کے ہاں کچھ لوگوں کے زددیک مفکرین نے جو کچھ لکھا ہے وہ قانون کا طالب علم جانتا ہے۔ ان کے ہاں کچھ لوگوں کے زدیک قانون کا مفہوم یہ ہے کہ وہ اصول وضوابط کا مجموعہ جسے گوئی بالا ترقوت دوسروں پر نافذ کرے۔ مشہورانگریز قانون وان جان آسٹن نے لکھا ہے کہ قانون حاکم اعلیٰ سے تھم کا نام ہے۔ بہر حال وہاں ایک طویل عرصے تک قانون کی تعریف کا سلسلہ جاری رہا۔ بعض نے کہا کہ قانون وہ ہے جے کوئی عدالت نافذ کرے۔ اس کے بعد ماضی قریب میں ایک قانون وان کیلسن نے بیان کیا جے کوئی عدالت نافذ کرے۔ اس کے بعد ماضی قریب میں ایک قانون وان کیلسن نے بیان کیا

کے کسی بالا دست اور طاقتور حکمران کا تھم ہی دراصل قانون ہے۔

اگر قانون کی ان تعریفات کو مدنظر رکھا جائے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا بین الاقوائی معاملات اور بین الممالک لین دین بین ان بنیا ووں پر کوئی قابل عمل ضابط تشکیل دیا جاسکتا ہے۔
خاہر ہے کہ نہ بین الاقوائی قوا نین کے احکام کی بالا دست حاکم کے دیے ہوئے ہیں اور ندان کے نفاذ کا کوئی موثر بندو بست موجود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مغر فی مقرین اور قانونی ماہرین کی ایک خاصی نفاذ کا کوئی موثر بندو بست موجود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مغر فی مقرین اور قانونی ماہرین کیا۔ کس نے کہا: بین الاقوائی تعنون کو قانون ہی تسلیم نہیں کیا۔ کس نے کہا: قانون کو قانون ہی تسلیم نہیں کیا۔ کس نے کہا: بین الاقوائی قانون کو قانون کی تو سے قانون کی تعریف پر پور انہیں ہو تا ہوں کہ کست پر جواصل وجہ کا دفر ما ہے وہ یہ کہ بین الاقوائی قانون خود ان کے اپنے تصور قانون کی روسے قانون کی تعریف پر پور انہیں ہو تا۔ نہاں کوئی بالا ترقوت نے نافذ کیا۔ نہاس کی پشت پر کوئی عدائی نظام ہے کہ خلاف ورزی کرنے والے کوئر اور ہے سکے دنداس کی پشت پر کوئی عدائی نظام ہے کہ خلاف ورزی کرنے والے کوئر اور ہے سکے دنداس کے نفذ کیا۔ نہاس کی پشت پر کوئی عدائی نظام ہے کہ خلاف ورزی کرنے والے کوئر اور ہے جو وہاں بعض قانون دان اسے قانون مانے اور کہتے ہیں، لیکن ہے جش میں بین کیا جا تا۔ اگر چہ وہاں بعض قانون دان اسے قانون مانے اور کہتے ہیں، لیکن ہے جش وہاں بعض قانون دان اسے قانون مانے اور کہتے ہیں، لیکن ہے جش وہاں بعض قانون دان اسے قانون مانے ور کہتے ہیں، لیکن ہے جش وہاں بعض قانون دان اسے قانون مانے ور کہتے ہیں، لیکن ہے جش وہاں بعض قانون دان اسے قانون مانے ور کہتے ہیں، لیکن ہے جس

اس کے برعس اسلام کے قانون بین الممالک کی طرف آیئے تو یہاں فقہا کے ہاں بھی بیسوال پیدائی نہیں۔اسلام کا قانون بین الله الاقوام بین سیر، قانون ہے بانہیں۔اسلام ہیں جس طرح مسلمان اللہ پر ایمان رکھنے کا پابند ہے ای طرح مسلمان اللہ پر ایمان رکھنے کا پابند ہے ای طرح مسلمان زکو قاور جج اواکرنے کا پابند ہے ای طرح ایک مسلمان زکو قاور جج اواکرنے کا پابند ہے ای طرح ایک مسلمان شراب نوشی کو حرام سے مسلمان سیر کے احکام کی پیروی کا بھی پابند ہے۔جس طرح ایک مسلمان شراب نوشی کو حرام سجھتا ہے۔ای لیے مسلمان معاہدے کی خلاف ورزی کو بھی حرام سجھتا ہے۔ای لیے مسلمان میں بیری پابندی اوران کے واجب التعمیل ہونے کا تعلق ہے، مسلمانوں کے ہاں جہاں تک احکام سیر کی پابندی اوران کے واجب التعمیل ہونے کا تعلق ہے، بالفاظ دیگر جہاں تک اس کی اندرونی قوت نافذہ (inner sanction) کا تعلق ہے وہ دونوں

قتم کے احکام کو یکساں محیط ہے۔ اس لیے مسلمانوں کے ہاں پیافتلاف بھی پیدائہیں ہوا جو کورپ میں پیداہوا ہے۔ میں نے اپنی ایک سابقہ گفتگو میں فتح سرقند کی مثال دی تھی، جہاں اسلام کے بین الاقوامی قانون کو میونیل لاکی طرح ایک مسلمان عدالت نے با قاعدہ نافذ کیا، اور اس کی پابندی کرائی گئی۔ یہاں الی جیدوں مثالیں ملیس گی کہ ایک حاکم مطلق فرماں روا جو بہت بوی سلطنت کا مالک ہے اور جس کی طاقت اور رعب سے ایک و نیا خاکف رہتی ہے، اس کی فاتح اور جہاں گرفو جوں کوایک عالم کا فتو کی روک و بتا ہے۔ حضرت معاویہ کی میں نے مثال وی تھی۔ ایک حصوبی کی خضرت ابن عمرو بن عنب رضی اللہ عنہ نے ایک واقعہ دقوع پذیر ہوتے و یکھا، انہوں نے محسوس کیا کہ اس کہ اور بڑھتی ہوئی فوجیس والیس چلی گئیں۔ یہ ہے اسلام کے قانون اور نے ایک حدیث نبوی بیان کی اور بڑھتی ہوئی فوجیس والیس چلی گئیں۔ یہ ہے اسلام کے قانون اور شریعت کی رو سے قانون بین الممالک کا اسلامی تصور، اس لیے مسلمانوں کے ہاں قانون بین الممالک کی تشریعت کی رو سے قانون بین الممالک کا اسلامی تصور، اس لیے مسلمانوں کے ہاں قانون بین الممالک کی تشریعت کے بات قاعدہ اور کھمل قانون چلاآ تا ہے۔

ایک اور چیز جوہم نے اس تقابلی جائزے میں محسوس کی، وہ پیتھی کہ قانون سے متت ہوتا اور اس کے فوائد حاصل کرنا و نیا میں صرف اور صرف طاقت ور کے لیے ممکن تھا، کمزور کے لیے کوئی قانون نہ تھا۔ صرف حاکم کے صوابد بدی افقتیارات ہوتے تھے جو حاکم کے ذاتی طور پر مہر بان ہونے کی صورت میں کمزور کی کمزور کی کا مداوا کرتے تھے، ورنہ نہیں۔ طاقت ور کے لیے بی سارے قانون اور ساری مراعات تھیں اور آج بھی ہیں۔ Might is right کا قانون پہلے بھی چلتا تھا اور آج بھی چلتا ہے۔ اس کے مقابلے میں اسلام کے قانون بین قانون بین المام کے قانون ایک کی بات ہویا میونیل لاکی، بیصرف کمزور کے حقوق کے تیے ہے۔ اسلامی قانون کے ایک بہت ہوے حاکم نے اسلامی شریعت کے سب سے بڑے مزاج شناس اور اپنے زبانے قانون کے ایک بہت ہوے حاکم نے اسلامی قانون کی اس خصوصیت کا اظہار کرتے ہوئے کہا تھا:

"الضعيف فيكم عندى قوى ............"(١) - (تم مين جوكزور بوه مير زريك اس وقت تک طاقت ورہے جب تک میں اس کا جن اس کو نہ دلوا ووں ، اورتم میں ہے جو طاقت ور ہوہ میرے نز دیک اس وقت تک کمزورہے جب تک وہ حق ادانہ کرے)۔ای لیے قانون میں بدروح كارفر ما بونا حياجيك كدوه كمزوركا محافظ بوءنه كه طاقت وركا \_اسلام كے قانون بين الاقوام نے ہمیشہ کمزوروں کو قوت فراہم کی ،اس نے ہمیشہ مظلوموں کوانصاف دیا۔اگر قانون کی طاقت بھی طاقت ورکی تائید کرنے گئے تو کمزوروں اورمظلوموں کے سارے سہارے فتم ہو جائیں۔ قانون کی حقانیت اورعدل مستری کی بیسب سے بڑی ترازو ہے جوصدیق اکبر (رضی اللہ عنہ ) نے آج سے چودہ مویا نچ سال قبل ہمیں دی تھی۔اس تر از ویس اسلام کا قانون ہی پورااتر تاہے۔ بدوہ چند بنیادی مسائل ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام کا قانون بین المما لک اورديگراقوام كے قانون بين المما لك بين كيابنيادى فرق باوروه كون سے الميازى اوصاف بين جواسلام کے قانون کودیگرا قوام کے قانون مے میز کرتے ہیں۔انسانیت کے لیے فلاح و بہبوود نیا کے دیگر قوانین میں کتنی ہے اور اسلام کے قانون میں کتنی ہے، اس کا تھوڑ ابہت اندازہ میری آج كى كفتكو سے كيا جاسكتا ہے۔اسلام كے قانون بين الاقوام يا ميونيل لا دونوں كےسلسلے ميں بيہ بات سامنے آتی ہے کہ انسان اگر اللہ کے ہاں حضوری اور جواب دہی کا احساس رکھتا ہواور اسوہ رسول کے زیرسایہ تربیت ہوئی ہوتو اس کے اندر تعمیل قانون کے لیے ایک الی قوت موجوہ ہوتی ہے جس کی موجود گی میں کسی اور قوت قاہرہ کی ضرورت نہیں رہتی جوانسان سے قانون کی تقبیل كرائ \_ يبى اسلام كے قانون كاوه طرة التياز بے جواسلام كے قانون كوديگر بين الاقوامي قوانين ےمتاز کر<del>ہ</del>ا ہے۔

## وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

ا بير مفرت الوير صديق كاارشاد بجوانهول ني المين عليه طله خلافت مل فرمايا سنن بيهقى: كتاب قسم الفيئ والغنيمة، باب مايكون للوالى الاعظم و والى الاقليم ١٠:٣٥، كنز العمال ٨٥٥٨ والتي نم ١٢٠ ١٣٠ كنز العمال

## حصيهوالات

سوال:

جناب ڈاکٹر صاحب! یورپ میں ہر قانون کی بنیاد معاشرتی رسوم ورواج کو مانا جاتا ہے۔لیکن برطانیہ کامشہور قانون دان پیٹن Paton پیکہتا ہے کہ

The Orthodox natural law theory based on absolutes of the revealed truths of religion.

کیابیرائے صرف پیٹن کی ہے یا وہال کے قانون دانوں کی اکثریت یہی کہتی ہے۔اگراییا ہے تو کیابیا سلام کے اثرات کا نتیجہ ہے؟ شکر یہ

جواب:

جہاں تک پیٹن کی اس رائے کا تعلق ہے میں نہیں ہجھتا کہ اس نے اسلام کے اصول تا نون سے متاثر ہوکر یہ بات کہی ہوگی۔اس لیے کہ اس نے جو پھے کہا یہ یورپ کے تمام نظریاتی گروہوں کی طرف سے نہیں بلکہ صرف آرتھوڈوکس کھتب فکر کی بات کی ہاں تا نون کی بنیاد بلا شہد فہ ہب ہی ہے۔ لیکن اس کے برعکس دیگر رائج الوقت مکا تب فکر نہ بیرائے رکھتے ہیں اور ضبی ان کا یہ صلک ہے۔ اگر چاسلام کے اصول تا نون کا مغرب کے قانونی افکار پر خاصا انر ہے، اس کے علادہ فرانس کے اصول تا نون کی یورپ نے براعرصہ نقالی کی ہے، خصوصاً تا نون کا وہ ضابطہ جو نچولین کے دور سے تا فذ تھا، اس کے بارے میں بعض معاصر علی نے لکھو کہ امام مالک کی گاب المعدونة الکہوی سے ماخوذ ہے جوامام محون کی تصنیف ہے۔ اس کی بنیاد برافریقا، پین ، پر دگال وغیرہ میں غیر مسلم دنیا نے قانون سازی کی ہے۔ پھر پین کے علمی ماحول کے فرانس کو بہت متاثر کیا ہے۔ اس سلسلے میں کئی مثالیں دی جاسکتی ہیں۔ جس میں ایک نمایاں نے فرانس کو بہت متاثر کیا ہے۔ اس سلسلے میں کئی مثالیں دی جاسکتی ہیں۔ جس میں ایک نمایاں مثال انگلتان کے نظام عدالت کی دی جاسکتی ہیں۔ جس میں ایک نمایاں مثال انگلتان کے نظام عدالت کی دی جاسکتی ہیں۔ جس میں ایک نمایاں مثال انگلتان کے نظام عدالت کی دی جاسکتی ہیں۔ جس میں دو متارب فریق برابر کی سطح پر عدالت

کے سامنے پیش ہوتے ہیں، اور عدالت ٹالٹ کی حیثیت سے ان کا موقف من کر فیصلہ کرتی ہے ۔ یہ چیز دیوائی مقد مات میں اسلام کے قانون عدالت کا حصہ ہے۔ اس کے برعکس فوجداری مقد مات میں فرانس کا حسانی inqueisitorial نظام ہے جو بلاشہ فقہائے اسلام کے مرتب کردہ دیوائی جرائم کے احکام کی بازگشت ہے۔ بہر حال ہورپ اور خصوصاً فرانس اگر چہ اسلام کے اصول قانون سے متاثر ہوئے ہیں، میں نہیں بھتا کہ پیٹن کی فہ کورہ بالا رائے اسلامی قانون کے مطالع کا بتیجہ ہے۔ ایک قدیم مصری مصنف نے آج سے نوے سال پہلے ایک کتاب کھی تھی مطالع کا بتیجہ ہے۔ ایک قدیم مصری مصنف نے آج سے نوے سال پہلے ایک کتاب کھی تھی جس کا نام تھا'' المقارنات و المقابلات'' جس میں انہوں نے المعدو نفاور فرانس کے سول کوڈکا سواز نہ کر کے بتایا تھا کہ المعدو نفانے براہ راست یورپ کے نظام قانون کو متاثر کیا ہے۔ اس کا ایک شوت یہ ہے کہ متعدد مغربی زبانوں میں قانون اور نظام حکومت سے متعلق بہت کی اصطلاحات عربی الاصل ہیں۔ میں مجمتا ہوں کہ چشش کا لفظ خووعربی الاصل ہے آگر چہ بحض اصطلاحات عربی الاصل ہیں۔ میں مجمتا ہوں کہ چشش کا لفظ خووعربی الاصل ہے آگر چہ بحض حضرات نے اسے روبی الاصل ہے اگر چہ بحض یہ لفظ عربی ' قسط'' سے ماخوذ ہے جوقر آن پاک میں استعال ہوا ہے۔

سوال:-

جناب! آپ نے کہا کہ ونیا کی ہرقوم نے اپنے قانون کو بہتر سمجھا۔ آخر کیوں؟ دوسرا سوال یہ ہے کہ اسلام کے نفاذ قانون میں inner sanction کو بہت اہمیت حاصل ہے۔ اس کی چندمثالیں بیان فرماد پجیجے تا کہ ہات زیادہ وضاحت سے بھی جاسکے۔

جواب:

جہاں تک اس وال کا تعلق ہے کہ دنیا کی ہرقوم اپنے قانون کو بہتر کیوں ہمھتی ہے؟ اس کا جواب تلاش کرنے کی ضرورت نہیں۔ بیاحساس برتر کی ہرقوم میں پایا جاتا ہے، کم وہیش شایداس کی وجہ بیہ ہو کہ انسان جس چیز کاعلم رکھتا ہے اس کو بہتر جانتا ہے اور جس کاعلم نہیں رکھتا اس کو کم تر سمجھتا ہے۔ چونکہ ہرقوم اپنے قانون سے پوری طرح واقف ہوتی ہے اور دوسرے قوانین سے اس ک واقفیت اس درجے کی نہیں ہوتی ،اس لیے وہ اپنے قانون کو ہی بہتر اور برتر قرار دی<sup>جی ہے</sup>۔ ہو سکتا ہے کہ بیاحساس تفاخراس نفسیاتی مسئلے کی بناپر ہو۔

جہاں تک اس سوال کے جواب کا تعلق ہے کہ اسلامی قانون میں sanction inner یا یا جاتا ہے اور Outer sanction کم ہے یانہیں ہے، تو اس کا جواب سے کہ اییانہیں ہے۔ inner sanction کے ساتھ ساتھ Outer sanction بھی ہر معاشرے میں موجود ہوتا ہے۔اسلامی ریاست جب قائم ہوتی ہے تواس میں عدالتیں، بولیس، سزائیں یعنی نفاذ قانون کے پورے عناصر موجو دہوتے ہیں۔ نفاذ قانون کے بیعناصر ظاہر ہے کہ صرف نماز، روز ہے کے قیام کے لیے نہیں ہوتے، بلکہ زندگی کے ہرشعبے میں اسلامی قانون کی یابندی کے لیے ہوتے ہیں،خواہ وہ ملک کے اندرونی توانین کی یابندی کا مسلابو، یا بیرونی معاملات میں، یعنی عالمی سطح پر قانون کی پابندی کا مسئلہ ہو۔ سورہ انفال اور سورہ توبہ میں زیادہ تر اسلامی بین الاتوامی قانون کے احکام بیان ہوئے ہیں جوای طرح واجب التعمیل ہیں جس طرح قرآن یاک کے دیگرا حکام واجب انتعیل ہیں۔اب اگر کوئی حائم یا فرویا اسلامی مملکت کا کوئی افسران بیان کردہ احکام کی خلاف ورزی کرے گا توبیخلاف درزی محض مکی قانون کے احکام کی نہیں بلکہ قرآن کے ایک جھے کی ہوگی۔اور ظاہرہے کہ جس طرح نمازند پڑھنے والاقرآن کے ایک تھم کی خلاف درزی کا مرتکب ہوتا ہے اس طرح قانون بین الاقوام کی خلاف درزی کرنے والابھی قر آن کےایک جھے(انفال وتوبہ) کی خلاف درزی کامر تکب ہوتا ہے۔ میں اپنی بات پھر وہراتا ہوں کہ عالمی اور بین الاقوامی سطح کے قوانین کے پیچیے کوئی قوت نافذہ ہے یا نہیں؟ مسلمانوں کے ہاں بیسوال مجھی پیدانہیں ہوا۔ جوقوت میونیل لاکی پابندی کراتی ہے۔وہی قوت بین الاقوامی توانین کی بھی پابندی کراتی ہے۔ ۱۹۴۸ء میں اقوام متحدہ نے جوچارٹرقوانین کا بیان کیا تھا۔اس پر آج تک عمل درآ مرنبیں ہوا۔ کشمیر، بوسنیا، وجینیا کے معاملات کود کیم لیجے۔البانیکا مسللہ ہو یا صو ہالیہ وحراق کا معاملہ ، کہیں بھی اقوام متحدہ اینے قانون پرعمل درآ مدنہیں کراسکتی۔اس کی وجوہات میں اوپر بیان کرآیا ہوں۔ جب کہ اسلام میں ایسانہیں ہوا ہے۔ مسلم حکر انوں نے اسینے

مغمیر کی آواز inner sanctionپرعالمی سطح پر بھی توانین نافذ کیے ہیں۔اور یہی وہ بنیادی چیز ہے جو یورپ میں نفاذ قانون کے سلسلے میں موجود نہیں ہے۔ سوال:

نفاذ قانون کے لیے توت جابرانہ کی ضرورت کوتسلیم کیا جاتا ہے۔ عالمی سطح پر نفاذ قانون بھی خانوں کے دریعے ہی ہوگاتو کیا اس طرح اسلام کا نقط نظر جارحان او نقل خانوں ہو جاتا۔ جبکہ قرآن بھی کہتا ہے: ھُوالَّذِی اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَای وَدِیْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّیْنِ کُلِّهِ وَلَوْ کُووَ الْمُشُوكُونَ (التوبة ٣٣:٩٣)

جواب:

جزوی طور پراس سوال کا جواب عرض کیا جا چکاہے۔لیکن مزید وضاحت کے لیے عرض ہے کہ صرف بین الاقوامی قانون کے بارے میں اسلام کا قانون بلکہ اس کی دونوں اقسام کے قوانین كانفاذ توت ہائے نافذہ پر مخصر ہے۔سب سے پہلے اسلام كا قانون اپنے نفاذ كے ليے جس چيز سے قوت حاصل کرتا ہے وہ مسلمانوں کی رائے عامہ کی قوت ہے یا ان کی linner sanction ہے،خدانخواستەمىلمانوں كابيا بنتا ئىشعور يا انفرادى مىمىرا گرمر جائے تو كى طرح بھی قانون پڑمل درآ مرنہیں کرایا جاسکتا۔لیکن آج کے دور میں دنیا کی متمدن اقوام میں بھی آپ دیکھیے کہ قانون کا نفاذ ریاست کی ذمہ داری ہے زیادہ عوام کے شعور واحساس ہے تعلق رکھتا ہے۔ آج پاکستان میں جو قانون کی خلاف ورزی ہور ہی ہےاس کی وجہ کیا ہے؟ حالانکہ قوت نافذہ اپنے سارے ساز وسامان اور قانون نافذ کرنے والے ادارول کی صورت میں یہاں موجود ہے۔اس کی وجہ کہی ہے کہ عام آ دی کے تغمیر کی قوت inner section کزور پڑچی ہے۔مغرب، بورب، امريكا كهيں چلے جائے عام آ وي قانون پرمل درآ مدكوا پے ليے لازي مجمتا ہے اس ليے قانون كي پابندی ہور بی ہے۔ ریاست کی قوت جابراندواس صورت میں حرکت میں آتی ہے جب inner sanction ئىزور پرچكا بو \_ اگرايسا ہوجائے تۇرياست كى قوت جابراندېھى قانون كى يابندى نہیں کرائکتی۔اس لیے ریاست کی طرف سے قوت کے استعمال کا ایک ہدف، ایک مداور ایک ress.cc

طریقہ ہے۔ دنیا کی تاریخ میں الی بے شار مثالیں موجود ہیں کہ عوام نے قانون کی پابندی چھوڑ دی اور ریاست اپنی تمام ترقوت نافذہ کے باوجود اپنے قوانین اور احکام (writ) کو منوانے میں ناکام ہوگئی۔ ابھی شہنشاہ ایران کی مثال دیکھیے۔ اسی طرح ہندوستان میں انگریز کی سلطنت اسی طرح ختم ہوئی۔ قانون پڑمل درآ مضیر کی آواز سے دابستہ ہے۔ ضمیر کی آواز سے قانون ہے، ورنہیں۔

سوال:

آپ نے بیان فرمایا کہ دور جدید کے قانون کا ماخذ رومن ایمپائر کا قانون ہے۔اگر یکی بات ہے تو نیوورلڈ آرڈر کے معنی کیا ہیں؟ جواب عنایت فرما کیں گے؟ شکر ہیں۔ جواب:

جس چیز کوآئ خودرلذ آرڈ رقرارد یا جاتا ہودہ کوئی قانون نہیں ہے، وہ بین الاقوای قانون کی کوئی نی تعبیر یااس کی دفعات نہیں ہیں، بلکہ اس سے مراود نیا کی آئندہ سیای صورت حال کے بارے ہیں آج کی بالا دست قوتوں کی سوچ کا ایک انداز ہے۔ آج کی طاقت ورقو تیں مستقبل ہیں دنیا کوجس طرح چلانا چاہتی ہیں اس کانام ورلڈ آرڈرہے۔ اس نے مستقبل کے عالمی نظام ہیں سکہ کس کا چلے گا؟ بات کس کی تی جائے گی؟ کون بے عزت ہوکررہے گا اورکون باعزت ہوکررہے گا اورکون باعزت موکررہے گا ؟ کون بے گا؟ کون بے گا؟ کون بے گا؟ کون باعزت میں بھی ایس کہ کس کا چلے گا؟ بات کس کی تی جائے گی؟ کون بے عزت ہوکررہے گا اورکون باعزت کوششیں ہو چی ہیں۔ پہلی جنگ عظیم کے بعد دنیا کے چند بڑوں نے دنیا کا ایک نقشہ بنایا تھا اور کوششیں ہو چی ہیں۔ پہلی جنگ عظیم کے بعد دنیا کے چند بڑوں نے دنیا کا ایک نقشہ بنایا تھا اور کی کانے نیا نقشہ بنایا گیا۔ وہ بھی اس کی خورل کے ترتیب دیا تھا۔ ای طرح دوسری جنگ عظیم کے بعد پھرا یک نیا نقشہ بنایا گیا۔ وہ بھی ایک ورلڈ آرڈ رتھا۔ وہ نقشہ اب بے معنی ہوکررہ گیا ہے۔ اب امریکا اوراس کے حامی ال کرایک نیا کو نقشہ اپنی بالا دی کی بھا کے لیے ترتیب دے دے ہیں۔ امریکا، برطانیا ورفرانس فل کر پوری و نیا کو بالعوم اور مسلم دنیا کو بالخصوص اپنی مرضی کے مطابق چلانا چاہتے ہیں۔ یہی نعورلڈ آرڈر ہے۔ مسلم دنیا کو بالحضوص اپنی مرضی کے مطابق چلانا چاہتے ہیں۔ یہی نعورلڈ آرڈر ہے۔ مسلم دنیا کو بالحصوم اور مسلم دنیا کو بالحصوص اپنی مرضی کے مطابق چلانا چاہتے ہیں۔ یہی نعورلڈ آرڈ رقس کی کی بالعوم اور مسلم دنیا کو بالحضوص اپنی مرضی کے مطابق چلانا چاہتے ہیں۔ یہی نعورلڈ آرڈر مسلم دنیا کو بالحصوص اپنی مرضی کے مدنیا کے اسلام ہیں کوئی الی آزاد مسلمت قائم نہ ہونے

دی جائے جس کے پاس اس کی اپنی آ زاداندطافت ہو۔ دنیائے اسلام میں کوئی الی حکومت نہ ر منا جاہیے جو ند بب کی بنیاد پر قائم ہواور اسلامی دنیا کو ند بب کی بنیاد پر اکٹھا کر سکے۔ دنیائے اسلام کوکوئی ایسی ٹیکنالوجی فراہم نہ کی جائے کہ جس کے بل بوتے پروہ جرمنی، جایان،سوئٹز رلینڈ كى طرح آزاد، طاقت وراور خوش حال ہوسكيں۔ونيائے اسلام ميں ايسے عناصر كوفتم كرديا جائے جو کئی وقت بھی ان بروں کے تھم کی خلاف ورزی کرسکیں ۔ دنیائے اسلام میں مضبوط اور کثیر تعداد میں کوئی فوجی قوت باتی ندرہنے دی جائے جس سے کام لے کر کوئی مسلم ملک اپنی آزاد بالیسی بنا اور چلا سکے۔ یہ ہے نیوورلڈ آرڈ رکا تصور!اس پڑمل ہور ہاہے۔عالم اسلام کے میں بعض مما لک جوجغرافیائی طور پر بڑے ہیں وہ اس ورلڈ آرڈ رکے لیےخطرہ بن سکتے ہیں اس لیے ان کا بڑارا کیا جائے گا۔جن مما لک کے پاس ٹیکنالوجی یا تیل کی قوت ہے ان کی دولت کو کسی نہ کی طرح بے اثر یا تباہ کر دیا جائے گا اور انہیں ایسے سیاسی خلفشار سے دو چار کر دیا جائے گا کہ وہ اپنی بقا کی جدوجہد بی میں مصروف رہیں ۔ایسے سلم ممالک جن میں ان بری طاقتوں کی فوجیس موجود ہیں اگر چہوہ مما لک ممل طور بران کے ساتھ ہیں، لیکن ان کوا تنا طاقت ورنہیں ہونے دیا جائے گا کہ وہ کسی وفت ان بروں کے لیے ہی خطرہ بن جا کمیں۔اس کے ساتھ مسلمانوں کے اندرونی اختلافات کو بره ها كرمسلم معاشروں كوتباہ كيا جار ہاہے۔ جيسے پاكستان ميں شيعه في اختلافات جارے سامنے ہیں۔ پیملک کوستقبل میں کمزور کرنے کے لیے ہیں۔اگر خدانخواستہ بیا ختلافات کی آگ آگ بردھتی ہے تواس کے اثرات بہاں ہے آ گے دوسرے سلم ممالک میں پھیلائے جاسکتے ہیں۔مصر، افغانستان بسعووي عرب سب اس كى زويس آسكتے ہيں۔اس سلسلے میں مسلم معاشروں میں موجود عناصر کو ہی استعال کیا جاتا ہے۔ بھی کسی کے نہی جذبات کو بلیک میل کر کے، بھی کسی کی اٹا کو ابھار کر مجھی کسی کورویے کے بل ہوتے پر۔میں کسی ایک فرقے یا مسلک کے جذبات کوشیس پہنچانا نہیں جا ہتا۔ میں مسلم معاشروں کاعمومی جائزہ پیش کرر ہاہوں۔اس لیے کیمیرے لیےسب قابل احترام بیں غرضیکہ غیرمسلم دنیا کے عزائم کا مقابلہ کرنے کے لیےمسلم دنیا میں کوئی ہلچل سرے ہے موجود ہی نہیں ہے۔ یہی اس ورلڈ آرڈر کی قبیل و تھیل ہے۔

سوال:

صحابہ کرام کے دور میں تبلیغ اسلام کے لیے تلوار کا سہارالیا گیا۔ بیہ بات کس حد تک درست ہے؟

جواب:

میں اس نقط نظر کاقطعی طور پر حامی نہیں ۔ میں پوری وضاحت ہے اس کی تر دید کروں گا كم حابد كرام نے اسلام تلوار كے زور سے كھيلايا تھا۔ اسلام كى رياست جب معرض وجود ميں آئي جب آپ نے اس ریاست کے قیام کے لیے تیرہ سال مکہ میں تبلیغ فرمائی۔اورای تبلیغ کے بیتیے میں مدینے کے لوگ بھی مسلمان ہوئے۔ پھراس کے بعد مدینے کی اسلامی ریاست وجود میں آئی۔اس کے لیے دیگر اقوام کے ساتھ'' چٹاق مدینہ'' ہوا۔اس وقت تک کسی کا خون نہیں بہا۔ خون اس وقت بہا جب با ہرسے ایک طاقت وروشمن نے حملہ کیا۔ سر دار مکہ ابوجہل تین سوآ دمیوں کے ساتھ جمرت کے چند بی ماہ بعد مدینہ منورہ پر تمله آ ورہوا \_مسلمانو ں نے حضرت امیر حمز ہ شیر خدا کی سربراہی میں اس کوروکا۔ پھر ایسے متعدد حملے ہوئے۔ بلا خر مکہ کے ایک سر دار کرزین جابر الفہری نے مدینے کے باہرڈا کہڈالا۔ دوصحابہ کوشہید کیا اور بیت المال کے اونٹ لے کر فرار ہو گیا۔اس کی گرفت کے لیے حضورا کرم صلی اللہ علیہ دسلم نے چند صحابہ کا ایک دستہ بھیجا جس کے سر براہ خود حضور علیہ السلام تنے۔ اور اس وقت پہلی مرتبہ کفار مکہ کی طرف سے خون بہانے کا سلسلہ شروع ہوا۔ لیکن اس کے بعد مجرجلد ہی چند معرکوں کے بعد سلح حدیدیہ ہوگئے۔اس کے بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم نے جب دنیا کے فرمان رداؤں کو تبلیغی خطوط لکھے تو آپ نے قیصر روم کے باج گز ارعیسائی حکمران شرحبیل بن عمروکوبھی خطالکھا۔لیکن بھیرہ کے حاکم نے آپ کے سفیر حفزت حارث بن عمیررضی الله عنه کوشهید کر دیا۔ سفیر کا قتل ایک ایسا جرم تھا جواس دور کے قانون بین الاتوام كےمطابق بھى ممنوع تھا۔ كوئى بھى غيرت مند حكران اپنے سفير كافل برداشت نہ كرسكا تھا۔ آپ نے اس کے خلاف حضرت خالد این ولید اور حضرت زید مین حارثہ کی سر پریتی میں ایک دستہ بھیجا، جس کا مقصد قصاص کا مطالبہ تھا، کیکن یہ دستہ دشمن کی بہت بڑی فوج ہے معرکے کے بعد

واپس آ گیا۔اس کے بعدغزوہ توک ہوا۔ ظاہرہے کدان سب کا مقصد بڑھتی ہوئی جارحیت کو رو كنا تقا\_ جب رسول التُدصلي التُدعليه وسلم كا انتقال موكيا اور وور دراز كے علاقوں ميس عيسائيوں، یبود یوں اور مشرکین عرب کی ریشہ دوانیوں کی وجہ سے بغاوتیں ہوئیں تو ان کے خلاف ایکشن کے ليحضرت ابوبكرصديق رضى اللدعنه ني فوجين بيجيس، جس سے سيسلسله چلا جوحضرت عمر فاروق رضى الله عنه كيدور مين بهي جارى رباراس سلسل مين حضرت عمر رضى الله عنه كا قول طبرى في قل كيا ہے کہ کاش ہمارے اور رومیوں کے درمیان آگ کا ایک ایساسمندر حائل ہو جائے کہ نہ وہ ادھر آ سكيس اور ندېم ادهر جاسكيس \_ ايك طاقت ورسلم حكر ان كايي تول واضح طور پر ثابت كرتا ہے كه مسلمانوں کے مزاج میں جارحیت نہیں تھی، بلکہ جارحیت کے خلاف وفاع تھا۔ اور طاہر ہے کہ جب جنگ شروع ہوجائے تو جنگ کو یک طرفه طور پرختم کرنے کا مطلب قو می خود کشی ہے جو کوئی قوم بھی نہیں کر سکتی۔ دور خلافت راشدہ سے لے کر بعد کی کئی صدیوں میں مسلمانوں کی عسکری قوت اتی تھی کہ وہ آ رام سے بورپ میں داخل ہوسکیں لیکن ایسانہیں کیا عمیا۔ پھر جن علاقوں کو مسلمانوں نے فتح کیاو ہاں صدیوں غیرمسلموں کی اکثریت رہی۔اگر اسلام ملوار کے زور سے يهيلايا جاتا تومسلم مفتوحه علاقول مين بياكثريت اقليت كي صورت مين بهي نظرندآتي - مندوستان میں ہزارسال مسلمانوں کی حکومت رہی لیکن ہندوؤں کواپنی رعایاسمجھ کران کے حقوق کا تحفظ کیا حمار دبلی جوآ تھ سوسال مسلمانوں کا دار الحکومت رہا، جہال سے سارے ہندوستان پر حکومت کی تنى اس شهر ميں مسلمان ١٦ في صد تھے۔حيدر آباد د كن ميں جہاں يانچ سوسال مسلمانوں كى حكمرانى ر ہی وہاں مسلمان ۱۵فی صدے زیادہ نہ تھے۔اگر مسلمان تکوار چلاتے تو یہاں آج کوئی ہندونظر نہ آتا الدونيشيا، ملائشيا ميں تومسلمانوں نے مبھی تلوارنہیں چلائی۔وہاں مسلمان واضح اکثریت میں کیوں دکھائی دیتے ہیں۔ چین اور افریقا میں مسلمانوں نے بھی تلواز ہیں چلائی ، وہاں مسلمان مجھی فاتح کے طور پرنہیں گئے لیکن وہاں کروڑوں کی تعداد میں مسلمان موجود ہیں۔ آج امریکا میں مسلمان ہیں۔ برطانیہ اور فرانس میں لا کھوں کی تعداد میں مسلمان ہیں۔ کیاوہاں بھی مسلمانوں نے تلوار چلائی تھی۔فرانس کے سابق صدرمترال کا انٹرویویس نے پڑھاتھا۔مسلمانوں کا ایک وفدان

سے ملنے گیا جس میں ڈاکٹر معرف دوالیبی بھی شامل تھے۔جس میں صدر متراں نے کہا: آج آپ اللہ میں مسلمانوں کے لیے مراعات ما نگنے کے لیے میرے پاس آئے ہیں۔ ممکن ہے اکیسویں صدی کے اندر میں یا میرے ہم مسلک لوگ یہاں فرانس میں عیسائیوں کے لیے مراعات ما نگنے آپ کے پاس آئمیں اور آپ یہاں کے حکران ہوں''۔

9

ssturdubooks, Mordpress, com

bestur

چوتھا خطبہ

المالياقاتات الماليات المالي الماليات ا besturdubooks.wordpress.com

بسم الثدالرخمن الرحيم

## نحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين

محتر مصدر جلسه، قابل احتر ام واکس حیانسلر، براوران کرام، خوابران مکرم!

آج کی گفتگو کا عنوان ہے 'اسلام کا بین الاقوامی قانون ایک تاریخی جائزہ' کل کی گفتگو بیس اسلام کے قانون بین الاقوام کا ایک عمومی تعارف پیش کیا گیا تھا۔ جس بیس اس کے اہم مباحث کا خلاصہ اور تعارف بھی شامل تھا۔ کل کی اس گفتگو بیس اسلام کے قانون بین الحما لک کے بعض بنیادی اصول بیان کیے گئے تھے اور اس کے بنیادی مقاصد کا تذکرہ کیا گیا تھا۔ آج کی گفتگو بیض بنیادی اصول بیان کیے گئے تھے اور اس کے بنیادی مقاصد کا تذکرہ کیا گیا تھا۔ آج کی گفتگو بیس بیموض کرنام تصود ہے کہ مسلمانوں بیس علم سیر یعنی اسلام کا بین الاقوامی قانون کب سے ایک الگ شعبہ قانون کی حیثیت سے وجود پذیر بھوا، کن کن مدارج ومراصل سے گزرا، کن کن انکہ، مجہدین اور علما نے اس کو مدون کرنے بیس کیا گیا خد مات سر انجام دیں اور آج وہ کس شکل بیس ہمارے پاس موجود ہے۔ لیمن آج اس کی صورت حال (State of the Art) کیا ہے؟ جب مکہ جیسا کہ اسلامی تاریخ کا ہمرطالب علم جانتا ہے، رسول الند سلی اللہ علیہ وسلم نے جب مکہ حبیبا کہ اسلامی تاریخ کا ہمرطالب علم جانتا ہے، رسول الند سلی اللہ علیہ وسلم نے جب مکہ

بین که مان دار کا و کا و کا و کا جرف ب مناسب در حول الله کی الدعالیه و مرح جب مله کرمه میں دعوت دین کا آغاز فرمایا تو مکه مکرمه ہی میں روز اول ہی ہے ایک ایسی امت کی تشکیل پر توجه دی جوانی عقائد ، اطوار ، قوانین واحکام ، غرض ہر چیز میں دوسری اقوام سے بالعموم اور قریش مکہ سے بالخصوص ایک ممتاز اور ممیر حیثیت رکھتی تھی۔ بہت جلد یہ سلم جماعت ایک منظر دینظیم کی

حیثیت اختیار گرگی جس کی سربراہی سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم کے ہاتھ بین خاندانی معاملات سے بود مرم انفرادی معاملات سے لے کراجہا کی معاملات تک ، لینی خاندانی معاملات میں ہوگوں سے لین دین بیں ، سلم اور غیر سلم سے تعلقات کی نوعیت بیں حضور سلی الله علیہ وسلم کی جملہ ہدایات و تعلیمات کی بیروی کرتی تھی۔ اگر رومن قانون کی اصطلاح استعال کرنے کی اجازت دی جائے تو ہم کہدستے ہیں کہ بیاکی اجازت دی جائے تو ہم کہدستے ہیں کہ بیاک میا اندر ریاست کی حیثیت رکھتی تھی۔ لین المیانوں کی بین ایک الین الدرونی نظام کی بیروکار کمیونئی جوایئ سے بہر کے رائج الوقت نظام سے کٹ کرخودا بنے ایک اندرونی نظام کی بیروکار اوراس کی علم بروارتھی۔ اس اعتبار سے اگر یہ کہا جائے تو غلط نہ ہوگا کہ سلمانوں کے قانون بین الممالاک کا آغاز مکہ طرحہ ہی میں ہو چکا تھا۔ مکہ مرحہ میں قریش اور شرکین عرب سے مسلمانوں کے تعلقات کی نوعیت کا جائزہ لیا جائے تو بیات پورے اعتماد سے کہ جاسکتی ہے کہ مسلمانوں کے تعلقات کی ابتدا مکہ کر مدسے ہی ہوگئی تھی۔

کمکرمہ کے قرب و جوار میں اپنے والے قبائل سے صفور علیہ السلام کے تعلقات کی تفصیلات سیرت طیب کی کتابوں میں ملتی ہیں۔ان تعلقات سے پتا چاتا ہے کہ حضور علیہ السلام نے مسلمانوں کے تعلقات ایک منفر دقوم کی حیثیت سے دوسری اقوام سے قائم کیے۔دوسری اقوام و قبائل سے معاہدات کی کوشیس بھی قیام کمہ کے دوران ہی شروع کر دیں اور بعض قبائلی سرداروں قبائل سے معاہدات کی کوشیس بھی ہوئیں۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ عرب کے مختلف قبائل سے اس قسم کے بین الاقوامی اور بین القبائلی روابط بڑھتے چلے گئے، جو یقیناً مسلم بین الاقوامی تعلقات کی خشت اول قرار ویے جاسکتے ہیں۔ اگر آپ ان گفتگوؤں اور خداکرات کی تفصیلات ذہن میں تازہ فرمائمیں جو حضور علیہ السلام نے قیام مکہ کرمہ کے آخری تین سالوں میں جے کے موقع پر مکہ کرمہ آنے والے مختلف عرب قبائل سے کیے، خاص طور پر مدینہ منورہ سے آئے والے اوسیوں اور فزرجیوں سے جو مذاکرات کے گئے اور ان سے جو معاہدات طے پائے وہ کی دور کے بین الاقوامی روابط کا نقط عروج کے جاسکتے ہیں۔ یہ معاہدات، جو بیعت عقبداولی اور ثانیے دور کے بین الاقوامی روابط کا نقط عروج کے جاسکتے ہیں۔ یہ معاہدات، جو بیعت عقبداولی اور ثانیے دور کے بین الاقوامی روابط کا نقط عروج کے جاسکتے ہیں۔ یہ معاہدات، جو بیعت عقبداولی اور ثانیے دور کے بین الاقوامی روابط کا نقط عروج کے جاسکتے ہیں۔ یہ معاہدات، جو بیعت عقبداولی اور ثانیے دور کے بین الاقوامی روابط کا نقط عروج کے جاسکتے ہیں۔ یہ معاہدات، جو بیعت عقبداولی اور ثانیے

کے نام سے مشہور ہیں، ان کی تفصیلات سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ خالفتاً بین الاقوامی نوعیت سے معاملات ہیں جن میں جہاں امن اور سلح کی تفصیلات موجود ہیں، وہاں جنگ کی صورت میں فریقین کی ذمہ داریاں بھی بیان کی گئی ہیں۔ اس کے علاوہ نبوت کے چند ہی سال بعد آپ نے عرب سے باہر بھی سفیر سیجنے کا آغاز فر مادیا تھا۔ حضور علیہ السلام نے صحابہ کی جماعت کو حبشہ بیجا جس میں شاہ حبشہ کے نام ایک خط بھی روانہ فر مایا۔ ہم کہہ سکتے ہیں کہ بیا سلام کے بین الاقوامی بلکہ زیادہ صحیح الفاظ میں بین البراعظمی تعلقات کا آغاز تھا۔ براعظم ایشیا سے براعظم افریقا کے ایک فر مان روا کے نام ایک تحریک جاری تھی جس میں اس آئین بین الاقوام کی بنیادیں موجود ہیں خر مان روا کے نام ایک تحریک جاری تھی جس میں اس آئین بین الاقوام کی بنیادیں موجود ہیں جس سے اسلام کا قانون بین الاقوام عبارت ہے۔

پھر جب حضور علیہ السلام مدینہ منورہ تشریف لے آئے تو پھر آپ نے مدینے کے باہر کے قبائل سے معاہدوں کا ایک سلسلہ شروع کیا اور مدینہ منورہ کے جاروں طرف سے والے قبائل ہےدوتی اور عدم جنگ کے معاہدے کر کے مدینے کی شہری ریاست کے دفاع کو مضبوط فر مایا ، پھر جن جن مكنه وشمنول اور خالفين سے خطرہ موسكتا تھا كه بيدسينے پر حمله كر سكتے ہيں ان كے قرب و جوار میں جاروں طرف اپنی دوستیاں پیداکیں، قبائل سے تعلقات قائم فرمائے تا کہ اگر دشمن حملہ كرية اسے يدريمسلم دوست علاقوں سے گزر تااور وہاں مزاحمت كاسامنا كرنا يزے۔ان سب معاہدہ جات اورانتظامات کی تفصیلات بڑی طویل گفتگو کی متقاضی ہیں۔ان معاہدوں کی تفصیلات اوران کے سیاسی اور دیلی اثرات پرڈاکٹر محمر حید اللہ نے اپنی فرانسیسی زبان میں تحریر کردہ سیرت نبوی میں بردی تفصیل اور دفت نظرہے بحث کی ہے۔ یقضیلات اس بات کو ظاہر کرتی ہیں کہ اسلام کا قانون مین الاقوام روز اول ہے ہی حقیقی معنوں میں بین الاقوا می نوعیت کا تھا۔ان بھر پور بین الاقوامی اور بین البراعظی تعلقات کومنظم کرنے کے لیے پہلے دن سے ہی بین الاقوامی قانون کی ضرورت تھی۔ مدینہ منورہ کی اس امجرتی ہوئی نظریاتی ریاست کوضرورت تھی کہ وہ اپنے نظریہ حیات کی وعوت کا ایسانظام ترتیب دے جس ہے کام لے کر دنیا بھر میں اسلام کے پیغام کو عام کیا جا سکے۔ جومسلمانو سکواتنی داخلی خوومخاری اورامن وا مان فراہم کردے کہوہ بسہولت اُپنا

دین اور نظام شریعت نافذ کرسکیس جوآنے والے ادوار میں ہر لحاظ سے ممل مجموعہ حیات ہو، ایسا " مجموعہ حیات جس کی دعوت اسلام دیتا ہے۔

مدینه منورہ ہجرت کے فوراً بعد کے دو نین سالوں میں عرب قبائل سے بہت سے معامدے کیے گئے، لیکن بین الاقوامی تعلقات کے حوالے سے ان میں سب سے اہم معاہدہ " میثاق مدینهٔ "ہے جس سے سیرت کا ہرطالب علم واقف ہے۔خوش قسمتی سے اس تاریخی دستاویز کا مکمل متن آج ہمارے پاس موجود ہے۔اس دستادیز کومختلف مورخین نے مختلف عنوانات سے یاد کیا ہے،اس کو دنیا کا پہلاتح ریں دستور بھی بجا طور پر کہا گیا ہے۔وور جدید کے مشہور محقق سیرت ڈاکٹر محمد میداللہ نے اس پرانگریزی میں ایک کتاب بھی ککھی ہے جس کا عنوان ہی ہے: ''دنیا کا پہلاتحریری دستور''۔تا ہم حقیقت بیہ ہے کہ اس دستاویز کی حیثیت ایک ریاست کے دستور سے بڑھ کرہے۔اس میں کسی دستورو آئین کی طرح انتظامی دفعات بھی ہیں اوراس کے ساتھ ساتھ ایک بین الاقوای نوعیت کےمعاہدے کی خصوصیات بھی اس میں پائی جاتی ہیں۔ بلاشبہاس کی دستوری دفعات اور آ کینی انتظامات کے پیش نظراس کو دنیا کا پہلاتح بری دستور کہا جاسکتا ہے کین اس کے ساتھ ساتھ اس کو بین الاقوا می تعلقات کی تاریخ کی ایک اہم اورایک بڑی دستاویز کی حیثیت بھی حاصل رہے گی۔ ہماری آج کی گفتگو کے حوالے سے اس دستاویز میں جو چیز سب سے نمایاں نظر آتی ہے، وہ ایسے قواعدوا حکام ہیں جو پہلی باراس دستادیز میں دیے گئے، جن سے اسلام کے قانون مین الاقوام میں بہت سے اصول اخذ کیے گئے اور بہت سے قواعد وکلیات اس میثاق کی بنیاد پر مرتب کیے گئے۔اس معاہدے یاتحریرنے خود مدینے کے متحارب قبائل کے مابین قائم اس سواسو سالہ جنگ کا خاتمہ کرویا جس نے مدینے کی معاشرت کو تباہ کر دیا تھا۔ پھر مدینہ منورہ سے باہر یہود اول کے جودرجنوں قبائل آباد تھے، جن میں تین قبائل یعنی بنو نضیر، ہنو قینقاع اور بنو قریظہ نسبتاً زیادہ معروف اور ہااثر تھے، اس طرح اس معاہ سے میں فریق بن گئے کہ ان سے رسول الله صلى الله عليه وسلم نے اسلام كے قانون بين المما لك كى عالمي برتري كوتسليم كراليا\_اس سے بیہ پیغام بھی خود بخو دملتا ہے کہ اسلام کی دعوت کا مقصد ادلین اور قانون بین الاقوام کامحرک اولین اسلام کی بالا دی اورشر بعت اسلامی کی حاکمیت ہے۔

بیٹاق مدینہ جس زمانے میں مرتب کیا گیا اس زمانے میں ملمانوں کو بہت ی جنگوں کا سامنا کرتا پڑا، غزوہ تبوک تک درجنوں معرکے ایسے پیش آئے جن میں خود در کار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم بنفس نفیس نشریف لے گئے۔ بہت سے معرکے ایسے ہیں جن میں آپ خود تو تشریف نہیں لے گئے۔ بہت سے معرکے ایسے ہیں جن میں آپ خود تو تشریف نہیں لے گئے۔ بہت سے معرکے ایسے ہیں جن میں اور عسکری مہمات کو بھیجة وقت حضور علیہ السلام نے بہت میں ہوایات دیں ، جنگ وصلح کے بہت سے احکام بیان فرمائے۔ متعدد موقعوں پر قرآن پاک کی آیات بھی نازل ہوئیں اور ان میں سے اہم واقعات پر قرآن نے شعرے کیے۔ غزوہ بدر کے بارے میں سورہ انفال میں تبعرہ کیا گیا۔ غزوہ احد پر سورہ آل عمران میں ، غزوہ احزاب پر سورہ احزاب میں تبعرہ ادر غزوہ تبوک پر سورہ تو بہ میں قرآن پاک کا تبعرہ مشہور دمعروف ہے۔ بی محض تبعرے بی نہیں بلکہ ان میں مفصل قانونی احکام بھی ہیں ، اخلاقی مشہور دمعروف ہے۔ بی محض تبعرے بی نہیں بلکہ ان میں مخوبیوں کو سراہا گیا اور تسامیات کے ہدایات بھی ہیں اور بین الحمالک قانون کے اصول وقواعد بھی ہیں۔ ان آبیات اور تبعروں مسلمانوں کے طرزعمل کی خوبیاں اور کمزوریاں بیان کی گئیں، خوبیوں کو سراہا گیا اور تسامیات کے مسلمانوں کے طرزعمل کی خوبیاں اور کمزوریاں بیان کی گئیں، خوبیوں کو سراہا گیا اور تسامیات کے مسلمانوں کے طرزعمل کی خوبیاں اور کمزوریاں بیان کی گئیں، خوبیوں کو سراہا گیا اور تسامیات کے سلمانوں کے طرزعمل کی خوبیاں اور کئیں۔

پہلی صدی ہجری کے اواخر میں جب اسلامی قوانین واحکام کی تدوین کاعمل شروع ہوا تو مختلف فقہائے کرام نے اسلام کے احکام مرتب کرنے اور فقہ اسلامی کو ایک با قاعدہ اور منضبط قانونی علم کے طور پر مدون کرنے کے عظیم الشان عمل کا جو گئی سوسال جاری رہا ۔ آغاز کر دیا۔ اس وقت اس بات کی ضرورت محسوس کی گئی کہ ان تمام قوانین واحکام کو جداگانہ علوم کے طور پر مرتب کیا جائے۔ چنانچہ اسلام کے قانون ضابط، قانون مالیات، قانون دستوری وغیرہ پر الگ الگ کتابیں کسی جانے ہیں۔ انہی ونول جنگ وصلح کے بارے میں بھی اسلام کے احکام اور بین الگ کتابیں کسی جانے گئیں۔ انہی ونول جنگ وصلح کے بارے میں بھی اسلام کے احکام اور بین الاقوامی تعلقات کے باب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے طرز عمل کی تفصیلات مرتب کیے جانے کا کام شروع ہوگیا اور بیاد کام ایک اللہ شعبے کے طور پر مدون ہونے گئے اور یوں اسلام کا جانے کا کام شروع ہوگیا اور بیاد کام ایک اللہ شعبے کے طور پر مدون ہونے گئے اور یوں اسلام کا بیان الاقوامی قانون کے طور پر مان احکام کو اپنا جداگانہ تشخص

حاصل کرنے میں خاصا وقت لگا۔ پہلی صدی ہجری کے آغاز سے دوسری صدی ہجری کے اواکر تک مداحکام الگ سے میٹر ند تھے، شروع میں بین الاقوای تعلقات کے قوانین علم سیرت اور مغازی ہی کا ایک حصہ مجھے جاتے تھے۔اس کی وجہ بیمعلوم ہوتی ہے کہ جنگ وسلح کے بارے میں قرآن پاک کی ہدایات چنداصولی تعلیمات اور بنیادی احکام پر مشتل ہیں جن کی بنیاد رتفصیلی احکام وقواعد سنت رسول اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہ کی جنگوں کے دوران سامنے آئے۔اس لیے جن اہل علم نے اسلام کے بین الاقوامی قانون کومرتب کرنے کا بیڑا اٹھایا انہوں نے سب سے زیادہ سیرت کے ان واقعات سے اعتما کیا جن سے اس ضمن میں مدایات مل سکتی تھیں۔ یہی وہ ز مانہ تھا کہ جب علم سیرت اور بین الاقوای قانون دونوں گویا ایک ہی موضوع کے دو پہلو تھے۔ علامہ واقدی جن کے نام سے ہر محض واقف ہےان کومورخین نے سیرت ومغازی کے اس باہمی ربط كى وجد سے امير المومنين في المغازى والسير كا نام ويا ہے، كيكن جيسے جيسے مغازى وسير اور قانون بین الممالک کی تفصیلات کا ذخیرہ بڑھتا گیا اور واقعات کے جمع ہونے کے ساتھ ساتھ ان سے اخذ کیے جانے والے احکام مرتب ہوتے گئے تو قانون بین المما لک بھی سیرت سے کٹ کرایک علیحدہ اور مستقل بالذات قانونی علم کے طور پر نکھر کرساہنے آتا گیا۔ پہلی صدی کے اواخراور دوسری صدی کے شروع سے علم سیر کی جدا گانہ انفرادیت کے کھرنے کا بیٹل شروع ہو گیا جو دوسری صدی کے وسط تک ایک جداگانہ نام یعنی علم سیر کے نام سے پیچانا جانے لگا۔ یہی علم فقد کا وہ حصہ ہے جوآج اسلام کا قانون بین المما لک کہلاتا ہے۔

یہ بات کہ سب سے پہلے علم سرکوسرکانام کس نے دیا معلوم نہیں الیکن آج علم فقہ کے موضوع پر قدیم ترین کتاب ہمارے پاس امام زید بن علی (متونی ۱۲ھ ) کی ہے۔ امام زید بن علی جوسید ناحسین رضی اللہ عنہ کے بوتے تھے، ایک نامور محدث اور فقیہ تھے۔ فقد زید کی جو یمن کے علاقوں میں آج بھی مروج ہے وہ انہی کے اجتہادات پر منی ہے، ان کی کتاب میں دوسر نے فقہی موضوعات کے ساتھ ساتھ مین الاقوامی قانون کے احکام بھی بیان ہوئے ہیں۔ ہم کہ سکتے ہیں کہ موضوعات کے ساتھ ساتھ مین الاقوامی قانون مین الحمالک سے بحث کرنے والی فقد کی قدیم ترین ان کی نہ کورہ کتاب مسلمانوں میں قانون مین الحمالک سے بحث کرنے والی فقد کی قدیم ترین

کتاب ہے۔ امام زید بن علی کا انتقال ۱۲۰ ججری میں ہوا، ہم نہیں کہد سکتے ہیں کہ انہوں سے کتاب انقال ہے کتنے سال قبل کھی 'لیکن اگر چند ہی سال پہلے بھی کھی ہوتو پتا چلیا ہے کیلم سیر کو سیر کے نام اور حوالے سے دوسری صدی ججری کی ابتدا سے پیچیا نا جانے لگا تھا اور علم سیر قانون کا ایک منفرداور جداگانہ شعبہ کہلایا جانے لگا تھا۔ یہ وہ دور سے کہ جب اسلامی قوانین تشکیل یار ہے تھے،اسلامی ریاست کی حدود تیزی کےساتھ بھیل رہی تھیں مختلف فقہی ابواب وعلوم کی تدوین ہو ر بی تقی اوراصول فقه کاعظیم الشان فن مرتب ہور ہا تھا جواسلام کی قکری اورعلمی تاریخ کا گل سرسبد ہے۔ بیدوہ دن تھے جب ریاست کے تمام شعبول کوآئے دن نت مے توانین کی ضرورت پردتی تقى \_عدالتوں، يحكمرانوں، گورنروں اور سفيروں كو، بين الاقواى تعلقات \_ے نمٹنے والوں اور نيكس جمع كرف والول كو، سائنس وثيكنالوجي سے بحث كرنے والول كو، غرضيكه برايك كوفقهائ كرام سے روز ہی استفادے کی ضرورت پرتی رہی تھی ۔ فقہائے اسلام ان نت مے مسائل کا جواب الاش کرنے کے لیے دن رات محقیق واجتہاد کے عمل میں مصروف تھے اور ہزار ہاد ماغ اس تاریخ سازمہم ير لكے ہوئے تھے،اس كا تيجه منطقى طور يريہ نكا كه جس علاقے اور جس شريس جس طرح كے مسائل زیادہ اور بار بار پیش آتے تھے وہاں اس موضوع سے متعلق مخصص فقہائے کرام اور ماہرین وجود میں آئے تھئے۔

آ پاندازه فرمائیں گے کہ وہ دور جومواصلات کی سرعت کا دور نہ تھا، اس دور میں ٹیلی فون، ٹیلی گرام اور اخبارات نام کی چیزیں دستیاب نہ تھیں ، موجودہ دور کی طرح سرئیس ، ریل اور ہوائی جہاز جیسے ذرائع مواصلات نا پید ہے ، اس لیے ان دنوں بین الاقوامی تعلقات ہے متعلق جو معاملات چیش آتے ہے وہ یا تو دارالحکومت میں چیش آتے ہے جہاں غیر ملکی سفیر آتے جاتے ہے معاملات چیش آتے ہے دوہ یا تو دارالحکومت میں چیش آتے ہے جہاں غیر ملکی سفیر آتے ہاتے ہاں اور جہال سے اپنے سفیرول اور ایکیوں کو ہدایات دے کر بھیجا جاتا تھا یا پھر سرحدی علاقوں اور مرحدی شرول میں ہیں آتے ہے۔ ان حالات میں بین الاقوامی نوعیت کے مسائل اندرونی اور وسطی شہروں مثل کے مکرمہ یا کوفہ وبھرہ میں نہیں بلکہ بیروت، قیروان، ملتان اور منصورہ عیسے سرحدی شہروں میں چیش آتے ہے جہاں بیرونی تا جروں، غیر مسلموں، دشمن مما لک کے

شہریوں اور سفیروں کی آمدورفت رہتی تھی ،ان مراکز پر چونکہ بین الاقوامی امور پیش آتے ہے۔
اس لیے بہاں قدرتی طور پر قانون بین المما لک کے ماہرین بھی نبتازیادہ پائے جاتے ہے۔
یہی وجہ ہے کہ بہت سے معاملات بیں جن کاتعلق بین الاقوامی قانون سے تھا کوفداور ہیروت کے
فقہا کی آرابیں خاصا فرق پایا جاتا ہے۔ کوفہ کا فقیدان معاملات بیں نظری ہے جب کہ مرحدی
علاقوں کا فقیم کملی ہے۔ بیروت مرحدی علاقہ ہے، وہاں سے سمندری تجارت بھی ہوتی تھی اور
وہیں سے مسلمانوں کی بحریداور سمندری طافت بھی رومیوں کے خلاف نیرو آز ماتھی۔ وہیں سے سلح
وہیں سے مسلمانوں کی بحریداور سمندری طافت بھی رومیوں کے خلاف نیرو آز ماتھی۔ وہیں سے سلح
وہیں سے مسلمانوں کی بحریداور مندری طافت بھی رومیوں کے خلاف نیرو آز ماتھی۔ وہیں سے سلح

بدوه حالات تصحن میں امام ابوحنیف ؒنے دنیا کی تاریخ میں پہلی بار قانون بین الاقوام كموضوع يرايك متقل كتاب كصى ،اس كانام "كتاب المسير" يا" كتاب سيرابي حنيفة" تقاادراس دوريس وه "سير ابو حنيفة" كام عمشهور ومعروف بوكى ـ امام الوحنيفة كان علمی کاوشوں اور اجتہادات میں آپ کے تلاندہ بھی جن کی تعداد حیالیس اورسو کے درمیان رہتی تھی ہشریک رہتے تھے۔امام صاحب کے بیرتلاندہ جیدعلماتھے اوراس دور کے چوٹی کے لوگوں میں شار ہوتے تھے، ان کے ساتھ امام صاحب بیٹھ کران مسائل کے مختلف پہلوؤں پر بحث کرتے تھے، تفسیر کے ماہرین تفسیر کی روشی میں، حدیث کے ماہرین حدیث کی روشی میں، سنت کے ماہریں سنت کی روشیٰ میں، اینی این آ را پیش کرتے تھے۔سب ہے آخر میں خود امام صاحب میں رائے پیش کرتے ۔ بعض اوقات ایک ایک مسلے پر کئی کئی دن گفتگو جاری رہتی۔ یہ بحثیں اور گفتگوئیں امام ابوحنیفہ ؒ کے شاگر درشید امام محمد بن حسن شیبا کی نے اپنی بہت سی کتابوں میں مرتب کی ہیں۔جن سے اندازہ ہوتا ہے کیفورو ککر کی گہرائی علم کی میرائی اورا ظہار رائے کی آزادی اس طلقہ میں کس سطح کی موجود تھی کہ استاد جواہام وقت ہے اپنی سوچی تھجی رائے دیتا ہے اور اس کے شاگر و جن میں ۱۸ساله نوجوان امام محمد بھی موجود ہیں اور جید محدث وقت عبداللّٰدٌ بن مبارک جیسے بزرگ بھی موجود ہیں ، وہ اس ہے اختلاف کرتے ہیں۔ بیاختلاف کی کئی دن تک حاری رہتا ہے اور بعض او قات جلد ہی ختم ہو جاتا ہے اور کبھی کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ سب فریق اپنی اپنی رائے پر قائم رہتے ہیں اور اختلاف رائے ختم نہیں ہوتا ، اسے ای طرح مختلف آ را کے ساتھ محفوظ کرلیا جاتا ہے۔اور پہلکھ لیا جاتا ہے کہ فلاں کی رائے یہ ہے،اور فلال کی رائے اس سے مختلف ہے اور وہ یہ ہے۔

اس طرح سے مختلف کتابیں تیار کی گئیں جن میں ایک 'مسیو ابی حنیفة' بھی ہے۔ آب اگر جغرافیہ آپ کے ذہن میں ہوتو آپ دیکھیں گے کہ کوفید دار الاسلام کی بیرونی سرحدوں سے کوسوں دور ہے اور خانی فارس کے دہانے سے بھی ڈیڑھ دوسومیل اندر ہے، دہاں امام ابو حنیقہ کا قیام ہے اور اسلامی سلطنت کونے کے چہار جانب سینکڑوں بلکہ ہزاروں میلوں تک پھیلی ہوئی ہے۔اس جغرافیائی صورت حال میں بین الاقوامی قوانین کےسلیلے کے عملی مسائل کونے میں شاذ ونادر ہی پیش آ سکتے تھے۔اس لیے کہ نہ وہاں سے غیر مکلی تا جروں کا داخلہ ہور ہا تھا، نہ وہاں جنگ ہور ہی تھی ،اور نہ دہال کی تتم کے سفارتی مسائل پیدا ہور ہے تھے۔اس لیے کونے کے فقہا کے بازے میں پیرخیال کہ وہ عام طور پر بین الاقوامی قانون سے دلچپی نہیں رکھتے ہوں گے کچھ زیادہ بعیداز امکان ندتھا۔ بہر حال بیر کتاب کھی گئی اور اس کے نشخ مختلف علاقوں میں بھیجے گئے۔ اس زمانے میں چونکہ طباعت کا رواج نہ تھا بلکہ کتب کی نشروا شاعت کامسلمانوں کے ہاں آیک الگ طریقه رائج تھا۔ بیطریقہ جس کے بانی مسلمان ہی تھے، دراتی کہلاتا تھا۔ دراقوں کا با قاعدہ بازار ہوتا تھا اور ایک ایک دکان پرسینکٹر ول <del>اور بعض اوقات ہزار دل تک وزاق ہوتے تھے جن</del> کو آیک ای خطیس کتابت کرنے کی مثل کرائی جاتی تھی۔اس لیے جب سی شخص کو کسی کتاب کا تحریری نسخہ تیار کرانا ہوتا تھا تو وہ کسی دراق کے پاس جاتا تھا اور اس سے ککھوالیتا تھا۔مثلاً کتاب تین سو اوراق پرمشمل ہے تواس نے وہ کتاب وراق کووے دی ادروہاں وہ تین سوورا قین میں ایک وراق اورا یک صفحہ کے حساب سے تقتیم کر کے کتابت کے لیے دے وی گئی اور اس طرح بہت مختفر وقت میں پوری کتاب لکھ کر دے دی گئی۔ بہر حال امام ابو حذیفہ کی کتاب کے نیخے تیار کرائے تقلیم کیے گئے۔اس کا ایک نبخ کسی طرح ہیروت کے مشہور فقیہ ام عبد الرحمٰن اوز اع ؓ کے پاس چلا گیا جوا پخ علم وفضل کی وجہ سے بورے شام وفلسطین میں معروف تھے اور ''امام اہل الشام'' کہلاتے تھے۔ امام اوزائی خودا پی جگالیک فقهی اسلوب کے بانی تھے، جن کی فقد کی سوسال تک شام کے علاقے میں مروج زئی \_امام اوزائی آیک جرأت مند عالم اورا پی ذات میں ایک اوارہ تھے، کی موقعول پر انہوں نے بعض معاملات میں حکومتوں کی اصلاح کی \_ایسا امام جسے دنیا امام مانتی ہواوراس وقت کی دنیائے انسانیت کا سب سے بوافر مان روااس سے دینی، قانونی اور فقهی معاملات میں مشورہ کرتا ہواس کے مقام ومر بے کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔

جب يركاب "سير ابو حنيفه" أنبين پيش كى كئ توانهول في تقاضات بشريت اس پريتبره كيا كمانل واق كوسركاكيا پتا؟ مالاهل العواق والسير؟ كى فخص نے يه بات جا کراہام ابوحنیفی کو بتا دی۔ آپ کے شاگر دول نے اس تیمرے کا برامانا۔امام اوزاعی نے صرف تھرہ کرنے پر ہی اکتفانہیں فرمایا بلکہ اس کے جواب میں ایک کتاب بھی کھی جس کا تاریخ میں "سير الاوزاعي"كنام ع ذكر ملتاب - آمام آوزائ في بعض مسائل مين امام ابوضيفة ك نقط نظر کارد کیا اوراس کے مقابلے میں اپنی رائے بیان کر کے اس کے حق میں دلائل دیے۔مثال كے طور پراكي بواا ہم مئل جس سے اس كتاب ميں بحث كي تى ہے يہ ہے كه امام ابوضيف كى رائے میں شریعت کے مسائل دا حکام کی دو تعمیں ہیں۔ پچھ مسائل واحکام تو وہ ہیں جو ایک مسلمان پر ہر جگه اور ہرحال میں منطبق ہوتے ہیں، بالفاظ دیگروہ ایک اعتبار سے خصی قوانمین قرار دیے جاسکتے میں امدال کا اختیار ساعت (jurisdiction) شخص لینی personal ہے۔اس کے برمکس کچی قوانین واحکام وہ ہیں جن کے انطباق کے لیے دارالاسلام کا وجو وضر وری ہے۔ بالفاظ دیگروہ ایک اعتبار سے علاقائی قوانمین قرار دیے جا سکتے ہیں اور ان کا اختیار ساعت (jurisdiction)علاقا کی لینی territorial ہے۔ لینی شریعت کے پچھاد کام وہ ہیں جن ک اوا نیکی مسلمان پر ہرجگہ، ہروقت اور ہرحال میں فرض ہے،مثال کے طور پرشراب نوشی کی حرمت، اس کے لیے کسی علاقے یا حالات کی موجود گی ضروری نہیں ۔مسلمان جہاں بھی ہوگا اس پرشراب نوشی حرام ہوگی اور ہر حال میں حرام ہی رہے گی۔ یا مثال کے طور پر چوری ہر جگہ ہرمسلمان پرحرام ہے،اس طرح یا نچوں نمازیں ہروقت اور ہرجگہ ہرحال میں مسلمان پر فرض ہیں اور فرض ہیں گ،

ان کی فرضت جگہ کے بدلنے سے ختم نہیں ہو عتی۔ یہ وہ احکام ہیں جو گویا پرسل جیورس ڈکٹس میں ۔ آتے ہیں۔ لیکن بعض ایسے احکام ہیں جو امام ابوصنیفہ ؒ کے نزدیک علاقائی حیثیت رکھتے ہیں۔ مثال کے طور پراگر کوئی شخص دارالحرب میں فوج داری جرم کاار تکاب کر لے تو دارالاسلام میں اس پرمقد منہیں چلایا جا سکے گا۔ مثال کے طور پر بھارت میں اگر کوئی چوری کر کے پاکستان آجائے تو پہل اس پر حدود کے تحت مقدمہ چلا کراس کا ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔

امام ابوحنیفہ کے اس مسلک ہے بعض فقہاا تفاق کرتے اور بعض اختلا ف کرتے ہیں۔ امام اوزاعی نے بھی اس سے اختلاف کیا ہے۔اس مسلے کی ایک اہم فرع دارالحرب میں سود کا مئلہ ہے۔ایک فخص کسی کام سے دارالحرب جائے اور با قاعدہ اجازت لے کر جائے ،لیکن وہاں سمى غيرمسلم سے سود لے ليو كيابيدواقعي سود شار ہوگا؟ اگريہ سود شار ہوگا تو دارالحرب ميں ہونے والى بہتى آمدنى ميں سے سودكى مدے آنے والى آمدنى كاتعين كيے كيا جائے گا؟ آياد واس كے ليے حرام ہوگی باحلال؟ امام ابوصنیفه مہتے ہیں کہ بیہ ودشار نہ ہوگا۔ وہ اس کا قاعدہ کلیہ بیان کرتے ہیں: لازبوبین المحربی والمسلم يعنى ايك ملمان اوردار الحرب كايك شرى ك ماين لین دین میں اضافے کوسو نہیں کہا جائے گا۔اس پرامام اوز اع کی نے شدت کے ساتھ اپنی رائے کا اظهار کیا اور آمام ابوحنیفه کی اس رائے سے جمر پوراختلاف کیا ،امام اوز اعی کی کتاب جب کوف پنچی تو امام ابوحنیفه کا انتقال ہو چکا تھا۔ان کے شاگر دوں میں سے امام ابو یوسف نے امام اوز اعی کی اس كتاب كرويس ايك كتاب كسى جس كانام ب "كتاب الودعلى سيو الاوزاعى" ا ما ابو بوسف نے اپنی اس کتاب میں اپنے استادا مام ابوصنیفہ کے اقوال کا دفاع کیا اور امام اوز اعی کے خیالات سے کی جگداختلاف کیا۔ لیکن بیاعتراف کرنا پڑتا ہے کدامام ابو یوسف نے اپی اس کتاب میں اینے محتر م اور محبوب استاد کے دفاع میں کسی بے جاعصبیت سے کامنہیں لیا۔انہوں نے اس کتاب میں نہایت مناسب انداز میں بحث کی ، جہاں جہاں ام اوز اعی کی رائے کو میج سمجھا اسے بلاتا مل صحیح کہااور جہاں جہاں اپنے استاذی رائے کو سیح سمجھااسے بلا جھجک درست قرار دیا۔ برقمتى سے ندامام ابوطنیفدگی اصل كتاب "كتاب السير" یا "مسیر ابھی حنیفة" بهم تك پینچ كی اور نداس کے جواب میں کمھی جانے والی اہام اوزاعیؒ کی کتاب باتی رہی۔اہام ابو حنیفہؒ اوراہام
اوزاعیؒ کی دونوں کتب سیرضائع ہوگئیں۔لیکن ایباا ندازہ ہوتا ہے کہ بیددونوں کتابیں کافی عرصے
حکہ موجودر بیں اور زوال بغداد کے بعد تک بھی دستیاب تھیں۔ بیا ندازہ اس ہے ہوتا ہے کہ شہور
محدث اور مورخ حافظ ابن حجرعسقلائیؒ (متوفی ۸۵۲ھ ۱۳۳۹ء) نے اپنی تحریوں بیں ان کافرکر کیا
ہے۔اس لیے اندازہ ہوتا ہے کہ ابن حجر کے زمانے تک یعنی نویں صدی ججری اور پندر ہویں صدی
عیسوی تک دونوں کتابیں موجود تھیں ،اور بعد بی کسی مرسلے پرضائع ہوگئیں۔لیکن ان دونوں
کتابوں کے جانے پر جنی اہام ابو یوسف کی کتاب المر دعلی سیر الاوزاعی جس کا میں نے
ابھی ذکر کیا ہے آج موجود ہے۔اس کتاب کی حفاظت اور بقاکا سپرااہام شافعیؒ کے سرہے،جن کی
کاوش سے یہ کتاب آج تک چلی آر بی ہے۔اس میں وہ سب مباحث موجود ہیں جن کا اوپر ذکر

dpress.co

کتاب السیو کی الی تلخیص ہے جس میں امام محمہ نے کچھ اضافہ بھی کیا ہے۔ یہ کتاب جب مروج ہوئی تو امام محمد کو کتاب جب کروج ہوئی تو امام محمد کو کتاب پرامام اور الی نے فدکورہ بالا تبعیرہ کیا تھا۔ جس کی آپ نے ایک ایک کتاب لکھنے کا تہیہ کیا کہ جس سے دنیا کو پتا چل جائے کہ اہل کوفہ اور بالخصوص کی آباد کے تعالیٰ معلم سیر سے خوب واقف ہیں اور سے کہ اہل کوفہ کے بارے میں سیتا تر غلط ہے کہ وہ علم سیر اور مغازی سے زیادہ واقف نہیں ہیں اور سے کہ یؤن خاص اہل شام ہی کا نہیں ہے۔

امام محمد کی سیرجوانی کتاب جو پارخی ضخیم جلدول میں تیار ہوائی "کتاب السیر الکبیر"
کے نام سے مشہور ہے۔ یہ کتاب اپنے موضوع پر اسلامی تاریخ کی جامع ترین کتاب ہے اور علم
سیر کے ان تمام مسائل وموضوعات پر مشمل ہے جوامام محمد حسن شیبانی کے دور تک سامنے آ بچکے
سے انہول نے اس کتاب میں حسب دستوراپنے استاد سے لے کر صحابہ کرام تک اور خودرسول
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ادوار کے تمام اصول وضوابط بیان کیے اور ہررائے کی تائید میں صدیث یا
آثار صحابہ کے حوالے ہے۔

اس کتاب کومرت کرنے کے بعدامام محمہ نے اس کوعبای خلیفہ ہارون الرشید کے نام منسوب کیا۔ جب ہارون کو یہ کتاب پیش کی گئی تو اس کا ایک شاندار نسخا علی کاغذ پر بہترین جلد و کتابت سے تیار کرایا گیا اور با قاعدہ ایک گاڑی میں رکھ کرجلوس کی شکل میں یہ کتاب در بارخلافت تک لیے جائی گئی۔ خلیفہ کو جب یہ کتاب پیش کی گئی تو خلیفہ نے کہا کہ میر سے دور حکومت کی عظیم کامیا ہوں میں سے ایک بوی کامیا ہوں میں ہے۔ خلیفہ نے اپنے دونوں بیٹوں، مامون اور امین کو حکم دیا کہ امام محمد کی خدمت میں حاضر ہوکر کتاب کا درس لیا کریں، چنا نچہ دونوں شہز اووں امین کو حکم دیا کہ امام محمد کے لیا۔ اس کتاب کی منفر د جامعیت اور بے مثال عالما ندا نداز نے اس موضوع پر دوسری تمام کتابوں کو نظر انداز کرا دیا، لوگ امام ابو صنیف اور امام اوز اع کی کتابوں کو بھول گئے۔ اور جہاں جہاں فقد حنی رائے تھی وہاں ہے کتاب ایک معیاری کتاب کے طور پر مقبول ہو گئی اور اس سے استفادہ کیا جانے لگا۔

جب سلطنت عثمانية قائم بوئي تؤومان فقه حنى سركارى قانون اور پلك لا كے طور پرتسليم

کیا گیا اور یہ طے ہوا کہ قانون بین الممالک کے سلسلے میں اس کتاب پھل درآ مدکیا جائے گا اور بین الاقوامی قانون اور معاملات سے متعلق تمام مسائل واحکام کی تعبیریں اس کتاب کی روشی میں کی جا کمیں گی۔اس مقصد کے لیے اس کتاب کا ترکی زبان میں ترجمہ کرایا گیا۔ شخ منیر عیفانی نے جو ترکی کے مشہور فقیہ تھے اس کتاب کا ترجمہ کیا۔ اس ترجمہ کے ساتھ ساتھ اس کتاب کو قانون کی اعلی تعلیم کے لیے درس گا ہوں میں پڑھایا جانے لگا۔مصر، شام اور دنیائے اسلام کے بہت سے اعلی تعلیم کے لیے درس گا ہوں میں پڑھایا جانے لگا۔مصر، شام اور دنیائے اسلام کے بہت سے ممالک میں اس کتاب کی شرحی لکھی گئیں جن کی تفصیل بڑی طویل گفتگو کی متقاضی ہے۔

البنة ایک شرح اس کی بہت مقبول ومشہور ہوئی جو آج بھی ہمارے یاس موجود ہے اور جس کے ایک درجن کے قریب ایڈیشن نکل کچے ہیں ، پیشرح خود اپنی جگہ ایک تاریخی اہمیت کی حامل ہے، یہ کتاب بینی شوح السیو الکبیرمشہور شفی فقیدا مام سرحتی کی تصنیف ہے جن کا تعلق وسط ایشیا کے اس مردم خیز علاقے سے تھا جو آج کل از بکستان میں شامل ہے۔ تا شقند کے قریب اوز جند نامی ایک مقام ہے جہاں امام سرحسی مقیم تھے۔ امام سرحسی کے زمانے میں وہاں کے حاکم نے کچھا بیے ٹیس عائد کردیے جن کے بارے میں امام سرھیؓ نے فتویٰ دے دیا کہ پیشری طور پر جائز نہیں ہیں۔ نتیجہ ظاہر تھا۔ لوگوں نے لیکس دینے سے انکار کر دیا اور حاکم اوز جندامام سرحسی سے ناراض ہو گیا۔اس ظالم نے امام سرحسی کوایک قیدخانے میں ڈال دیا جو کنو کمیں کی شکل کا تھا۔ دہاں امام صاحب دس بارہ سال قیدر ہے۔ تاہم جلد ہی امام صاحب کے شاگر دوں کی خواہش اور جیلر کے تعاون سے امام سرحسی نے وہاں بھی اپنے درس و تدریس کو جاری رکھا۔اس کا طریقہ کاربیرتھا کہ ٹناگرد کاغذ قلم لے کر آجاتے اور کنو کمیں کی منڈر پر بیٹھ جاتے ، اندر سے امام سرحسی پڑھانا شروع کردیتے۔ان کے پیچروں کوشا گردقلم بند کر لیتے۔اس طرح وہاں امام سرحتی نے دو کتابیں يرِّ ها كي داكية وقد من كي مشهور كتاب "الكافي في فروع الحنفية" تقي جوفقه من كي بهت ہی بنیادی کتاب ہے اور دراصل امام محمد بن حسن شیبانی کی ان حید کتابوں کی تلخیص ہے جو ' ظاهر الوواية"كنام معروف بين مثاكرد بابرك تتاب كى عبارت تعوزي تعوزي كرك يزهة جاتے تھے اور استاد اندر سے اس کی شرح بیان کرتے جاتے تھے جس کوشا گردلکھ لیتے تھے۔ اس

طرح ایک بوی خیم کتاب تیار ہوگئ جو 'المبسوط "کنام سے آج ہمارے پاس موجود ہے اور تمیں جلدوں بیں ہے۔ اس کے علاوہ امام سرحی نے امام محد کی یہ کتاب لینی 'سکتاب السیبر الکبیبر " بھی پڑھائی۔ اس کے بڑھانے کا بھی وہی طریقہ کارتھا کہ شاگر د باہر سے اصل کتاب کی عبارت کا ایک حصہ پڑھتے تھے اور استاذگرای اندر سے اس کی شرح بیان کرتے جس کو شاگر دساتھ ساتھ کتھتے جاتے۔ اس طرح ''السیبر الکبیر "کی ایک خیم شرح سائے آگئے۔ ممکن شاگر دساتھ ساتھ کی جوادر موجودہ شرح جو آج ہے امام سرحی نے اپنی رہائی کے بعد کتاب سے مسودے پر نظر ثانی کی ہواور موجودہ شرح جو آج

ا مام محمد کی اس کتاب کے علاوہ دو کتابیں اور بھی ہیں جو قریب قریب زمانے میں لکھی محتنیں۔ایک کتاب مشہور مورخ اور سیرت نگار واقدی کی ہے جو 'مسیر الواقدی" کے نام سے مشہورہے ،جس کا ابھی او پر میں نے ذکر کیا ہے ،یہ کتاب اگر چدا لگ شائع نہیں ہوئی لیکن امام شافع نے اپنی کماب' الأم" میں مسیر الواقدی کے عوان سے واقدی کی کتاب السیر کو مخوظ كرديا بـــاى طرح امام ابوحنيفة كايك اورشاكرد تحامام ابواعلى فزارى، انبول في بعى کتاب السیو کے نام سے ایک کتاب کھی تھی لیکن ریا پی کمل شکل میں شاید موجود نہیں۔اس کا ایک ناکمل نسخه حال ہی میں بیروت سے شائع ہوا ہے۔اس اعتبار سے اگر ہم دیکھیں تو ماضی میں اس موضوع پر با قاعدہ اور کمل کتاب کے طور پر تھی جانے والی سب سے پہلی کتابیں "کتاب السير الصغير "اور" كتاب السير الكبير " بي مير كتاب السير الصغير ك بارك میں امبی ماضی قریب تک سیم مجھا جاتا تھا کہ وہ محفوظ نہیں رہی۔ چندعشر قبل مجید خدوری (عراق كايكسيحى عالم) في اس كو كتاب الاصل كي باب السيركي بنيا وقر ارديا اور كتاب الاصل ے باب السیر کوایڈٹ کر کے آبک الگ کتاب کے طور پرایک عالمانہ مقدے کے ساتھ ریے کہ کر شائع كيا كديجى امام تحركى اصل كتناب السبير الصغير ب- كافى عرسے تك على ونيا مجيد خدورى عى كاس نخ كواصل كتاب السيو الصغير بحتى رعى ليكن بعد من تحتيق سے با جلا كاصل كتاب السيرالصغير علامدحاكم شهيدمروزيكي الكافي في فروع المحنفية (جسكا ذكر

یں اوپرکر چکاہوں) میں محفوظ ہے، جیسا کہ الکافی کے متعدد دستیاب مخطوطات کے علادہ اس کی شرح سے بھی داضح ہوتا ہے جس میں امام سرحی نے داضح طور پر الکافی کے باب السیر کو کتاب السیر الصغیر قرار دیا ہے۔ مزید برآس اس باب کے آغاز میں دی جانے والی سندوہ ی ہے جو کتاب السیر الصغیر کا یہ نہنے ہو کتاب السیر الصغیر کا یہ نہنے اب الم بیر الکرین کی مقدے، ترجے اور حواثی کے ساتھ زیر طبع ہے۔

بین الاقوای قانون پرام محمد کا بیتاریخ ساز کام و نیا کی نظروں سے چھپانہیں رہ سکتا تھا۔ اہل مشرق کے علاوہ اہل مغرب نے بھی ان کی ان خدمات کا کھلے ول سے اعتراف کیا۔ چنانچ امام محمد پر متعدد مغربی محققین نے قلم اٹھایا اور وقع تحریریں پیش کیس۔ ۱۹۵۲ء میں دی ہیگ میں جہاں بین الاقوای عدالت انصاف کامرکز ہے اور پھر جرمنی کے شہر ہونگن میں ایک اوارہ قائم کی گیا گیا، جس کا نام تھا: الھیبانی سوسائٹی آف انٹر پیشنل لا، اس لیے کہ سوسائٹی کے مؤسسین کی نظر میں امام شیبانی بین الاقوامی قانون کے مؤسس کہلانے کے بجاطور پر ستحق تھے۔ سوسائٹی کے نیر اہتمام متعدد مشرقی اور مغربی مصنفین نے اس موضوع پر تحقیقات پیش کیس کہام محمد بن حسن شیبانی کا بین الاقوامی قانون کی تر تیب وقد وین میں کیا مقام ہے۔

یورپ ہیں ڈی قانون وان ہوگوگر دھیس کواس لحاظ سے برامقام حاصل ہے کہ وہ کمی بھی مغربی زبان میں کھی جانے والی بین الاقوای قانون کے موضوع پر پہلی کتاب کا مصنف ہے۔
لیکن امام محمد کی کتابیں جو ہمارے سامنے موجود ہیں ان کی بنا پر ہم کہہ سکتے ہیں کہ گردھیس اس معاطے میں امام محمد کے مقابلے میں بہت پیچھے ہے۔ اس کا اعتراف یورپ کے کئی مصنفین نے بھی کیا ہے۔ انبیویں صدی میں ایک آ سٹر دی محقق پرگ سٹال نے ایک کتاب کھی جس میں محتلف قانونی نظریات کی تاریخ بھی بیان کی گئی تھی۔ اس میں اس نے امام محمد کے اس کا رنا ہے کا اعتراف کرتے ہوئے کہا مام محمد کی کتابیں چونکہ بین الاقوای قانون کے موضوع پرقد ہم ترین اعتراف کرتے ہوئے لکھا کہا مام محمد کی کتابیں چونکہ بین الاقوای قانون کے موضوع پرقد ہم ترین تحریروں کی حیثیت رکھتی ہیں اس لیے امام محمد کو مسلمانوں کا ہیوگر دھیس قرار دیتا جا ہے۔ لیکن شاید پرگ سٹال کے ذہن سے یہ بات او جمل ہوگئی کہ امام محمد گردھیس سے آٹھ سوسال مقدم سے شاید پرگ سٹال کے ذہن سے یہ بات او جمل ہوگئی کہ امام محمد گردھیس سے آٹھ سوسال مقدم سے شاید پرگ سٹال کے ذہن سے یہ بات او جمل ہوگئی کہ امام محمد گردھیس سے آٹھ سوسال مقدم سے شاید پرگ سٹال کے ذہن سے یہ بات او جمل ہوگئی کہ امام محمد گردھیس سے آٹھ سوسال مقدم سے شاید پرگ سٹال کے ذہن سے یہ بات او جمل ہوگئی کہ امام محمد گردھیس سے آٹھ سوسال مقدم سے

اس لیے ان کومسلمانوں کا ہمو گوگروهیس قرار دینے کے بجائے گروهیس کوسیحی دنیا کا شیبانی قران<sub>دی</sub> دیتازیادہ موزوں تھا۔

بیوہ کتابیں تھی جو دوسری صدی ہجری کے دوران بین الاقوامی قانون برکھی گئیں۔ جب بدشعبه علم مزید پھیلا اوراس نے ارتقا کے مراحل طے کیے تو اس میں نی نتی شاخیس بیدا ہوتی محکیں۔ آج انٹرنیفنل لا کے دو بڑے شعبے مانے جاتے ہیں۔ ایک پبلک انٹرنیشنل لا اور ایک یرائیویٹ انٹرنیشنل لا۔ پبلک انٹرنیشنل لا ہے مراد بین الاقوای قانون کا وہ حصہ ہے جوقو موں کے ورمیان تعلقات سے بحث کرتا ہے۔اس کے تین بڑے جھے جنگ،امن اور غیر جانب داری کے موضوعات سے متعلق ہیں۔ پرائیویٹ انٹر پیشنل لا سے مراد بین الاقوامی قانون کا وہ حصہ ہے جودو ملکوں کے شہر یوں کے آپس کے لین دین ، دوملکوں کے قوانین میں تعارض یا وو بین الاقوا ی مروہوں کے افراد کے باہمی معاملات ہے بیدا ہونے والے معاملات ومقد مات ہے بحث کرتا ہے۔مسلم فقہائے کرام نے بھی ان دونوں موضوعات پر کام کیا ہے۔انہوں نے اس ودسرے شعبے میں بھی براو قع اوروسیے کام کیا جس میں افراد کے باہمی معاملات سے بحث کی جاتی ہے۔ اس سلیلے کی مشہور کتب میں ایک کتاب علامہ بدرالدین ابن جماعہ کی ہے جوچھٹی صدی جری کے نامور فقہائے اسلام میں سے ہیں۔انہوں نے اپنی کتاب میں اقلیتوں کے امور ومعاملات اور حقوق وفرائض سے بحث کی ہے۔ ایک اوراہم کتاب جواسلام کے پرائویٹ انٹرنیشنل لا پر ہےوہ علامهاین قیم کی کتاب "احکام اهل الذمه" ب\_اس دوسری کتاب کا دائره خاصا وسیع ب\_ اس میں مصنف نے عدالتوں کے طریق کاراور قوانین کے باہمی تعارض سے اٹھنے والے مسائل ہے بھی بحث کی ہے۔

بین الاقوای قانون بی کا ایک شعبہ بین الاقوامی معاہدات اور دستاویزات کی تیاری سے متعلق ہے۔ اس شعبے پر فقہائے اسلام نے پہلی صدی ہجری سے بی ' علم المواثق' کے نام سے کام شروع کردیا تھا۔ یعنی وہ علم جس میں بیٹاق کے متلف پہلوؤں اور اس کے طریق کار سے بحث کی تی ہو۔ اس سلسلے میں سب سے پہلا اولین کام خودا مام شافع کا ہے۔ انہوں نے اپنی کتاب

"الام" میں اس موضوع پر بحثیں کی ہیں کہ اسلامی ریاست آگر دوسری ریاست سے معاہدہ کرے تو وہ کس متم کا ہوگا۔ اس میں کیا کیا شرائط ناگر پر ہوں گی۔ اس میں امام صاحب نے معاہدات و ستاویزات سے متعلق خالص قانونی سوالات سے بھی بحث کی ہے اور دستاویزات کے فی پہلوکو بھی نظر انداز نہیں کیا۔ انہوں نے یہ بھی لکھا کہ معاہدات و دستاویزات کی تحریر وقد وین کا اندازییان کمیا ہوتا ہے اور مثالی دستاویزات کے نمونے بھی دیے ہیں۔ اس لحاظ سے بین الاقوای دستاویزات کے موجد اولین کم از کم اسلامی تاریخ میں امام شافعی کو قرار دیا جا سکتا ہے۔ انہوں نے مثالی دستاویزات کے جو نمونے درج کیے ان سے لوگوں نے استفادہ کیا اور طویل انہوں نے مثالی دستاویزات کے جو نمونے درج کیے ان سے لوگوں نے استفادہ کیا اور طویل عرصتک اس اندازی ہیروی کی گئی۔

دفت گزرنے کے ساتھ ساتھ جب نقداسلای کی وسعت اپنی آخری حدوں کو پنجی تو اس امر کی ضرورت محسوس ہوئی کہ فقد اسلامی کے اس بحرنا پیدا کنار کوطلبہ اور نو آ موزوں کے لیے قائل حصول بنادیا جائے۔اس کی صورت برطے ہوئی کہ اس مخیم علم کے مباحث کی تخیص کی جائے اورا یسے جامع اور مخضر متون تیار کیے جائیں جن سے طلب کے لیے استفادہ کرنا آسان ہو جائے۔ امام محد کی چیمشبور کتابوں کی جو ظاہر الروایہ کے نام سے معروف میں (جن میں السبو الصغیر ادر السيو الكبيرېمي شامل بين) كى تنجيم كې گئى جس كا نام الكافىي فىي فووع المحتفية ب-اسطر اورببت كالال كالخصي تياربوكين اورقريب قريب برفن مي مختفر اور جامع متون تیار کر کے طلب کے کیے فراہم کیے جانے کی ایک عام تحریک شروع ہوگئی مصنفین کے درمیان مقابلہ بازی شروع ہوگئی کہون زیادہ جامع تلخیص تیار کرتا ہے۔ایک ایک لفظ میں پورے پورے مسلے بیان کیے جانے گا۔ فقد فنی کی مشہور دری کتاب "کنز الدقائق" اس السلے ک نمایاں ترین مثال ہے۔ پھر جب متون اور تلخیصات مشکل معلوم ہونے لکیں تو پھران کی شرحیں لکھی مستمین تا کدان سے استفادہ آسان ہو۔اس تلخیص وتشری کے دہرے عمل نے موضوع سے متعلق مخضرا در جامع اصول وضوابط کی اہمیت کو دو چند کر دیا، اس طرح مختلف فقبانے ایے ایے فعنبی کمتنب فکر کی پشت پر کارفر ما اصولوں اور تواعد وضوابط کی دریافت اور جمع و تدوین کا کام شروع کر

دیا۔اس کاوٹن کے متیج میں الاشباہ وللنظائر "اور 'قواعد کلیہ" کے علوم وجود میں آگئے۔ اوران موضوعات پرجداگانہ کمائیں آئے لگیں۔

میقواعد فقیمید دوسری صدی جمری کے وسط بلکہ آغازی سے دریافت ہونا شردع ہو گئے تھا ور پھر جیسے جیسے وقت گزرتا گیا قواعد فقیمید کی دریافت کا بیٹل بھی جاری رہا، تا آ ککہ فود علم قواعد ایک بڑا وسیع اور ترتی یافتہ علم بن گیا۔ ان قواعد کو روشن لا کے لیگل میکسمز Legal) ایک بڑا وسیع اور ترتی یافتہ علم بن گیا۔ ان قواعد کو روشن لا کے لیگل میکسمز Maxims) میں اور جن سے قانونی تفکیر واستدلال کو بچھنے میں مددلتی ہے۔فقیمی قواعد کی دریافت کا بیٹل امام محمد بن حسن شیبانی اورامام شافعی کی تحریوں میں نمایاں طور پرنظر آتا ہے۔امام محمد کی کتاب السیر اکسیر ادراس کی شرح ازامام سرحی میں بین الاقوای قانون کے بہت سے کلیات بھم ہوئے ہیں، جن میں سے چند یہاں ذکر کیے جائیں گئی حال اور کیفیت امام شافعی کی کتاب 'الائم" کی ہے۔ اس میں بھی جا بجا ایسے قواعد وکلیات ملتے ہیں جن سے امام شافعی کی کیا نوائی تھی اسیرت اوراعلیٰ قانونی د ماغ کا اندازہ ہوتا ہے۔

جیسا کہ ابھی عرض کیا گیا امام سرحی کی ' شوح السیو الکبیو" کو بہت جلد دنیائے حقیق میں اور ایک حد تک اس سے باہر بھی بزی مقبولیت حاصل ہوگئی۔ امام سرحی کی اس شرح کی مقبولیت کے بہت سے اسباب ہو سکتے ہیں جن میں ایک اہم سبب ان کی بے مثال فقبی بصیرت اور اعلیٰ قانو نی استدلال بھی ہے۔ ان کی اس شرح میں بلا مبالغہ سنت کر دں ایسے فقبی اصول وقواعد موجود ہیں جن سے نہ صرف امام سرحی کی فقبی بصیرت کا اندازہ ہوتا ہے بلکہ ان کی وجہ سے کتاب کی مقبولیت بھی ہردور میں ایے عروج پرریی ہے۔

داضح رہے کہ قانون یا کسی بھی علم دفن میں قواعد دکلیات (یاعلمی ضرب الامثال) اس کے دور آغاز میں پیدانہیں ہوتے بلکہ اس کے دور نمود کمال ہی میں پیدا ہوتے ہیں۔ امام سرخسی ک شرح میں پائے جانے والے ان سینکٹر دن کلیات وقواعدے صاف ظاہر ہوجا تا ہے کہ ان ک زمانے تک اسلام کا قانون بین الاقوام اینے دور نموے گزر کر دور کمال میں داخل ہو چکا تھا۔ امام ابو برحمہ بن احمد بن بہل سرحتی (جن کی وفات ۴۸۳ ھے کلگ بھگ ہوئی) کے کم وہیش سوسال بعد ان کے دوخفی جانشینوں نے ان کے اسلوب استدلال اور انداز تفکیر کو آ مے بڑھایا اور متعدد نئے قواعد دریافت کیے۔ بیہ جانشین دنیائے قانون کے مابیناز اور مشہور فقیہ علامہ علاءالدین ابو بکر بن مسعود کا سانی (متوفی ۵۸۷ھ) اور علامہ بر ہان الدین مرغینانی (متوفی ۵۹۳ھ) ہتے۔

ذیل میں ان تینوں ائمہ فقہ کے دریافت کردہ بعض ایسے قواعد ذکر کیے جاتے ہیں جن کا تعلق بین الاقوامی قانون یعن علم سیر سے ہے، ان قواعد سے اندازہ ہو جائے گا کہ چھٹی صدی ہجری ختم ہوتے ہوتے اسلام کے قانون بین المما لک کے اصول کس قدر مرتب و منضبط ادر منتخ ہو چکے تنے۔

امام محداورامام سرهسی کے دریافت کردہ چند قواعد:

ا الامر بيننا وبين الكفار مبنى على المجازاة:

یعن ہمارے اوراالی تفرے ورمیان تعلقات ، مجازات (reciprocity) کی بنیاد پر ہوں گے۔ یہ وہی بات ہے جو قبل ازیں عرض کی جا چکی ہے کہ حضرت عمر فاروق کے دور ہے ہی قرآن مجید کی شمع ہدایت کی روشی ہیں۔ یہ طے ہو گیا تھا کہ جو رویہ اور معاملہ کوئی اور ریاست ہمارے ساتھ رکھیں گے۔ چنا نچای اصول کی بنیاد پر ہمارے ساتھ رکھیں گے۔ چنا نچای اصول کی بنیاد پر امام سرحی کی شوح المسیو الکبیو میں بیاصول دیا گیا ہے کہ ہمارے ، یعنی اسلامی ریاست اور غیر مسلم ریاستوں کے درمیان تعلقات مجازات کے اصول پر ہوں گے۔ جیسا معاملہ وہ ہمارے ساتھ روارکھیں گے۔ اس اصول کی بنیاد پر پروٹوکول، ساتھ روارکھیں گے ویسا ہی معاملہ ہم ان کے ساتھ رکھیں گے۔ اس اصول کی بنیاد پر پروٹوکول، ساتھ روارکھیں شے ویسا ہی معاملہ ہم ان کے ساتھ رکھیں گے۔ اس اصول کی بنیاد پر پروٹوکول، شجارت ، سفارت ، سفرکی مہولتوں اور دیگر مراعات کے معاملات طے کیے جاسکتے ہیں (۔جلد پنجم، طبح حیدر آباددکن ، ص ۲۱۳۵)

٢ المسلم ملتزم أحكام الإسلام حيث كان:

مسلمان جہال بھی ہووہ اسلام کے احکام اور قوانین کا پابند ہوگا۔ اس قاعدے کا اطلاق دارالاسلام سے باہر جانے والے یارہنے والے مسلمانوں پر ہوتا ہے۔ جودارالحرب میں

بھی اسلامی احکام کے پابند ہیں۔لیکن یہاں امام ابوحنیفہ اور دوسرے فقہا کے مامین تھور النہا اختلاف ہے جس کا ذکر پہلے بھی کیا جاچکا ہے۔ یعنی امام ابو صیفہ کے نز دیک اس قاعدے کا اطلاق صرف ان احکام پر ہوگا جن پرعمل درآ مد کے لیے اسلامی حکومت کا وجود ضروری نہیں ہے۔ جیسے عبادات،معاملات اورحلال وحرام کے احکام۔ جن احکام پرعمل در آید کے لیے اسلامی حکومت کا وجود ضروری ہے ان پر اس قاعدے کا اطلاق نہ ہوگا۔مثلاً کوئی مسلمان دارالحرب میں چوری کرلے تو اس پر دارالحرب میں یا وہاں سے داپس آنے پر دارالاسلام میں حد جاری نہیں ہوگی۔ کیکن خود چوری کی حرمت ہر حال اور ہر صورت میں قائم رہے گی۔ بقیہ فقہا کے نز دیک جوں ہی وہ وارالاسلام میں واپس آئے گا اس کے خلاف چوری کا مقدمہ قائم کر کے حد جاری کر دی جائے گىر(ص١٣٩٠، نيز كتاب الأم جلد چهارم ٢٢٨)\_

إن الرسول من الجانبين يكون آمنا من غير استيمان:

یعن فریقین کی طرف سے (عین حالت جنگ میں بھی) آنے والا ایلی بغیرامان لیے بھی مامون و محفوظ ہوگا۔ میطریقہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے زمانے نے چلا آتا تھا کہ سفیراور ا پیچی کی جان اور مال ہر حال میں محفوظ و مامون ہے۔ چنانچہ جب مسیلمہ کذاب کے ذوا پلجی اس کا خط لے کرسر کاردو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اس کے دعوائے نبوت کے بارے میں آپ کو بتایا تو آپ نے ان سے بوچھا کہتم خوداس دعوے کے بارے میں کیا کہتے ہو؟ انہوں نے جواب دیا: ہم بھی وہی کہتے ہیں جو ہارا سردار کہتا ہے۔ اس پر حضور علیہ السلام نے فرمایا: لولا أن الرمسل لاتفتل لضربت أعنا قكما ( <sup>( ) \_</sup> " أگرایلچیول كول نركيج جانے كا اصول نه ہوتا تو میں تم دونوں کی گرد نمیں اڑوادیتا''۔

منن أبى داؤد: اول كتاب الجهاد، باب في الرسل Am: مستدرك حاكم: كتاب قسم الفيئي، باب والوصل من كتاب الله ١٥٥:٢، مسند امام احمد: مسند عبدالله بن مسعود ١ : ٩٥٣ ، حديث نعيم بن مسعود، سنن بيهقى: ٣: • ٥٣ كتاب البحزية، باب السنة أن لايقتل الرسل ٦٥:١٣

اس واقعے سے فتہائے اسلام نے بالاتفاق بیاصول اخذ کیا کدا پلیجیوں اور سفیروں کی جان اور مال محفوظ و مامون رجیں مے مزید برآ ل اس واقعے سے بیاصول بھی لکلا کہ مدعی نبوت کی سزاموت ہے اوراس کے مانے والے بھی مستوجب قلّ ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اس واقع کے تقریاستره سال بعد (مسلمد کے مارنے جانے کے تقریباً پندره سال بعد) حضرت عثان غی رضی الله تعالى عندك زماني مس كوف ك قاضى القصاة اور صحالي جليل حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه نے ان دوا بلچیوں میں ایک کوسزائے موت دے دی تھی۔ ہوا ہوں کہ چیف جسٹس کوفیہ حضرت عبدالله بن مسعورٌ كوشكايت في كهوف ميں قبيله بني صنيفه كے پچھلوگ أيك مكان ميں با قاعدگی ہے جمع ہوتے ہیں اور وہاں مسلمہ کی تعلیمات کا راگ الاہتے ہیں اور اس کے بتائے ہوئے طریقے برعبادت کرتے ہیں۔حضرت عبداللہ بن مسعود فی ان کو گرفقار کرالیا اوران سے باز پرس کی۔اس پران لوگوں نے تو بہ کر لی اور حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ نے اس وعدے بران کو چھوڑ دیا کہ وہ آئندہ مسلمہ کی باطل تعلیم ہے کوئی علاقہ ندر میں مے لیکن ان میں ایک مختص جس کا نام غالباً ابن النواحة تقاان دوا بلجيول عن سائيك تقاجومسلمدكا خط لي كرحضور عليه السلام كى خدمت میں آئے تھے۔حضرت عبداللہ بن مسود نے اس کو پیجان کراس سے پوچھا کہ کیا تو وہی معض ہے جوفلاں موقع پرآیا تھا ،اس نے بتایا کہ وہ وہی فخص ہے جومسیلمہ کا خط لایا تھا۔اس پر حضرت عبدالله بن مسعود نے اس کوسزائے موت دے دی اور فرمایا کہ اس وقت تو ، تو ایکی تھا لیکن اب تو الجي نبيس ہے مويا تو مستوجب قل تو رسول الله صلى الله عليه دسلم كارشاد كراى ك بمو جب ہو گیا تھالیکن سزااس لیے نا فذنہیں کی گئی کہ اس وقت تیراا پلجی ہونااس میں رکاوٹ تھا۔ اب چونکه ده رکاون ختم موگئ ہے، لہذااب تجھے سزائے موت دے رہے ہیں۔

٣ . اللمي ملتزم أحكام الإسلام فيما يرجع إلى المعاملات:

یعنی اسلامی ریاست کا وہ غیرمسلم شہری جس کی حفاظت کا ریاست نے ذمہ لیا ہے معاملات کے بارے میں اسلامی قوانین کا پابندہے۔ بیاصول جوامام محمد بن حسن شیبانی نے بیان کیااور امام سرحسی نے اس کو فہ کورہ بالاالفاظ کا جامہ پہنایا، اسلامی ریاست میں غیرمسلموں کی ذمہ داریوں اور ریاست ہے ان کے تعلق کی نوعیت کو واضح کرتا ہے۔ اس سے بتا چلا کے کہدہ ریاست کے پیک لائے کا دوں ریاست کے پیک لائے بیار میں اور ان کو معاطلات ہیں اپنے تخصی قانون پڑل کرنے کی آزاد کی خبیں دی جاسکتی۔ البتہ عاکمی قوانین ، فدہمی مراسم وعبادات اور اس نوعیت کے دیگر معاطلات ہیں ایسے فدہب اور شخصی قانون کے احکام پڑل کرنے کی ان کو کھل آزاد کی ہوگی، جیسا کر آن پاک کی بعض آیات سے بالواسط اور اشار تا اور احادیث سے صراحنا اور بلاواسطاس کا پتا چلتا ہے۔ اس اصول سے ان حضرات کی فلط ہی بھی واضح ہوجاتی ہے جو سے بھتے ہیں کہ اسلامی فقد میں شخص قانون اور کملی قانون (پیک لا) میں کوئی فرق نہیں کیا گیا۔ (جام ۲۰۱ می کے ۵۵ میں ۱۸۲۰)

#### ۵ المستأمن بمنزلة اللمي في دارنا:

یعن کمی دخمن برسر جنگ ملک کاغیر مسلم باشنده جواجازت لے کردارالاسلام میں آئے
اس کی وی حیثیت ہوگی جوذی کی ہوتی ہے۔ اس کووی حقوق اور مراعات حاصل ہوں مے جوذی
کوحاصل ہیں، یعنی اس کی جان، مال اور عزت وآ پر وحفوظ و مامون ہوگی اور وہ بھی فقد اسلامی کے
حصہ معاملات پڑمل کرنے کا ای طرح پابند ہوگا جیسے ذی پابند ہوتا ہے۔ ای طرح جو پابندیاں
ذی پرعائد ہوتی ہیں وہ پابندیاں مستامن پر بھی عائد ہوں گی۔ (جاص ۲۰۱۳، ج۵ص۱۸۲۰)

#### ٢ الجباية بإزاء الحماية:

یعنی غیرسلم باشدوں سے خصوصاً اور ریاست کے دیگر تمام باشدوں سے عوا جو پچھ نیکس وصول کیا جاتا ہے وہ اس تحفظ کے مقابلے میں ہے جوریاست ان کوفراہم کررہی ہے۔
قاعدے کے الفاظ اگر چہ عام ہیں (فیکس کی وصول یا بی تحفظ کے مقابلے میں ہے) لیکن اس کا زیادہ تر اطلاق ریاست کے غیر مسلم شہر یوں کے بارے میں ہوتا ہے۔ یہ دراصل اس سوال کا جواب ہے جوبعض فقہا نے اٹھایا تھا کہ غیر مسلم سے جو جزید (حفاظتی فیکس) لیاجاتا ہے وہ کس چیز کا معاوضہ ہے؟ اس سوال کا مختلف فقہا نے مختلف جواب دیا۔ لیکن عموماً جس جواب سے بعد میں معاوضہ ہے؟ اس سوال کا مختلف فقہا نے مختلف جواب دیا۔ لیکن عموماً جس جواب سے بعد میں میان ہوا ہے۔ اس نقط نظر کی تا میر صحاب اور تا بعین کی ان متعد فظیروں سے بھی ہوتی ہے جہاں انہوں نے ہے۔ اس نقط نظر کی تا میر صحاب اور تا بعین کی ان متعد فظیروں سے بھی ہوتی ہے جہاں انہوں نے

وصول کردہ جزیداس لیے واپس کردیا کہ دہ شہر کے غیر مسلم باشندوں کی کما حقہ حفاظت نہ کرسکے اور سمی عسکری مصلحت سے ان کوشہر خالی کرنا پڑا۔ چنا نچہ سہ سالا راسلام حضرت ابوعبیدہ کا حمص شہر خالی کردینااس کی سب سے نمایاں مثال ہے۔ (ج۵،ص۲۱۳۵–۲۱۴۲)

# حرمة قتل المستأمن من حق الله :

یعنی متامن کے آل کی حرمت حقوق اللہ میں سے ہے۔ دیمن ملک کا وہ شہری جو عارضی طور پر اجازت لے کر دارالاسلام میں آئے اس کے جان و مال کے تحفظ کی ذمہ داری بحیثیت مجموعی امت مسلمہ پر عائد ہوتی ہے ادر جس طرح دیگر حقوق اللہ ہیں اس طرح ان غیر مسلموں کا تحفظ بھی حقوق اللہ میں سے ہے۔

### ٨ـ الولديتبع خير الأبوين ديناً:

یعتی جہال کسی بچے کے خرجب کے تعین کا سوال ہوتو ماں باپ میں سے جس کا وین بہتر ہوگا نیچے کا دین وہی مانا جائے گا۔ مثال کے طور پر دارالاسلام میں ایک غیر مسلم خاندان آباد ہو جس میں شو ہر مثلاً عیسائی اور ماں مجوسی ہوتو بچہ عیسائی مانا جائے گا۔ اگر ماں مجوسی اور باپ بت پرست ہو، تو بچہ مجوسی مانا جائے گا۔ اس طرح اگر باپ مسلمان اور مال عیسائی یا یہودی ہوتو بچہ مسلمان مانا جائے گا۔

# ٩- المسلم من أهل دار الإسلام أينما يكون:

یعنی مسلمان جہال بھی ہو وہ دارالاسلام کا باشندہ ہے۔ آج کی وطنی اور جغرافیائی قومیت کے دور میں ہس کو مفکر پاکستان علامہ محمد اقبال نے عصر حاضر کا سب سے بڑا بت قرار دیا ہے۔ یہ معلوم ہوگا اور وہ اس کی عملی شکل کے دیا ہے تا عدہ بہت سے مغرب زدہ مسلمانوں کو بہت عجیب معلوم ہوگا اور وہ اس کی عملی شکل کے بارے میں بہت سے سوالات اٹھا کمیں گے لیکن اسلام میں قانون شہریت کی بنیا دی وفعہ بہی رہی بارے مسلم ریاست کی حدود میں وائل ہوگیا وہ آپ سے کہ ایک مسلمان جب بھی کسی قریب ترین مسلم ریاست کی حدود میں وائل ہوگیا وہ آپ سے آپ وہاں کا شہری بن گیا۔ بالکل اسی طرح جس طرح آج دنیا کا ہر یہودی سلطنت اسرائیل میں داخل ہوت بی اسرائیل کا شہری قرار پاجاتا ہے۔ اس قاعدے کی روسے اسلامی ریاست کا پی فرض داخل ہوت بی اسرائیل کا شہری قرار پاجاتا ہے۔ اس قاعدے کی روسے اسلامی ریاست کا پی فرض

ہے کہ وہ اپنے قرب و جوار کی غیر مسلم ریاستوں میں بسنے والے مسلمانوں کی فلاح و بہبود کی اسی طرح صانت و بہر صطرح آج مغربی طاقتیں اپنے ان ہم رنگ اور ہم نسل انسانوں کی فلاح و بہبود ( بلکہ فلاح و بہبود کے نام پر فساد) کے لیے دوسری ریاستوں کے امور میں مداخلتیں کرتی رہتی ہیں جودہاں آباد ہیں۔

• ا- عبارة الرسول كعبارة المرسل:

لینی ایکی کی بات ایکی سینے والے کی بات مجمی جائے گی اوراس مقصد کے لیے ایکی یا سفیر جو بھی عبارت، اسلوب یا صیغہ استعمال کرے گا وہ اصل اتھارٹی کی طرف سے مانا جائے گا۔ (ج اص ۲۹۱)

یدن فقری قواعد بطور مثال اور نمونه علامه مرضی کی نشوح المسیو الکبیو " سے لیے بیں۔ جیسا کہ عرض کیا گیا یہ اسلوب بڑی کا ممالی سے اور موثر انداز میں علامه علاء الدین کا سائی " نے آ کے بڑھا اور بہت سے نئے قواعد دریا فت کیے۔ علامہ کا سائی ، ان کی اہلیہ محتر مہ (جوان کے استاد کی صاحبز ادی تینوں بڑے فقیہ تھے اور جوان کے استاد کی صاحبز ادی تینوں بڑے فقیہ تھے اور جوان کے استاد کی صاحبز ادی تین مصروف رہتا تھا۔ علامہ کا سائی کی درس وقد رئیس اور افتاد افاد سے میں مصروف رہتا تھا۔ علامہ کا سائی کی اہلیہ محتر مہ کا انقال ہوگیا تو دہ ادر ان کی صاحبز ادی ل کرفتو کی دیا کرتے تھے اور فقاد کی پر باپ کے ساتھ ساتھ بٹی کے بھی دستھ اور کرتے تھے۔ علامہ کا سائی کے چند تو اعد جوان کی کتاب "بدائع ساتھ ساتھ بٹی کے بھی دستھ ہوا کرتے تھے۔ علامہ کا سائی کے چند تو اعد جوان کی کتاب "بدائع

ا القتال مافوض لعينه بل للدعوة إلى الإسلام (ص١٠٠)

جنگ کا جائز قرار دیا جانا خود جنگ کے لیے نہیں ہے بلکہ اسلام کی دعوت کے (راستے میں رکاوٹوں کو دورکرنے کے ) لیے ہے۔ لینی اسلام میں جنگ برائے جنگ کا کوئی تصور نہیں ہے۔ بلکہ اسلام جنگ برائے مقصد کا قائل ہے۔

۲- إذا احتمل حصول المقصود بأهون الدعوتين لزم الافساح بها (ص١٠٠)
 جب بيامكان موجود بوكه جنگ كمقاصدكي آسان تر دعوت ك ذريع حاصل

کے جاسکتے ہیں تواس آسان تر ذریعے ہے آغاز کار کرنالازی ہوجاتا ہے۔ یعنی جنگ کومف ایک آ خری چارۂ کار کے طور پراختیار کرنا چاہیے اور حتی الامکان کوشش کرنا چاہیے کہ جنگ کے مقاصد دوسرے برامن اور آسان تر ذرائع سے حاصل کیے جاسکیں۔

حرمة الأاموال لحرمة أربابها(ص٠٠١)

مال کی حرمت صاحب مال کی حرمت کی وجہ سے ہے۔ لینی جتنی حرمت (inviolability) کمی مخص کو حاصل ہوگی اتنی ہی حرمت اس کے مال کو حاصل ہوگی۔ چنانچیہ میدان جنگ میں اگر دشمن سیابی کی جان لیما درست ہے تو اس کا مال لیما بھی درست ہے۔جس طرح متامن کی جان محفوظ ہے اس کا مال بھی محفوظ ہے۔اس لیے جس کی جان کوامان ہے اس کے مال کوجھی امان ہے۔

دم الكافر لايتقوم إلابالاً مان(ص١٠١)

لینی برسر جنگ کافر کاخون ای وقت مامون و محفوظ ہے جب اس کواسلامی فوج ک طرف سے امان دے دی گئی ہو۔ با قاعدہ امان دینے سے قبل اگر کوئی مسلمان سیابی دشمن کے کسی بھی مخص کوتل کر دیے واس پرکوئی تاوان یا ذمہ داری عائد نہ ہوگی۔ نہ دو دیت ادا کرے گا اور نہ کسی اورطرح اس سے بازیرس ہوگی۔

عقد اللمة في إفادة العصمة كالخلف عن عقد الإسلام(ص ١١١)

جان و مال کے معصوم ومحتر م ہونے میں عقد ذ مہ کو عقد اسلام کے قائم مقام سمجا جائے گاریعنی جان و مال کی حفاظت اور عصمت کے جوجو پہلومسلمان کے لیے چیش نظرر کھے جا کیں سے وہی غیرمسلم شہری کے لیے بھی چیش نظرر کھے جا کیں گے۔اس لیے کہ عقد ذمہان معاملات میں عقداسلام کے قائم مقام شار ہوتا ہے۔

دارالإسلام دارالعلم بالشرائع و دارالحرب دارالجهل بها (ص۱۱۳) لینی دارالاسلام وہ جگہ ہے جہال شریعت کے احکام کاعلم حاصل ہوتا ہے اور دارالحرب وہ جگہ ہے جہاں ان احکام سے ناواقفیت پائی جاتی ہے۔ بیا کیب بڑا اہم اور عادلانہ اصول ہے جو دنیا کے گا دوسر نے انہاں پر فوقیت رکھتا ہے۔ دنیا کے تقریباً ہر قانون کا بیاصول ہے کہ انون سے ناوافقی کوئی عذر نہیں ہے۔ البغا اگر کوئی شخص قانون کی خلاف درزی کرے اور یہ کہے کہ جھے علم نہ تھا کہ میرے اس قبل سے قانون کی خلاف درزی لازم آئی ہے تو اس العلمی کو کوئی جائز عذر نہیں بانا جائے گا۔ لیکن اسلامی شریعت میں یہ کوئی عموی اصول نہیں ہے۔ اسلامی قانون سے ناواقتی دارالاسلام میں تو ب شک عذر نہیں مائی جائے گی لیکن دارالحرب میں وہ عذر ہو سکتی ہے۔ چنا نچہ کوئی مسلمان جو دارالحرب ہی میں پیدا ہوا ہوا ور وہیں پلا بڑھا ہو دہاں کوئی ایسا عمل کرتا ہے جس کے نتائج و ثمرات شریعت میں نا قابل تبول ہیں تو دارالاسلام کی عدالت اس کے اس عذر کو تبول کے نتائج و ثمرات کو جائز قراردے گی۔ پھر خوددارالاسلام میں بھی ضروری نہیں کہ ہر کر لے گی اوران نتائج و ثمرات کو جائز قراردے گی۔ پھر خوددارالاسلام میں بھی ضروری نہیں کہ ہر کر لے گی اوران نتائج و ثمرات کو جائز قراردے گی۔ پھر خوددارالاسلام میں بھی ضروری نہیں کہ ہر شخص کو قانون کی تمام جزئیات کا علم ہو۔ اگر کوئی عامی شخص جو تعلیم یافتہ نہ ہو یا گم تعلیم یافتہ ہو جو قانون کی تمام جزئیات کا علم ہو۔ اگر کوئی عامی شخص جو تعلیم یافتہ نہ ہو یا گم تعلیم یافتہ ہو جو تائون اسلام کی فنی تنصیلات یا تکیل الوقوع جزئیات سے نا واقعی کا عذر کر بے تو یہ عذر اسلام عدالت میں جائز شلیم کیا جائے گا۔

اس انداز کے پیکلوں بلکہ ہزاروں اصول وقو اعد بدائع الصنائع کے صفات پر پھلے ہوئے ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ علامہ کاسانی کے دورتک فقد اسلای عمو با اوراس کا شعبہ وقانوں بین المما لک خصوصاً بری منطقی ترتیب اورعظی با قاعدگی کے ساتھ ترقی کی منازل طے کر چکا تھا۔ علامہ کاسانی بی کے ایک جو نیر معاصر علامہ بر بان الدین مرغیا فی سے جن کی کتاب الهدایة بھی علامہ کاسانی بی کے ایک جو نیر معاصر علامہ بر ہے کہ ان میں سے بہت سے اصول دونوں کتابوں میں ایسے بی اصولوں کا بہت برا اما خذہ ہے۔ خلا ہر ہے کہ ان میں سے بہت سے اصول دونوں کتابوں میں مشترک ہیں۔ پھر بھی بطور نمونہ چندا صول ملاحظہ والمسلمین

یعنی مسلمانوں کی سیاسی اور عسکری قوت کا بغیر کسی سربراہ اور جماعت مسلمین (community) کے کوئی تصور نہیں۔ "منعه" ہے مرادوہ سیاسی اور عسکری قوت ہے جس کی پشت پر موثر سیاسی افتدار عسکری طاقت اور عامت الناس کی تائید موجود ہو۔ منعه کا ذکر بدی کھٹ سیاسی منعه کا ذکر آتا کا کھڑت سے علم سیر کے مباحث میں آتا ہے۔ دوسر نے تنہی ایواب میں کہیں منعه کا ذکر آتا

ہے۔ مثال کے طور پر صدود و قصاص کے احکام پر عمل در آ مد کے لیے منعہ کا وجود ضروری ہے ، اس لیے کہ منعه کے بغیر اگر صدود و قصاص کا نفاذ کیا جانے گئے قاس سے افرا تفری اور بنظمی تھیلے گی اور لوگوں کے جان و مال اس سے کہیں زیادہ خطرے میں پڑجا ئیں ہے جس سے بیخنے کے لیے صدود و قصاص کے نفاذ کی کوشش کی گئی تھی۔ آج کل کی سیاسی اور آئی نمی اصطلاحات میں منعه سے قریب ترین اصطلاح اس پر مفہوم کے اعتبار سے Paramountcy کو قرار دیا جاسکتا ہے۔

ومن کی جائداد بر مکمل قبضه ای وقت سمجها جائے گا جب اس کو بحفاظت این علاقے (territory) میں لے آیا جائے۔ اسلام کا اصول ہے کہ جو جائداد مباح ہو، اس پر جو ۔ مخص پہلے قبضہ کر لے وہ اس کا مالک قرار پائے گا۔مثلاً جنگلی جانورجس کا شکار کرنے کا ہرخض کو حق حاصل ہوتو جو خص پہلے جا کراس کا شکار کر کے اس کواپنے قبضے میں لے لے تووہ اس کا مالک سمجها جائے گا۔اس اصول کے تحت میدان جنگ میں دشمن کی جائداد (جو کہ مباح مانی جاتی ہے ) اس فریق کی ملکیت مانی جائے گی جواس پر قبضہ کر لے۔اب پہاں میسوال پیدا ہوتا ہے کہ میدان جنگ کی غیر واضح اورغیریقین صورت حال میں یہ کیے اور کس مرطے پر قرار دیا جائے کہ دشمن کی جائداد پر قبضه کمل ہو گیا ہے؟ اس کا جواب فقہائے احتاف نے مذکورہ بالا اصول میں دیا ہے کہ جب وہ جائداد بحفاظت اپنے علاقے میں نتقل کرلی جائے توسمجما جائے گا کہ قبضہ مل ہوگیا ہے۔ یہاں امام ابوصنیفداورا مام شافعی کے درمیان ایک اہم اختلاف پایاجا تا ہے۔امام ابوصنیفی کے نزد یک استبیلا ادراحراز (قبضه ادر بحفاظت منتقلی) کا بیاصول مسلمان فوج ادرغیرمسلم فوج دونوں کے لیے ہے۔ دونوں میں جو بھی دوسرے کی جائداد پراستیلا حاصل کر لےوہ اس کی مکیت مان کی جائے گی۔لیکن امام شافعی اس کوسرف مسلمانوں کے لیے جائز قراردیتے ہیں،غیرمسلموں کے لیےنہیں۔امام شافعی كاس دائے كربت سے ضمنات ہيں جن سے كتب فقد ميں تفصيلى بحث كائى ہے۔

س العصمة الثابتة بالإحراز بدار الإسلام لا تبطل بعارض الدخول بالأمان العرب الأمان العرب الأمان العرب المراد المراد العرب المراد المرا

وجہ سے حاصل ہووہ کسی دوسر سے علاقے میں عارضی واضلے سے چاہوہ امان لے کر واغل ہوا ہو، ختم نہیں ہوسکتی۔ چنانچہ اگر دومسلمان اجازت وامان لے کر دار الحرب میں میجے ہوں اور دہاں ایک نے دوسر سے کول کر دیا تو قامل پر کفارہ اور دیت دونوں واجب الا دا ہوں مے اس لیے کہ مقتول کی جان کو جو عصمت حاصل تھی وہ دار الاسلام کا شہری ہونے کی وجہ سے تھی، یہ عصمت اس لیے ختم نہیں ہوسکتی کہ وہ عارضی طور پروار الحرب میں میا ہوا تھا۔

چھٹی صدی ہجری کے اواخر سے دسویں گیارہویں صدی ہجری تک کا زمانہ فقہی تصورات کی مزید پختگی اور نفج کا زمانہ فقہی افسورات کی مزید پختگی اور نفج کا زمانہ ہے۔ اس دور میں کئی اور موضوعاتی وسعت ہو کم ہوئی، البتہ کینی اور استدلالی پختگی بہت اس کے بہت کم ضرورت اور مخبائش محسوس ہوئی، البتہ کینی اور استدلالی پختگی بہت آئی۔ اس پختگی کا اندازہ متاخرین کی تصانیف سے ہوتا ہے جن میں فقد تفی میں سب سے نمایاں کتاب دالمحتارہ جو دنیائے حنفیت میں فقد اسلامی کے ایک بوے مرجع کی حیثیت رکھتی ہے۔

دورجد بدیش جہاں فقد اسلای کے دوسرے شعبوں پر نے انداز سے کام ہواد ہاں فقد کا میشہ بھی محروم نہیں رہا۔ سیر یا اسلام کے قانون بین المما لک پر نے انداز کے کام کا آغاز بیسویں صدی کے ابتدائی عشروں ہی ہے ہوگیا تھا۔ گزشتہ سر ای سال کے عرصے میں اسلام کے بین الاقوا می قانون اور اس کے مختلف پہلوؤں، لیعنی قانون جنگ، قانون معاہدہ جات، غیر مسلموں سے روابط کے احکام، غیر جانب داری، غیر ملکی تجارت، قانون سفارت دغیرہ پر بڑاو قیع اور قابل نے روابط کے احکام، غیر جانب داری، غیر ملکی تجارت، قانون سفارت دغیرہ پر بڑاو قیع اور قابل فرکام ہوا ہے۔ ان موضوعات پر کھی جانے والی کتابوں کی تعداد بلام بالغہ سینکڑوں میں اور مقالات کی تعداد ہزاروں میں ہے۔ ان میں فالص علمی اور تحقیقی انداز ہے کھی جانے والی کتابیں مقالات کی تعداد ہزاروں میں ہے۔ ان میں فالوں علی اور جرمن میں ) بچاس ساٹھ سے اور علمی مقالات سو فریر ھ سوے کی نہوں گے۔

 ہائم کے اسلوب اور ترتیب سے متاثر ہوکر اسلام کے قانون بین الاقوام کو سے اسلوب اور نگی ترتیب سے مرتب کرنے کی کوششیں کی گئیں۔ دور جدید کے اصول قانون نے جو سے مسائل اٹھائے تنے (مثلاً غیرجانب داری کے تفصیلی احکام) ان پرسلم محققین نے قدیم کتب سے مواد جمع کیا اور اس پر اہل مغرب کے اعتراضات وشبہات کے جواب دیے مجے۔ اسلامی فقہ کے متعلقہ احکام کو تدوین وضابطہ بندی کے سے اسلوب بیس ڈھالنے کی کوششیں ہوئیں۔

اس مخفر خطبے میں ان ساری کا دشوں کا تفصیلی تعارف دشوار ہے، تاہم چند اہم اور نمائندہ مشرتی اور مغربی مصنفین کی تحریروں کا مختصر تعارف، ان کی علمی کا دشوں پر تبصرہ اور ان کے کام کے نمایاں ادرا تمیازی اوصاف کا تذکرہ پیش خدمت ہے۔

دورجدید بین اسلام کے قانون بین الاقوام پر جن شخصیات نے سب سے زیادہ وقع اور تاریخ ساز کام کیا ہے ان بین عصر حاضر کے نامور محقق ڈاکٹر مجمد حمید اللہ عالم عرب کے تین متاز ترین فقہا اور قانون دان یعنی استاذ علی منصور، ڈاکٹر عبد الکریم زیدان اور ڈاکٹر و بہد زیلی اورجدید دنیا ہے اسلام کے نامور مفکر مولانا سید ابوالاعلی موددوی شامل بین ۔ غیر سلم مصنفین میں سب سے نمایاں نام جرمنی کے ڈاکٹر ہانس کروز ہے اور حواق کے ڈاکٹر مجید خدوری کے بین ۔

ڈاکٹر محمد داللہ صاحب نے مسلمانوں کے قانون بین الممالک کو آج سے تقریباً
پنیٹر سال قبل ۱۹۳۰ء کے لگ بھگ اپنی تحقیق کا موضوع بنایا۔ ڈاکٹر صاحب عثانیہ یو نخدر تی
حیدر آبادد کن میں جدید قانون بین الممالک کے استاد بھی تقے اور اس پر متعدد کتابوں اور مقالات
کے مصنف بھی تھے۔ گئی سال کی طویل تحقیق اور عرق ریزی کے بعد ڈاکٹر صاحب نے اس
موضوع پر اپنا تحقیق کام کمل کیا جس پر آپ کو عثانیہ یو نخد ٹی سے فی ایکٹ ڈی ک ڈگری بھی لی۔
ڈواکٹر صاحب کا سے مقالہ پہلی بار ۱۹۹۱ء میں لاہور سے مسلم کنڈکٹ آف سٹیٹ کے نام سے شاکع
ہوا۔ اب تک اس کے کم ویش ایک ورجن ایڈیش شاکع ہو چکے ہیں اور ہرایڈیش میں مصنف نے
حتی اللہ کان اپنی تازہ ترین تحقیقات و معلومات کو سمونے اور مقالے کے مندر جات میں ضرور ک

مسلم کنڈ کٹ آف سٹیٹ (اگریزی) کی مغربی زبان میں اسلام کے قانوں ہیں اسلام کے تانوں ہیں اسلام کے تانوں ہیں اسلام کے مقتی استاد الممالک پرکھی جانے والی پہلی جامع اور تحقیق کتاب ہے۔اس سے تبل (غالبًا) شام کے مقتی استاد نجیب ارمنازی کی فرانسیسی زبان میں دو کتا ہیں ۱۹۲۹ء میں پیرس سے شائع ہوئی تھیں ۔ لیکن ان میں وہ جامعیت اور تحقیق رنگ نہیں تھا جو سلم کنڈ کٹ آف سٹیٹ کا طرہ انتیاز ہے۔اس کتاب میں وہ اکثر مجمد حمید اللہ نے انیسویں صدی کے نامور مغربی قانون دان ڈاکٹر لاسا فرانسیس لارنس میں وارپن ہائم کی تاریخ ساز اور مایہ تاز کتاب: "انٹریشنل لا:اےٹریشیز" کے اسلوب اور ترتیب کی پیروی کی ہے اور کوشش کی ہے کہ مغربی قانون بین الممالک کے اس مجدد نے جو مسائل جس ترتیب سے بیان کیے ہیں ان سب مسائل کے بارے میں سیر یا اسلام کے قانون بین الاقوام کا نقط نظر نظم کی انداز سے جوں کا توں بیان کردیا جائے۔ڈاکٹر صاحب نے مسلم کنڈ کٹ آف سٹیٹ نقط نظر نظم میر کی قدیم کتابوں کی ترتیب اور اسلوب کو افقیار نہیں کیا ، بلکہ او پن ہائم کی ترتیب اور اسلوب کو افقیار نہیں کیا ، بلکہ او پن ہائم کی ترتیب اور اسلوب کے مطابق اپنی کتاب کوچار بنیا وی اجز ایس تقسیم کیا ہے :

ا۔ پہلا جزوتعارفی اور ابتدائی موضوعات پر مشتل ہے جس بیں اسلام بیں قانون بین الممال کے تعریف ابتدائی اصطلاحات، موضوعات، مقاصد و اہداف، قوت نافذہ ، مصادر و الممالک کی تعریف، ابتدائی تاریخ اور بعض امتیازی خصائص ہے بحث کی ہے۔ اس جزو میں خاصے کی چیز اسلام کے قانون بین الممالک کی ابتدائی تاریخ وارتقا کے بارے میں وہ وقیع اشارات ہیں جن سے اس علم کی بنیادوں کو بجھنے میں بری مدد کتی ہے۔

۔ دوسرا جزو حالت امن میں غیر مسلم ممالک اور اقوام سے تعلقات کے بارے ہیں ہے۔ مغربی مصنفین اور بالخصوص او پن ہائم کے اسلوب کے مطابق ڈاکٹر صاحب نے اس جزو میں ریاستوں کی آزادی (Independence) جا کداو، دائرہ کار، مساوات اور سفارتی و تجارتی تعلقات کے عنوانات قائم کیے ہیں۔ بحیثیت مجموعی بیاس کتاب کا سب سے اہم حصہ ہے اور بڑی دیدہ ریزی اور عمیق محقیق برمنی ہے۔ سیرکی قدیم کتابوں میں بیمسائل یا تو دوسرے عنوانات کے تحت بھرے ملتے ہیں یا ان کا تعلق دوسرے فقبی ابواب سے ہے۔ ڈاکٹر

صاحب نے تفییر، حدیث، فقد، سیرت اور تاریخ کی کتابوں سے معلومات کوچن چن کراس جھے۔ کے ابواب مرتب کیے ہیں۔

س۔ کتاب کا تیسرا جزو حالت جنگ کے دوران تعلقات سے بحث کرتا ہے۔ یہ اس کتاب کا سب سے طویل جزو حالت جنگ کے دوران تعلقات سے بحث کرتا ہے۔ یہ اس کتاب کا سب سے طویل جزو ہے جس میں مصنف نے قدیم کتب سیر میں موجود مواد کوئی تر تیب سے مرتب کیا ہے۔ بعض ایسے نے موضوعات بھی اس جزو میں شامل ہیں جوعمو مافقہ کی کتابوں کے دائرے سے باہر سمجھے جاتے ہیں۔ان عنوانات سے متعلق مواد ڈاکٹر صاحب نے سیرت اور تاریخ کی کتابوں سے اخذ کیا ہے۔ مثلاً اسلامی افواج میں جھنڈے اور علم ، فوجوں کی تقسیم اورانداز جنگ، سیابیوں کی دردیاں اور تمغے ، جنگ میں خواتین کی شرکت دغیرہ۔

بہ۔ کتاب کا چوتھا جزوغیر جانب داری کے بارے میں ہے جونستا مختھرلیکن مصنف کی عمیق تحقیق کی عمیق کا عمیق کا عمیق کا عمیان ہے جونستا مختصر کا عمیان مصنف نے غیر جانب داری کے بارے میں تغییر، حدیث اور فقہ کے لٹریج سے منتشر معلومات کو یک جاکر کے ایک مربوط تصور پیش کرنے کی کا میاب کوشش کی ہے۔ کی ہے۔

کتاب میں تین ضیمے بھی ہیں جن میں ہے دوسراضیمہ جو ۱ اصفحات پر مشتمل ہے اسلام میں پرائیویٹ انٹرنیشنل لا کے تصورے بحث کرتا ہے۔ میخضر کیکن فاصلان تحریرا پسے اساسی مباحث پر مشتمل ہے جن سے کام لے کرمزید تحقیق کوآگے بڑھایا جاسکتا ہے۔

مسلم کنڈ کٹ آف سٹیٹ کےعلاوہ ڈاکٹرمجمد حمیداللہ نے اسلامی قانون بین المما لک مے متعلق موضوعات بردرج ذیل کتب بھی تالیف کی ہیں :

ا۔ اسلام میں غیر جانب داری کا تصور (islamischen Volkerrecht) جرمن زبان میں تکھا جانے دالا یہ مقالہ جو ۱۹۳۵ء میں بران میں شائع ہوا تھا جرمنی کی بون یو نیورٹی میں پی ایچ ڈی کے مقالے کے طور پرنو ماہ کی ریکارڈ مدت میں تکھا گیا تھا۔ اس مقالے کی تنخیص ڈاکٹر صاحب نے بعد میں سلم کنڈ کٹ آف سٹیٹ کے جزو چہارم میں شامل کی جس کا ایجی ذکر کیا گیا ہے۔

ہوئے ہیں۔

س۔ قانون بین الممالک کے اصول اور نظیریں۔ یہ کتاب جو چھوٹے سائز کے تقریباً الم سوسفحات پرمشتمل ہے ڈاکٹر صاحب نے عثانیہ یو نیورٹی کے طلبہ کے لیے بطورا یک نصابی کتاب کے کھی تھی۔ بنیادی طور پر ہیمغربی قانون بین الاقوام کے موضوع پر ہے لیکن مصنف نے جابجا اس کے مختلف پہلوؤں کا اسلامی فقہ کے احکام سے موازنہ کیا ہے۔ اس اعتبار سے یہ کتاب اسلام کے قانون بین الاقوام کے طلبہ کے لیے بھی افادیت سے ضالی نہیں ہے۔

ڈاکٹر محمد معلومات اور مختلف زبانوں کے علاوہ ان کی بہت کی دوسری تحریروں بین بالقوائی قانون اور بین بالضوص سیرت نبوی کے موضوع پر کھی جانے والی تحریروں بیں بین الاقوائی قانون اور بین الاقوائی تعلقات کے موضوع پر معلومات ومباحث موجود ہیں۔انہوں نے فرانسینی زبان میں دو صحیح مجلدوں بیں سیرت نبوی کے موضوع پر جو کتاب کھی ہے وہ اس اعتبار سے ان کی تمام تحریروں بیس ممتاز ہے کہ اس بیں انہوں نے عہد نبوی کی سیاست خادجہ پر بڑی سیر حاصل بحث کی ہے۔ بیس بھی وسعت معلومات اور مختلف زبانوں بیں دستیاب مواد کو کھنگال کرنت نیا مواد ساسنے لاتا فرائم جمید اللہ کی تحریروں کا ایک نمایاں وصف ہے۔

ڈاکٹر محمصداللہ ہی کے ایک ہم عصر ،ہم وطن اور حیدرآ باددکن ہی کی مردم خیز سرز مین کے ایک الم محمود اللہ ہی کے ایک سے انداز سے اسلام کے قانون بین الاقوام کے ایک اہم پہلو۔ قانون جنگ۔ پر قلم اٹھایا ،مولانا سید ابو الاعلیٰ مودودیؓ تھے۔ انہوں نے ایک ۱۹۲۱ء کے سالوں میں ہندوستان کی اس وقت کی ندہمی اور سیاسی صورت حال کو محسوں کر تے ہوئے اسلام میں جہاد اور قانون جنگ کے موضوع پر ایک مبسوط کتاب المجھاد فی الاسلام کے نام سے تالیف کی جو پہلی بارکتابی صورت میں ۱۹۲۰ء میں منظر عام پر آئی۔ بعد میں بھی اس کتاب کے متعدو ایڈیشن شائع ہوئے جن میں مصنف نے دقیع اضافے کیے۔ اس کتاب میں پہلی باراسلام کے قانون جنگ کا دوسری اقوام کے قوانین جنگ سے مفصل نقابلی مطالعہ کیا گیا اور بتایا گیا کہ اسلام مے قانون جنگ میں کیا کیا اصلاحات کی ہیں۔ اس طرح اس مطالعہ کیا گیا اور بتایا گیا کہ اسلام نے قانون جنگ میں کیا کیا اصلاحات کی ہیں۔ اسلامی احکام کی موازنہ کر کے اسلامی احکام کی برتری ظاہر کی گئی ہے۔

عرب دنیا میں یوں تو بہت ہے حضرات نے اسلام کے قانون بین الاقوام پرقلم اٹھایا ہے لیکن سب سے زیادہ جن تحریروں کو متبولیت حاصل ہوئی دہ استاد علی منصور کی فاصلانہ کتاب الشریعة الإسلامیة والقانون المدولی العام ہے جس میں دونوں قوانین کا تقابلی مطالعہ کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔استاد علی منصور مصری عدلیہ کا یک رکن رکین ہونے کے ساتھ ساتھ عرب دنیا کے قانون دان ملکوں میں اپنی ژرف نگاہی اور دی حمیت کی وجہ سے متناز ومحرم رہے۔انہوں نے ۱۹۲۱ء کے سالوں میں جامعہ از ہر میں کلیۃ الشریعہ کے طلبہ کو بیضمون رہے۔انہوں نے ۱۹۹۱ء کے سالوں میں جامعہ از ہر میں کلیۃ الشریعہ کے طلبہ کو بیضمون پڑھایا اور دوران تدریس ہی ہے کتاب تصنیف کی۔ کتاب کا اسلوب تقابلی ہے اور انداز قریب بڑھایا اور دوران تدریس ہی ہے کتاب تعنیف کی۔ کتاب کا اسلوب تقابلی ہے اور انداز قریب تقریب وہی ہے جو ڈاکٹر حمید اللہ کی کتاب: ''قانون بین الحما لک کے اصول اور نظیریں'' میں اختیار کیا جی دیور آبادی پیش روکی طرح مغربی قانون بین الحما لک کی متعداول کتب کی ترتیب اختیار کرتے ہوئے وہ تمام موضوعات چھیڑے جو اس موضوع کی عام متداول کتب کی ترتیب اختیار کرتے ہوئے وہ تمام موضوعات چھیڑے جو اس موضوع کی عام کتابوں میں دستیاب ہیں۔ پھر حسب ضرورت وموقع شریعت کا نظ خطر اور مسلمانوں کی روایات

بھی بیان کرتے میے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ کتاب اصلاً بین الاقوامی قانون سے بحث کرتی ہے، اکنی لیے کہ اس کا مقصد ہی قانون اسلام کے طلبہ کواس اہم شعبہ قانون سے متعارف کرانا تھا۔ اس لیے اس میں وہ مواد جوشر لیعت کے احکام وتصورات سے بحث کرتا ہے نسبتاً کم ہے۔ پھر بھی اس کتاب کا مطالعہ ایک نے انداز سے اسلام کے قانون بین الحما لک کو بھے میں مدودیتا ہے۔

علم سرکا ایک اہم شعبہ لین اہل فرمہ اور متامنین کے احکام، اسلام کے پرائیویٹ انٹرنیشنل لاکا ایک بہت اہم اور بنیا دی برد و ہے۔ اگر چہ پرائیویٹ انٹرنیشنل لاکا ایک بہت اہم اور بنیا دی برد و ہے۔ اگر چہ پرائیویٹ انٹرنیشنل لاکا ایک بہت اہم جوموضوعات اس فن کے تحت زیر بحث آتے ہیں ان بھی سے فقہائے کرام نے اعتباکی ریاست میں اہل فرمہ کرام نے اعتباکی ریاست میں اہل فرمہ اور متامنین کے احکام ہیں۔ اس موضوع پر نہ صرف دور جدید بلکہ پور نے فقہی فرخیرے میں شاید اور متامنین کے احکام ہیں۔ اس موضوع پر نہ صرف دور جدید بلکہ پور نے فقہی فرخیرے میں شاید سب سے جامع اور مبسوط کتاب عراق کے نامور فقیہ استاد دکتور عبد الکریم زیدان کی کتاب: احکام اللہ میین و المستامنین فی دار الاسلام ہے جو اپنی جامعیت، نقابلی مطالع اور وقت نظر کی وجہ سے ایک نمایاں مقام رکھتی ہے۔ مصنف نے متعدد عرب ممالک کے رائج الوقت و انٹین شہریت اور حقوق اقلیات سے اسلای فقہ کے احکام کا جابجا نقابلی جائز دہ بھی پیش کیا ہے۔ سات سو صفحات پر مشتمل سے خیم کتاب جس پر مصنف کو قاہرہ یو نیور شی سے ڈاکٹریٹ کی وگری دی گئی تھی عرب ممالک میں گئی بار چھپ بھی ہے۔

اسلام کے قانون بنگ پر دواہم کتابیں عرب دنیا کے نامور فقیہ استاد وہبر زحملی کی آثار الحوب فی الفقه الاسلامی اور ڈاکٹر اساعیل ابراہیم ابوشر بعد کی نظریة الحوب فی الشریعة الاسلامیة ہیں۔ پہلی کتاب بینی آثار الحوب میں مصنف محتر م ڈاکٹر وہبر زحیلی نے جاکداد، اقتصادی تعلقات اور غیر کئی شہر یول کے حقوق وغیرہ پر تفصیل سے گفتگو کی ہے۔ انہوں نے دوران بحث ایسے پہلوؤں کی ہمی نشان دہی کی ہے جن میں اسلای تو انین واحکام کواولیت کا شرف حاصل ہے۔ ڈاکٹر وہبر زحملی کی اس کتاب کی خاص بات یہ ہے کہ اس کے آخر میں انہوں نے دور جدید کی فیات بر مشتمل مسودہ قانون بھی تر تیب دیا ہے جس میں انہوں نے دور جدید کی

ضروریات اور نقاضوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے اسلام کے قانون جنگ کو مدون کرنے کی کوشش کی ہے۔

ان مثرتی اور سلمان اصحاب علم کے ساتھ ساتھ متعدد مغربی اور غیر سلم اصحاب علم نے بھی اسلام کے قانون بین المما لک پرقلم اٹھایا ہے۔ ان میں بہت نمایاں نام عراتی نژادا مرکی سیحی مؤلف ڈاکٹر مجید خدوری کا ہے۔ انہوں نے اسلام کے قانون بین المما لک پر دو کہا بیس مرتب کیس۔ایک اسلای قانون میں جنگ وامن ( Parand Peace in the Law of کیس۔ایک اسلای قانون میں جنگ وامن ( Islam Law of کیس۔ایک اسلام کا قانون اقوام کا مول المحل کے نام سے اور دوسری اسلام کا قانون اقوام المحل کے نام ہے کہ بیامام محمدی اسلام کے نام سے موٹر الذکر کتاب کے بارے میں ان کا (بلا دلیل) دعوی ہے کہ بیامام محمدی محمد بن سن شیبانی کی السیو الصغیر کا اگریزی ترجمہ ہے۔ اس کتاب میں انہوں نے امام محمدی کتاب السیر کا ترجمہ انگریزی زبان میں کیا ہے اور ایک مبسوط مقد مہلاما ہے۔ اول الذکر کتاب میں اسلام کے قانون انگریزی زبان میں کیا ہے اور ایک مبسوط مقد مہلاما ہے۔ اول الذکر کتاب میں اسلام کے قانون میں المما لک کے دواہم پہلوؤں جنگ اور صلح کے ادکام سے بحث کی ہے۔ دونوں کتابیں ہو سے خشیقی اور عالمانہ انداز کی ہیں لیکن اسلوب دونوں کا مستشر قانہ ہے۔ مصنف کے ٹی بیانات اور دعاوی سے انفاق کرنا مشکل ہے۔

دوسرے قابل ذکر مغربی مصنف جرمنی کے پروفیسر ہائس کروزہ ہیں جنہوں نے امام محمد بن حسن شیبانی کے بارے میں متعدد فاضلانہ مقالات کے علاوہ جرمن زبان میں ایک مستقل کتاب بھی '' قانون بین الاقوام کے بارے میں اسلامی تعلیمات'' Islamische میں شائع ہوئی۔ مستقل کتاب بھی '' قانون بین الاقوام کے عنوان ہے کہی جو گونگن میں ۱۹۵۳ء میں شائع ہوئی۔ پروفیسر ہائس کروزے ہی کی دلچیں اور مسائل سے پہلے جرمنی اور پھر ہالینڈ میں امام محمد بن حسن شیبانی کی یاد میں بین الاقوامی قانون کی سوسائٹی قائم ہوئی جس کا مقصد پرتھا کردنیائے مغرب کے علمی طقوں میں بین الاقوامی قانون کے میدان میں امام صاحب کے کام کو متعادف کرایا جائے۔ دنیائے مغرب میں تو بیسوسائٹی قائم ندرہ کی، لیکن مشرقی دنیا میں اور بالخصوص ان ممالک میں دنیائے مغرب میں تو بیسوسائٹی قائم ندرہ کی، لیکن مشرقی دنیا میں اور بالخصوص ان ممالک میں

جہاں فقہ حفی رائج ہے نہ صرف شیبانی سوسائی بلکہ ایک شیبانی اکیڈی کی ضرورت ہے جو اہام محمد عظیم الشان قانونی ورثے کوزندہ کرکے اس کودورجدید کی زبان اور اسلوب میں پیش کرے۔ <sup>Ildnpooke inoldble</sup>ee.

orthress.com besturd بإنجوال خطبه CE PERIÈUE

これのないできますが、ことのののではないできます。

f

books, wordpress.

بسم الثدالرحمٰن الرحيم

نحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه اجمعين

قابل احترام جناب صدر جلسه، محترم جناب واکس چانسلرصاحب، برادران کرم، خواهران محترم!

السلام عليكم ورحمة الثدو بركانته

جب ہم آج کے بین الاقوامی تناظر میں اسلام کے تصور ریاست پر گفتگو کرتے ہیں تو ہمیں ایک بنیادی مسئلے کے بارے میں اپنے ذہن کو پہلے ہی صاف کر لینا چا ہے۔ اور وہ یہ کہ اسلام کا بنیادی اور اولین اجماعی نصب العین کیا ہے۔ کیاوہ کی ریاست یا حکومت یا سلطنت کا قیام ہے، یاوہ اس ہے بڑھ کرکوئی اور بڑا اور او نچا نصب العین ہے۔ قرآن پاک کے طلبہ سے یہ امر خق نہیں ہے کہ اس کتا ہے میں پہلی سورت سے ہی جس اجماعی نصب العین کے حصول کا ذکر کیا گیا ہے دہ امت کی تفکیل ہوں نصفات کی حال سے بوجن کا جا بہا قرآن پاک میں تذکرہ موجود ہے۔ یہ جیئت اجماعی انسانیہ کی تفکیل جوان صفات کی حال ہوجن کا جا بہا قرآن پاک میں تذکرہ موجود ہے۔ یہ جیئت اجماعی انسانیہ ہے۔ امت یا امت کے تحفظ ہوجن کا جا بہا قرآن پاک میں تذکرہ موجود ہے۔ یہ جیئت اجماعی انسانیہ ہے۔ امت یا امت کے تحفظ اور پرمغز اصطلاح سے یاد کیا گیا ہے اسلام کا مقصدا ولین ہے۔ دیاست کا قیام اس امت کے تحفظ اور بیات کیا تیا م ابحاد و سیلہ کے ضروری (مطلوب لغیرہ) ہے۔ اور بیاست کا قیام ابحاد و سیلہ کے ضروری (مطلوب لغیرہ) ہے۔

قرآن پاک بین سورہ بقرہ کے علاوہ بھی جابجاجی اجماعی نصب العین کے حصول کا ذکر کیا گیا ہے وہ عالم گیرامت مسلمہ کی تفکیل کا ہدف ہے۔ ایک جگہ ارشاد ہوتا ہے کہ تم بیل المت ہوتا چاہیے جواخلاتی نصب العین کی علم بردار ہو۔ ایک دوسری جگہ مسلمانوں کو بتایا گیا کہ تم الی امت ہو، جو بہترین امت کبی جاتی ہے اوراعلی اظاتی مقاصد کے لیے نکالی گئی ہے۔ قرآن الی امت ہو، جو بہترین امت کبی جاتی ہے اوراعلی اظاتی مقاصد کے لیے نکالی گئی ہے۔ قرآن پاک فصاحت و بلاغت کو بیان فرماتے ہوئے علی المامت کے قیام کا تذکرہ فرمایا ہے۔ قرآن پاک کی فصاحت و بلاغت کو بیان فرماتے ہوئے علی الماحت و بلاغت نے نکھا ہے کہ انشا کے مقابلے بیل خبر زیادہ بلیغ ہوتی ہے۔ اس لیے قرآن مجید بیل زیادہ مہتم بالشان امور کے لیے انشا ( لیعن صیغہ امرونہی ) کے ساتھ سلوب خبر بھی استعال کیا گیا ہے۔ امت کا قیام بھی قرآن پاک کے مہتم بالشان موضوعات بیل سے ہے۔ اس لیے جہاں امت کی بات آتی ہے وہاں قرآن پاک انشا اور خبر دونوں انداز بیل بات کرتا ہے، شایدای لیے قرآن پاک انشا اور خبر دونوں انداز بیل بات کرتا ہے، شایدای لیے قرآن پاک انشا اور خبر دونوں انداز بیل بات کرتا ہے، شایدای لیے قرآن پاک وہ تمام اسلوب اختیار کرتا چاہتا تھا جوع بی میین میں موجود ہیں اور جوامت اسلامیہ قرآن پاک دو تمام اسلوب اختیار کرتا چاہتا تھا جوع بی میین میں موجود ہیں اور جوامت اسلامیہ کے دجود کی قطعیت اورا ہمیت کو پورے طور پرواضح کردیں۔

اس کے مقابے میں دیکھیے ، قرآن پاک میں واضح طور پراور بلا واسط طور پر کہیں بھی کوئی ایسا تھم موجود نہیں ہے جس میں سلمانوں کوئی ریاست کے قیام کی تلقین کی گئی ہویا تھم دیا گیا ہو۔ ریاست کا قیام جبیا کہ ہم ابھی دیکھیں میں سلمانوں کو دے فرض کفایہ ہاورامت مسلمہ کا ایک اجتماعی فریضہ ہے۔ لیکن فتم اے اسلام اور سلم مفکرین سیاسیات نے اس فرضیت کوقرآن و سنت کی کمی براہ راست نص سے نہیں بلکہ ایک بالواسط استدلال سے قابت کیا ہے۔ انہوں نے قرآن پاک کی مختلف آیات کی تعییرات سے یہ فرضیت اخذ کی ہے۔ لیکن صراحاتا یا وضاحاتا (یا قرآن پاک کی مختلف آیات کی تعییرات سے یہ فرضیت اخذ کی ہے۔ لیکن صراحاتا یا وضاحاتا (یا اصول فقد کی اصطلاح میں عبارت النص میں) کوئی ایک نص (آیت قرآئی یا حدیث نبوی) موجود نہیں ہے جس میں ریاست کے قیام کومسلمانوں کی اولین ذمہ داری قرار دیا گیا ہو۔ اس کے بھی امت کی تاہیس و تفکیل کے لیے استدلال کی جتی شکلیں اصول فقد میں پائی جاتی ہیں (عبارت النص ، اشارة النص ، افتاد النص ، دلالة النص ) ان سب سے امت مسلمہ کے وجووکی

فرضیت ثابت ہوتی ہے۔اس لیے جب بھی ہم اسلامی ریاست کے وجود وارتقاکی بات کریں گئے۔ عنقتگو کی ابتدالاز آامت کے ذکر ہے ہوگی۔

ہم میں سے ہرایک عربی زبان کے لفظ ''ام' سے مانوس ہے جس کے معنی مال،
اصل، بنیاد، مرکز اور طور طریقہ کے ہیں۔ جو چیز کسی مرکز سے وابستہ ہواس میں ایک احمیازی
بات یہ ہوتی ہے کہ دوام دسلسل اس کا خاصہ ہوتا ہے۔ جس طرح ایک مال ایک خاندان کی اصل
بنیاداور آغاز ہوتی ہے اور جب تک الل خاندان اس سے وابستہ رہیں وحدت فکرو عمل اس کی وجہ
سے موجود رہتی ہے، اس طرح ایک ریاست کی وحدت و یکسانیت اس امت کے تصور کے ساتھ
وابستہ ہوتی ہے۔ چنا نچر عربی زبان میں لفظ ''ام' میں مرکز بہت کے مفہوم کے علاوہ وحدت فکرو
عمل کی شان بھی پائی جاتی ہے، لہذا امت کے معنی محض ' طریقہ اور طرزعی' بی کے نہیں ہول
سے، بلکہ تقوی کی اور خدا ترسی پر پی طرزعمل امت کے مفہوم کا اساسی جزوہوگا۔ ایسا طرزعمل اور دو یہ
سے بلکہ تقوی کی اور خدا ترسی پر پی طرزعمل امت کے مفہوم کا اساسی جزوہوگا۔ ایسا طرزعمل اور دو یہ
جس کا بنیا دی عضر اللہ پر ایمان اور اس کے دین پر یقین ہو ہو گا فی زبان کا ایک شاعر کہتا ہے:

هل پستوی ذوامه و کفور

یہاں شاعر نے لفظ امت کو ایمان پر جنی طریقتہ وطرز عمل کے منہوم میں استعال کیا ہے۔

 بستیال کھے رائے پر دافع تھیں'۔ یہاں امام کا لفظ سید ہے اور کھے رائے کے لیے استعال ہوا ۔ بسیال کھے رائے کے لیے استعال ہوتا ہے۔ جس سے ۔ ای طرح عربی میں امام کا لفظ اس واضح ہدایت نامے کے لیے بھی استعال ہوتا ہے۔ جس میں ہوشن کے کار تامے اور کارگز اریال تفصیل اور وضاحت سے بیان کی گئی ہوں۔ چنا نچہ ارشاد ہوتا ہے: یَوْمَ مَذُعُوا کُلُّ اُنَاسِ م بِلِمَاهِهِمُ (الاسراء کا ا: ا) ''یاد کرواس وقت کو جب ہم ہر مختص کواس کے نامہ اعمال کے ساتھ اپنے حضور طلب کریں گئ'۔ ہدایت نامے تی کے مفہوم میں ایک جگہ ارشاد ہوتا ہے: کِتْبُ مُوسِنی اِمَامًا وَرَحْمَةً (بوداا: ۱۷) ''لینی مولیٰ کی کتاب تازل کی جو واضح ہدایت نامہ اور پیغام رحمت تھی'۔ ان آیات میں امام کا لفظ نامہ اعمال اور کتاب ہدایت کے مفہوم میں آیا ہے۔

امام اورامامت کے انہی مشتقات کوسامنے رکھ کرا گرغور کیا جائے توبیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ عربی زبان میں امت سے مرادا یک ایسا گروہ یا ایک ایسی جماعت ہے جس کا ایک مرکز ہو،جس کا ایک شخص ہو، جواپنے مرکز سے وابستہ ہو،جس کے افراد میں اخوت اور بھائی جارہ پایا جاتا ہو، جوایک واضح رائے پر چلنے والی ہو،جس کے پاس اپنی ایک کتاب ہدایت موجوو ہو۔اس مفہوم میں امت کے وجود کے لیے افراد کی تعداو کوکوئی حثیت یا اہمیت حاصل نہیں ہے۔ تعداو کم ہو یا زیادہ ،اس سے قطع نظر جس گروہ یا جماعت میں بیداوصاف وخصائص پائے جا کیں گےوہ امت کہلائے گی۔ یہاں تک کہ اگران اوصاف کا حامل کوئی ایک شخص ہی پایا جائے تو دہ ایک شخص ى تن تنها اكامت موسكما ب-ارشاد موتاب: إنَّ إبُر اهِيْمَ كَانَ أُمَّةً قَانِمًا لِلَّهِ حَنِيفًا (الخل ١٢٠: ٢١) ''حضرت ابراهيم (عليه السلام) تن تنها ايك امت تقے جوالله كے حضور يكسواور عبادت گزار تنے''۔حضرت ابراہیم جہال ایک فرد تنے وہال خودا پی ذات میں ایک امت اور ایک المجمن بھی تھے۔اس لیے کہ ابراہیم علیہ السلام کے نقطہ نظر کا حامی اس وقت دنیا میں کوئی اور فروموجوو نہ تھا۔ای طرح کی بات رسول الله صلی الله علیہ سلم نے حضرت زید بن عمر و بن نفیل کے بارے میں بھی فر مائی تھی جوحضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عند کے چیا بھی تصاور رشتے میں سوتیلے بھائی بھی تھے۔ انہوں نے اپنے ذاتی غور وفکر اور مشاہرے سے محسوں کیا کہ بت پرسی اور شرک ملت ابراجیمی کے بنیادی تقاضوں کے منافی ہے۔انہوں نے بت پری کوترک کردیااور زندگی بجر کوشش کرتے رہے کہ کمی ند کسی طرح ملت ابراجیمی کا راستدل جائے تو اس کوا فقیار کرلیں۔ تو حیداور آخرت پر بنی ان کی گفتگو کیس عربی ادب کی قدیم کتابوں میں فہ کور جیں۔ جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اعلان نبوت فرمایا تو ان کے صاحب زادے جفرت سعید بن زید زندہ تھے جوعشرہ مبشرہ میں سے تھے اور حفرت عمر کے بہنوئی بھی تھے۔ آپ کی الجیہ فاطمہ بنت خطاب حفرت عمر گئی بہن تھیں ، ان سعید بن زید نے رسول الله صلی الله سے بوچھا کہ میرے والد بھی ملت ابراہیمی اور دین حفیف کی بات کیا کرتے تھے اور کفروشرک سے اظہار براء ت کرتے تھے۔ آپ کی اور دین حفیف کی بات کیا کرتے تھے اور کفروشرک سے اظہار براء ت کرتے تھے۔ قیامت میں ان سے کس تھی کا سلوک کیا جائے گا؟ آپ نے فرمایا دیدھٹ اھمہ و حد ہ (۱) '' وہ قیامت میں ان سے کس قیم کا سلوک کیا جائے گا؟ آپ نے فرمایا دیدھٹ اھمہ و حد ہ (۱) '' وہ تنہا ایک امت کے طور پراٹھائے جائیں گئی ۔ اس لیے کہ وہ تن تنہا بی ایک دین پر قائم تھے اور ان

یکی وہ چیز ہے جس کواسلای فکر میں قومیت کی اساس یا ملت کی بنیا وقر اردیا جاتا ہے۔
اس امت کی بنیادی اساس وہ وحدت فکر عمل ہے جواس کے ارکان میں پائی جاتی ہے، اس کے اعتصا وجوارح میں وہ ہم آ جنگی موجود ہے جواکی ملت کے لیے ضروری ہوتی ہے، اس کے افراد میں وہ انس و یکا تکت موجود ہے جواکی خاندان کے افراد میں ہوتی ہے، اس کے پاس وہ کتاب میں وہ انس و یکا تکت موجود ہے جواکی خاندان کے افراد میں ہوتی ہے، اس کے پاس وہ کتاب ہرایت اور مرکز رشد و ہدایت موجود ہے جواکی امت کی اساس ہوتا ہے (کھنٹ مُوسنی اِمَامًا وَرَحْمَة (ہوداا: کا) ۔ لیعنی تم سے پہلے حصرت مونی علیدالسلام کوایک الی کتاب و کر بھیجا تھا جوام بھی تھی اور جت بھی ) ان مطالب ومعانی کے کاظ سے امت کوان تمام اتمیازی خصوصیات کا حامل ہونا چاہے جو قرآن نے بیان کے جی اور جن کا انجی ذکر کیا گیا۔

نظریات کے قائل تھے جوانبیاء علیم السلام کی تعلیمات کا خاصہ وتے ہیں۔

قرآن پاک نے امت کی اجتماعیت کے لیے ان کمزور بنیادوں کو قبول نہیں کیا جن پر آج یا ماضی میں قومتوں کی بنیاد کھڑی کی جاتی تھی۔رنگ ہو،نسل ہو، زبان ہو،یا کوئی اور کمزور اور

ا مسند أبي يعلى: حديث ميمونة زوج النبي طَلِيَّة ١٣٤:١٣٥ ، مسند بزار: مسند زيد بن حارثة رضى الله عنه ١٩٥٣، مجمع الزوائد ٢٩٥٠٩ ، أسدالغابة: تعارف زيد بن عمرو بن نفيل ٢٣٠١

عارضی بنیاد ہو، ان میں ہے کسی چیز کو قرآن پاک نے قومیت کی بنیاد کے طور پر قبول نہیں کیا۔
حضرت ابراہیم علیہ السلام کی سنت اور ملت جس کا قرآن نے بار بار ذکر کیا ہے وہ ان میں ہے کسی
جسی بنیا دکوانسانی اجتاعیت کی وائمی اساس کے طور پر شلیم نہیں کرتی ۔ اس کا تو طرہ انتیاز ہی ہے
لگا اُحِبُ الْاَفِلِینَ (الانعام ۲:۲۷)۔ (لیعن میں کمزور چیز کو کسی مضبوط بنیا دکی جگہ قبول کرنے کے
لیے تیار نہیں ہوں)۔ یہ وہ اعلان اور نظریہ تھا جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے زبانے ہے آئ
سک ملت اسلامیہ کے بین الاقوامی کروار اور پیغام اسلام کی عالم گیریت کی روحانی بنیا دے طور پر
چلاآ رہا ہے۔

قرآن پاک میں اس امت کے جواوصاف بیان کیے گئے ہیں وہ بنیادی طور پر دو بين - ايك امة وسطا اور دومرا امة واحدة - ايك جكه (سوره بقره بين) ارشاد بوتا إ: وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَّسَطًّا لِّتَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ (البقر٢٥:١٣٣) (لین ہم نے تم کوایک درمیانی اور چ کے راستے پر چلنے والی امت بنایا ہے تا کہتم ونیا بحر کے انسانوں کے سائنے (حق کے) گواہ بن سکو)۔قرآن پاک کے اس اعلان کا واقعے اور صاف مفہوم یمی ہے کدیدامت مسلم جس سے تہاراتعلق ہے ایک متوسط ،معتدل اور میاندروامت ہے۔ بیعتلف انتہاؤں کے درمیان ایک نقط اعتدال پر قائم ہے۔ قرآن پاک نے انتہا پیندوں کی مختلف مثالیں بیان کی ہیں۔ایک انتہا پندی وہ ہےجس میں ظاہر بریتی اور حرفیت کاعضر غالب ہوتا ہے۔ ان متم کی انتہا پندی کے نمائندے یہودی ہیں جنسیں قرآن پاک نے المفضوب عَلَيْهِم (الفائحة ١:٤) قرار ديا-ايك ووسرى انتها ليندى وه ب جودين كرصرف روحاني تقاضوں اورا قدار پر زیادہ زوردینے اوراحکام کونظرا نداز کرنے سے پیدا ہوتی ہے۔اس کے متیج میں ظاہری احکام اور دین کی ظاہری شکل منے ہوجاتی ہے، اس انتہا پندی کی سب سے نمایاں مثال نصرانی ہیں جنہیں قرآن نے صالین قرار دیا ہے،اورشایدیہی دجہ ہے کہ سلمان کودن میں کم از کم امرتبهوره فاتحد كى تلاوت كايابندكيا كياتاكديه بات و جنول يس رائخ جوجائ كدائتها يبندى كى ان دونوں صورتوں سے نیج کر چلنا ہے اور دین کی جامبیت کے معتدل راستے پر کار بندر ہنا ہے۔ بیہ مفہوم امت وسط کا بیکن اس کے ساتھ ساتھ امت وسط کا ایک مفہوم امت وسط کا ایک مفہوم اور بھی بھیا جو قرآن پاک میں نے نے اسالیب سے بیان ہوا ہے۔ مثلاً ایک جگدارشاد ہوتا ہے: فَالْهَمَهَا فَجُوْدُهَا وَ تَقُوهَا (الشمس 19:9) یعنی اللہ تعالی نے انسان کونس و فجور کا راستہ بھی ہتلا دیا ہے اور تقوے کا راستہ بھی واضح کر دیا ہے۔ اگر انسان جسم کے صرف مادی تقاضوں پر زور دے گا تو فتق و فجور کے راستہ بھی واضح کر دیا ہے۔ اگر انسان جسم کے صرف مادی تقاضوں پر کی آبیاری میں لگار ہے گا تو فتق و فجور کے راستہ بھی اور بالآخر رہا نیت کا راستہ اپنا لے گا۔ لیکن بیا مت مسلمہ ایک ایسی امت مسلمہ ایک ایسی امت ہے کہ جس میں روحانی اور مادی دونوں تقاضوں کی معتدلانہ کیمیل کا سامان موجود ہے۔ اس کی تعلیم بہتریت اور روحانیت پر توازن، اعتدال اور استقامت ہے گل کیا جائے تو نہ انسان فسق و فجور کا شکار ہوتا ہے اور نہ رہبانیت کا نشانہ بنتا ہے۔ شاہ ولی اللہ دبلویؓ کے الفاظ میں اسلام میں ہجیمیت اور روحانیت و ملکیت کی حسین جامعیت موجود ہوجس میں حیوانی اور جسمانی و ملکیت کی حسین جامعیت موجود ہوجس میں حیوانی اور جسمانی تقاضوں کی بھی کماچھ کیمیل ہور ہی ہوتواس قاضے بھی اعتدال ہیدا ہوتا ہے جو امت مسلمہ کا خاصہ ہے اور جس کی وجہ سے یہاں امت مسلمہ کو امت و مطاکانا م دیا گیا ہوتا ہے۔

امت مسلمہ کا دوسرا بنیادی وصف جوقر آن پاک میں بیان ہوا ہے وہ اس کا امت واحدہ ہونا ہے۔ ارشاد ہے: إِنَّ هلِيْمَ اُمَّةً مُّ اُحِدةً (الانبیاء ۹۲:۲۱) بلاشبہ تبہاری بیا امت امت واحدہ ہے۔ امت کی اس وحدت کی اساس دو بنیادی عقائد پر ہے: توحید اور رسالت ان دونوں عقائد بیس ہے جہاں تک توحید کا تعلق ہے، سب انبیاعلیم السلام نے اس کی تعلیم السلام نے اس کی تعلیم دوار تعلیم دی ہے۔ یہود بت اور عیسائیت دونوں کا مسلسل بید وی رہا ہے کہ وہ اس توحید کے علم بردار بیس جس کی دعوت حضرت ابراہیم علیہ السلام سے لے کر حضرت موی اور حضرت عیسی علیہ السلام تیک تمام انبیانے وی۔ ہندوؤں کے کئی فرقے بھی توحید پر ایمان رکھنے کے دعوے دار ہیں۔ اس لیے حض تو حید کا نظری عقیدہ نہ امت کی بیہ جہتی کی ضانت دے سکتا ہے اور نہ وصدت کی بنیا دبن سکتا ہے۔ اور نہ وصدت کی بنیا دبن سکتا ہے۔ اور نہ وصدت کی بنیا دبن سکتا ہے۔ امت کے وجود کی ضانت تب پیدا ہوتی ہے کہ جب توحید کے ساتھ دسالت پر بھی

ایمان ہو۔ تو حید اور رسالت دونوں مل کر ہی امت واحدہ کی وحدت اور وجود کے ضامن بنتے ہیں۔ بیامت تو حید کے ساتھ ساتھ رسول الله صلی الله علیہ وسلم پر ایمان اور آپ کی رسالت کے دوگا نہ عقا کد پر قائم ہے، رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ختم نبوت کا غیر مشر وطاقر ارواحتراف اس امت کی بقا کا واحد ضامن ہے۔ جب تک تو حید کے ساتھ ساتھ ختم نبوت پر ایمان اور عقیدہ رسالت پر یقین اس امت کو حاصل ہا س وقت تک اس میں اخوت اور اساس کی حیثیت واس سالت میں قرآنی وحدت بھی باتی ہواں اس کی قرآنی وحدت بھی قائم ہے۔ اس امت میں مرکزیت اور اساس کی حیثیت واس رسالت مقام اساس کی حیثیت واس سالت کی قرآنی وحدت بھی قائم ہے۔ اس امت میں مرکزیت اور اساس کی حیثیت واس سالت الموثین کی مقب سالت کو امہات الموثین کی مقب سالت کو امہات الموثین کی حیثیت حاصل ہے، البذا کا شانہ نبوت ' مرکز اُم' ہے، اور اُم' مرکز امت' ہے، اور چونکہ ہر مسلمان از واج مطہرات کو ام سلیم کرتا ہے، لہذا وہ نبوت کو مرکز ملت کی اساس مانے پر مجبور مسلمان از واج مطہرات کو اُم سلیم کرتا ہے، لہذا وہ نبوت کو مرکز ملت کی اساس مانے پر مجبور ہے۔ چنانچہ اس خاندان سے دینی اور روحانی وابستگی کی بنیاد پر جوامت وجود میں آئے گی اس میں ایک خاندان ہونے کے وہ تمام اوصاف موجود ہوں میں کاذکر ابھی کیا گیا ہے۔

یہ ہے وہ امت جس کورہتی دنیا تک کے لیے تق کاعلم بردار قرار دیا گیا، جو دنیا جر کے انسانوں کے لیے تق کی گواہ ہے، جو جب تک دنیا موجود ہے اللہ رب العزت کے پیغام کی علم بردارر ہے گی۔ اس مقام و مرتبے کی وجہ ہے اس کی ذمہ داریاں اور اس کے فرائف بھی چند در چند ہیں۔ قرآن پاک نے مختلف آیات میں ان فرائفن کا ذکر کیا ہے، اس فہ کورہ آیت میں جس میں اس کے امت وسط ہونے کا ذکر ہے ایک بہت بردا فریضہ ایک بجیب اسلوب میں بیان کیا ہے: لینکو نُو ا شہقد آء عکمی النّاس و یَکُون الوَّسُولُ عَلَیْکُمُ شَهِیدُا (البقرة کیا ہے: لینکو نُو ا شہقد آء عکمی النّاس و یَکُون الوَّسُولُ عَلَیْکُمُ شَهِیدُا (البقرة کیا ہے: لینکو نُو ا شہقد آء عکمی النّاس و یَکُون الوَّسُولُ عَلَیْکُمُ شَهِیدُا (البقرة کیا ہے: لینکو نُو ا شہقد آء عکمی النّان اللہ مت کا دیگر امتوں کے ساتھ ہے۔ پیغیر نے اپ قول و کا اپ یخ غیر کے ساتھ ہے دبی تعلق اس امت کا دیگر امتوں کے ساتھ ہے۔ پیغیر نے اپ قول و مخل اور اپ رو سے ، اور اپنی سنت اور طریقے سے امت کو بتایا ہے کہ سلمان ایسا موتا ہے، آپ نے نے اپ اسوہ حسنہ سے مجایا کہ اسلام کے پیغام کیا ہے۔ اس طرح سے انسان اندازہ کر لیں کہ اسلام کا پیغام کیا ہے۔ اس طرح سے امت کا وجود کو دکھ کر دوسرے انسان اندازہ کر لیں کہ اسلام کا پیغام کیا ہے۔ اس طرح سے امت کا وجود کے دوسرے انسان اندازہ کر لیں کہ اسلام کا پیغام کیا ہے۔ اس طرح سے امت کو حدود سے امت کا وجود کو دکھ کر دوسرے انسان اندازہ کر لیں کہ اسلام کا پیغام کیا ہے۔ اس طرح میں اس کا مت کا وجود

دوسرے انسانوں کے لیے زبان حال وزبان قال سے امت کے کردار کا عکاس ہوتا چا ہے، تا کہ ملا امت کود کھے کرلوگ پیچان لیس کر مجموع بی صلی اللہ علیہ وسلم کے نام لیواا یسے ہوتے ہیں۔

يبى وجه ب كه بم و كيهة بي كه حضور عليه السلام مكه محرمه مي تيره سال تبلغ فرمات رب۔ حضورے زیادہ مؤثر دعوت وہلیغ کس انسان کے بس میں ہے۔ حضور سے زیادہ انسانیت کا کمل نمونه کس مخلوق میں قابل تصور ہے۔حضور سے زیادہ اخلاص کس انسان میں ممکن ہے۔ کیکن اس کے باد جود کہ خود حضور علیہ السلام نے مسلسل تیرہ سال تک تکالیف برداشت کیس۔اس بوری مرت میں جن لوگوں نے آپ کی دعوت کو قبول کیا ان کی تعداد ساڑھے چھسات سو سے زیادہ نہیں تھی۔ بیدوہ دورتھا جب امت تشکیل کے مرحلے سے گز رر ہی تھی اوراس کو کمل طور پر وجود میں آنے کے لیے مناسب ماحول کی تلاش تھی ۔ پھر جو نہی یہ ماحول میسر آیا اور امت معرض وجود میں آ محمی (اوراس امت کے تحفظ کے لیے مدینہ منورہ میں اسلای ریاست بھی قائم ہوگئ) تو قبول اسلام کی رفتار مکه تحرمہ کے مقابلے میں سیڑوں ہزاروں گنا ہو ھائی۔ دوسو چوہترمیل روز اننہ کے حساب سے اسلای ریاست پھیلتی چلی گئے۔اس کی وجہ بظاہراس کے علاوہ اورکوئی مجھ میں نہیں آتی كه جونهي نبي صلى الله عليه وسلم كي سريرتي مين امت مسلمه (جوامت وسط اورامت واحده تقي) وجود میں آگئی اور اس امت نے اپنی ان ذمہ دار یوں کومحسوں کر کے انجام دینا شروع کر دیا جو قرآن یاک نے اس کے ذہے عائد کی تھیں تو دنیا کو پتا چاتا گیا کہ امت کیا ہوتی ہے۔ دنیا نے پچشم سر دیکھ لیا کہاں کی قیادت کیسی ہوتی ہےاور ہرصا حب بصیرت و بصارت کونظر آ گیا کہ امت کا کردار عمل کیسا ہوتا ہے۔

یہ ہے وہ امت جس کا قیام مسلمانوں کی اجھائی ذمہ داری ہے اور جس کے لیے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے لیے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے لے کر حضرت محمد رسول الله صلی الله علیہ وسلم تک ہزاروں سال تک ونیا کو بتایا جاتا رہا کہ بیامت ضرور آ کررہے گی۔جس کا کروار وعمل ایسا ہوگا اور جس کی خصوصیات بیاور یہ ہوں گی۔ ایک حدیث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: آنا آخو

الأنبياء و أنتم آخر الأمم ( ا ) يعن "مين آخرى في بول اورتم آخرى امت بوا ـ ايك دوسرى جدر الأنبياء و أنتم آخر الأمم ( ا ) يعن "انبيا من جد حضى من الأمم ( ا ) يعن "انبيا من جد حضور نفر مايا: أنا حظكم من الأنبياء و أنتم حظى من الأمم ( ا ) يعن "انبيا من سي تم مير سي حصي من آي بوال اور امتول من سي تم مير سي حصي من آي بوال اور امتول من سي تم مير سي حصي من آي بوال اور امتول من سي تا چلا به كدانميا من جوهيشت آپ ني بيان فرمائي امتول من وي حيثيت الله ميان فرمائي امتول من وي حيثيت الله الما الله من كابيان فرمائي -

ظاہرے کہ اس امت کوا ہے فرائض انجام دینے کے لیے اسباب و وسائل اور توت و اقتدار کے بغیریہ مقاصد پور نہیں ہو سکتے۔

بھر خودا ہے وجود کے تحفظ اور بقا کے لیے بھی امت کو کسی منظم اوار ہے کی قوت در کار ہے۔ وہ ادارہ خلا فت اور وہ قوت اسلامی ریاست ہے۔ وہ خلافت وا مامت جس کو بالا تفاق تمام فقہائے اسلام اور منظمین ومفکرین نے (خواہ شیعہ ہوں یاسی، سب نے ) امت کا اجتماعی فریفنہ قرار دیا ہے۔

مسلمانوں کے تمام مکا تب فکر اس بات پر شفق ہیں کہ نصب خلافت اور اقامت ریاست کی ذمہ واری اس امت کی اجتماعی فرمہ داری ہے۔ اس لیے کہ وہ مقاصد وابداف جن کی جمیل امت مرحومہ کی فرمہ داری ہے۔ وہ ریاست یا خلافت کے بغیر صاصل کرتا یا حاصل ہوناممکن تبییں ہیں۔ یہی مرحومہ کی فرمہ داری ہے وہ ریاست یا خلافت کے بغیر صاصل کرتا یا حاصل ہوناممکن تبییں ہیں۔ یہی مرحومہ کی فرمہ داری ہے۔ وہ ریاست کے قیام ) کو مرخومہ کی فرمہ ادر دیا ہے۔ فرض کفایہ سے مراودہ فرائض ہیں جو بحیثیت مجموعی امت کے ذرے ہیں، فرض کفایہ قرار دیا ہے۔ فرض کفایہ سے مراودہ فرائض ہیں جو بحیثیت مجموعی امت کے ذرے ہیں، اگران میں سے پھیلوگ یے فرائض کما حقہ اوا کرلیس تو یہ فریفہ پوری امت سے ساقط ہوجا تا ہے۔ فرض کفایہ سے کہ کا م کے نظم ونسق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو ریاست بلکہ سی بھی اجتماعی کام کے نظم ونسق

ال سنن ابن ماجة: كتاب الفتن، باب فتنة الدجال و خروج عيسى بن مريم ١٣٥٩:٢.
 مستدرك حاكم: كتاب الفتن والملاحم ٣:٠٥٥

٦- صحيح ابن حبان: كتاب إخباره تَلْكُنْ عن مناقب الصحابة، بآب فضل الأمة ١١٤/١١، مسئد امام أحمد، حديث عبدالله بن ثابت ١٥٠٥/١٣/١، شعب الإيمان: الرابع والثلاثون من شعب الإيمان، باب في حفظ اللسان ٢٠٤٠/١، مصنف عبدالرزاق: كتاب المغازى، باب مسئلة أهل الكتاب ٢٠٣١/١ كتاب أهل الكتابين، باب هل يسأل أهل الكتاب عن شيع ١١٣١٤/١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣١٤/١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٢١٠/١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٢١٠/١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٢١٠/١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠١٠/١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠١٠/١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١١٣٠٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠١٠ المالكتاب عن شيع ١٣٠٠ المالكتاب عن المالكتاب عن شيع ١١٠٠٠ المالكتاب عن ١١٠٠٠ المالكتاب عن شيع ١١٠٠٠ المالكتاب عن ١١٠٠٠ المالكتاب عن شيع ١١٠٠٠ المالكتاب عن شيع ١١٠٠٠ المالكتاب عن المالكت

کو چلانے کے لیے وقتا فو قتا جوتھیجیس کی ہیں ان میں ایک ارشاد ہزا اہم اور بنیادی حیثیت رکھتا گئیں۔ دو یہ کہ آگر تین آ دی بھی کسی سفر پر روانہ ہوں تو وہ اپنے میں سے کسی ایک کو اپنا امام و راہبر ضرور بنالیں گویا بغیر نظم وضبط اور قاعدے قانون کے تین آ دی بھی نہیں رہ سکتے۔ بیاس بات کی تربیت تھی اور اس بات کا سبق تھا کہ مسلمانوں کے مزاج میں نظم ونسق پیدا ہواور تر تیب وانتظام سے ہرکام کرنے کا سلیقہ ان میں پیدا ہو جائے۔ اس تربیت کا بتیجہ بیہ لکلا کہ قرون اولی کے مسلمانوں کے مزاج میں ایک نظم وضبط اور ترتیب وانتظام کی روح شامل ہوگئی۔

مزید برآں جب ہم قرآن پاک کے احکام پرنظر ڈالتے ہیں اور خاص طور پران احکام پر جوعبادات کے نبتا محدود دائرے سے باہر ہیں تو ان میں سے بہت سے بلکہ بیش تر احکام وہ ہیں جن پر بغیر کسی ریاست کے دجود کے عمل درآ مرمکن نہیں۔ اور جب تک ریاست وجود میں نہ آ تان احکام برآ سانی علم نہیں ہوسکتا۔ مثال کے طور برقرآن پاک کا حکم ہے: والسّادِ ق وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُو آ يَيْدِيَهُمَاجَزَآءً بِمَاكَسَبَا (المائدة ٣٨:٥) چورى كرنے والے مرداور چوری کرنے والی عورت کے ہاتھ کاف دو، بسبب اس کمائی کے جوانہوں نے کی ہے۔سوال سے ہے کہ بیکام کون کرے گا؟ اگر اسلامی ریاست موجود نہیں ہے تو قرآن پاک کے اس جیسے جیمیوں بلكه يكزون احكام يرعمل درآ ممعطل موكرره جائے گا۔ اگر افراد كوتتفيذ احكام كايد كام سونيا جائے تو اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ معاشرتی قتل وغارت اور بدترین قتم کی افراتفری شروع ہوجائے گی۔قرآ ن پاك كا ايك اور ارشاد ہے: الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجُلِدُوا كُلُّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلَّدَةٍ (النور۲:۲۷) كەز ناكرنے والى عورت اورز ناكرنے والے مردكى سزابيہ كدان كوسوكوژ كالگاؤ۔ قَرْآن يَاكَ كَاتُكُم بِهِ: ٱلْكِنْحُوا الْآيَاملي مِنْكُمُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَإِمَآثِكُم (النور ٣٢:٢٣) ( حتم ميں سے جومرد يا عورتيس غيرشادى شده بيں اور شادى كے لائق بيں ان كے نكاح كر وو' ۔ اس طرح کے درجنوں بلکہ سیروں احکام ہیں جن برعمل درآ مدصرف قیام ریاست اور ادارہ خلافت ہی کے ذریعے ہوسکتا ہے۔

قرآن پاک فتنہ ونساد کو قطعا ٹالپند کرتا ہے۔ فتنے کا قلع قبع ریاست ہی کے ذریعے

مکن ہے۔ ہی وہ اسباب ہیں جن کی وجہ سے فقہائے اسلام نے ریاست کے قیام کوفرش کھاتھ قرار دیا ہے۔ حضرت عثان غی رضی اللہ عنہ کا پیر فرمان اس معاطے میں اسلام کے مزاح کا تر جمان ہے کہ ان اللہ لیزع بالسلطان مالا یزع بالقو آن ( ا ) کینی ' اللہ تعالی افتدار کے ذریعے بہت ہے ایسے کام کراتا ہے جووہ قرآن کے ذریعے بیش کراتا' ۔ قرآن پاک بلاشہ کلام اللی اور بہت کا مراتا ہے جووہ قرآن کے ذریعے بیش کراتا' ۔ قرآن پاک بلاشہ کلام اللی اللہ لاریب کتاب ہدایت ہے۔ یہ شک اللہ کی صفت کلام کا مظہر ہے، لیکن جب تک اس کی پشت پر افتدار کی قوت موجود نہ ہو بہت می برائیاں الی ہیں جن کا قلع قع ممکن نہیں ہے۔ ای لیے ریاست اور سلمانوں کے افتدار کا قیام سلمانوں کی اجماعی ذمہ داری ہے۔ قرآن نے تھم دیا کہ اللہ تعالی کی پیروی کرو، رسول کی پیروی کرواور تمہارے جواو کی الامریعی صاحب افتدار ہوں ان کی پیروی کہاں ہے ہوگی۔ کی پیروی کرو۔ ظاہر ہے افتدار وافقیار والے ہوں گے بی نہیں تو ان کی پیروی کہاں ہے ہوگی۔ کی بیروی کرو موجود ہونے جائیس تا کہ آیت قرآنی پڑھل درآ مدہو سکے۔

اس فرض کفایہ پڑمل درآ مدکرنے کی پچوشرا نطابھی ہیں۔ان اولین شرا نظ میں ایک بید بھی ہے کہ مسلمان تعداد میں استے ہوں کہ ان کے لیے اپی آ زادریاست کا قیام ممکن ہو۔ ان بھی ہی ہے کہ مسلمان تعداد میں استے ہوں کہ ان کے لیے اپی آ زادریاست کا قیام ممکن ہو۔ ان بھی پاس وسائل استے ہونے چاہییں کہ وہ ریاست کو چاہییں۔ جہاں بید واشیا موجود شہوں ، یا افراد بھی موجود ہوں لیکن وسائل دستیاب نہ ہوں تو وہاں اللہ تعالی نے شریعت کے اصولوں رفع حرج اور فی موجود ہوں لیکن وسائل دستیاب نہ ہوں تو وہاں اللہ تعالی فی شما یا لا وُسعَها (البقر ۲۸۱:۲۸) ''اللہ تعالی میں موجود ہوں کی استعداد سے زیادہ کا ممکن نیا تا''۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زیانے میں جب حضور علیہ السلام ابھی مکہ ہی میں متم متھے کہ مسلمانوں کو مختلف علاقوں میں ہجرت کا تھم ملاء ان مسلمانوں میں تنام کے تمام اکا برصحابہ تھے الیکن چونکہ ابھی تک ان کو کے میں کسی ریاست کے مسلمانوں میں تمام کے تمام اکا برصحابہ تھے الیکن چونکہ ابھی تک ان کو کے میں کسی ریاست کے مسلمانوں میں تمام کے تمام اکا برصحابہ تھے الیکن چونکہ ابھی تک ان کو کے میں کسی ریاست کے مسلمانوں میں تمام کے تمام اکا برصحابہ تھے الیکن چونکہ ابھی تک ان کو کے میں کسی ریاست کے مسلمانوں میں تمام کے تمام اکا برصحابہ تھے الیکن چونکہ ابھی تک ان کو کے میں کسی ریاست کے مسلمانوں میں تمام کے تمام اکا برصحابہ تھے الیکن چونکہ ابھی تک ان کو کے میں کسی ریاست کے میں کہ دور میں تمام کے تمام اکا برصوابہ تھے الیکن کے دور اسال کی است کے تمام الیکن کو تک میں کی دور اسال کی اس کی تمام کی دیاست کے تمام کو تمام کی کے تمام کی کو تمام کی تمام کی کی کی کو تمام کی دور اسال کو تمام کی تمام کی کو تمام کو تمام کی کو تمام کو تمام کو تمام کی کو تمام کی کو تمام کی کو تمام کو تمام کو تمام کی کو تمام کی کو تمام کو تمام کو تمام کی کو تمام کی کو تمام کو تمام کو تمام کی کو تمام کی کو تمام کی کو تمام کی کو تمام کی کو تمام کو ت

ا۔ تفسیر ابن کئیر ۸۲:۳۸، فتح القدیر ۳۹۱:۳ ش" وفی الحدیث "کالفاظ ہیں۔ تفسیر درمنثور ۲۵:۵ المساور تفسیر درمنثور ۳۹:۵ المساور تاریخ بغراض الله عندی طرف منسوب ب،امام این تید یک مجموع الفتاوی الا ۱۹۲۰، البدایة و النهایه ۱:۹۱، قصص القرآن ا:۳۵۳ دغیره میں قول عنمان کے امام قرطبی ماکل کی عالم الاعلام بمالحی دین النصادی ۱۳۳۱ میں قول المحکماء اوردیگری کت میں بلاح الم منقول ہے۔

قیام کی فرمدداری نہیں دی گئی تھی اس لیے ان کو بجرت کی اجازت و رے دی گئی۔ اگر ان کی وجود داری اور فریضہ کے بیل اسلامی ریاست کا قیام قرار دیا گیا ہوتا تو یقینا ان کو کے سے ترک وطن کرنے کی اجازت نددی جاتی۔ بلکہ ان کو تھم دیا جاتا کہ اسلامی ریاست کے قیام کے لیے اپنی پوری تو انا ئیال فرچ کردیں۔ لیکن ان کوالیا تھم نہیں دیا گیا، اور اس فرمدداری کا مکلف اس لیے نہ بتایا گیا کہ ان کی تعداد نہ تھی۔ اس حاب سے بتایا گیا کہ ان کی تعداد نہ تھی۔ اس حاب سے بتایا گیا کہ ان کی تعداد نہ تھی۔ اس حاب سے بتایا گیا کہ ان کی تعداد انہ تھی بہت کم تھی، شاید پوری سات سے قیام کی فرمدداری ڈالناسنت اللہ بقیہ دسائل بھی بہت کم تھے۔ ان حالات بیل اسلامی ریاست کے قیام کی فرمدداری ڈالناسنت اللہ کے منافی ہوتا۔ اس کے بعد حضور علیہ السلام جب مدید تشریف لے آئے اور مدینے کی اسلامی ریاست و جود میں آگئی اور اسلامی افتدار قائم ہوگیا تو اس وقت بھی کے میں کم ورمسلمانوں کی ایک بڑی بری تعداد موجود تھی۔ لیکن ان سے ہرگزیہ مطالب نہیں کیا گیا کہم بھی کے میں اسلامی ریاست کے قیام کے لیکن ان سے ہرگزیہ مطالب نہیں کیا گیا کہم بھی کے میں اسلامی ریاست نفاذ کی کوششیں شروع کردو۔ یا وہاں فلال اور فلال اسلامی تو انہیں (مثل قطع یہ ) کے نقاذ کی کوششیں شروع کردو۔ یا وہاں فلال اور فلال اسلامی تو انہیں (مثل قطع یہ ) کے نقاذ کی کوششیں شروع کردو۔ یا وہاں فلال اور فلال اسلامی تو انہیں (مثل قطع یہ ) کے نقاذ کی کوششیں شروع کردو۔ وغیرہ ، اور اس قئم کے سب معاطات و احکام سمجھا نے نقاذ کی کوششیں تیاں تا کہ میں کیا گیا۔

اسلامی دیاست اپ مقصد قیام اور بنیادی تصور کے لحاظ ہے آج کے دور کی دیگر مہذب ریاستوں سے کی امور میں مختلف ہے۔ مثلاً ماضی میں کمی خاص فردیانسل کے تقدس کے مقید ہے پر یاستوں سے کی امور میں مختلف ہے۔ مثلاً نمرود جس نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے زمانے میں خدائی کا دعویٰ کیا، اس کی ریاست اس کی ذات کے تقدس پر قائم تھی۔ ای طرح ہندوستان میں میں خدائی کا دعویٰ کیا، اس کی ریاست اس کی ذات کے تقدس پر قائم تھی۔ ای طرح ہندوستان میں آریانسل کی برتری اور تقدس کی بنیاد پر ریاستیں بنیں۔ ہندوستان کے چندر بنتی اور سورج بنتی و بیتاؤں اور راجاؤں کی حکومتیں بھی ای نوعیت کی مثالیس قرار دی جاستی ہیں۔ اسلام نے کسی خاص فردیانسل کے تقدس کو سرے سے تسلیم ہی نہیں کیا۔ گویا سٹیٹ کی اس کا فرانداور غیرانسانی خاص فردیانسل کے نقدس کو سرے سے تسلیم ہی نہیں کیا۔ گویا سٹیٹ کی اس کا فرانداور غیرانسانی بنیاد کا ابتدا ہی میں خاتمہ کردیا گیا۔ اس کے برعکس قرآن نے تمام بنی نوع انسان کے بلا تفریق بنیاد کا ابتدا ہی میں خاتمہ کردیا گیا۔ اس کے برعکس قرآن نے تمام بنی نوع انسان کے بلا تفریق بند ہیں۔ ولمت تکریم و نقتہ لیس کا اعلان کیا: 'و کھ گھنا کیو گھنا کہ بنی آکھ '(الاسراء کا: ۵۰) کہ ہم

نے اولا وآ دم کو(خواہ وہ مسلمان ہے یانہیں ) تکرم قرار دیا ہے۔ آ دمیت ،احترام آ دمی سے عبارت ہے۔اس لینسل وفر د کے نقدس اور برتری کے فلیفے کواسلام نے قبول نہیں کیا۔

دوسری بنیاددورجد یدیں سامنے آئی ہے کہ کسی خاص فردیانسل کے بجائے کسی خاص طبقے یا گروہ کومقدس تشکیم کرلیا جائے اور اسے سٹیٹ کی بنیاد مان لیا جائے۔ انجھی ماضی قریب میں ا یک بهت بڑی ریاست قائم ہوئی جس کا بڑا غلغلہ بھی دنیا میں بلندہوا۔اس کی قوت وطافت اور جرو بیب نے پوری دنیا کوخوف میں متلا کردیا تھا۔اس ریاست کی پشت پر جو فکر کارفر ماتھی اس میں بیتصور دیا گیا کفریب اور مزدور طبقے کو برتر اور مقدس مان کراس کی آ مریت قائم کی جائے۔ مسلمانوں میں سے بھی بہت سے لوگ اس پرزور پروپیگنٹرے سے متاثر ہو مے اور اسلام میں اس ک مماثلتیں اورمشا بہتیں تلاش کرنے میں لگ کے کہا گیا کہ اسلام میں بھی مردور کی برتری سلیم ک گئی ہے۔ کہا گیا کہ اسلام نے سرمایدداری کومستر دکیا ہے۔ بلاشبدایسا ہی ہے کہ اسلام نے زر اندوزی کی شدید ندمت کی ہے۔ لاریب اسلام نے ہرجائز روزی کمانے والے کواللہ کا دوست قرار دیا ہے۔الکاسب حبیب الله۔ ہروہ مخص جو جائز دوزی کماتا ہے وہ الله کا پہندیدہ ہے۔ اس جائز روزی کوقر آن مجید میں الله کافضل قرار دیا گیا ہے، اوراس فضل کے حصول کی خاطر کاوش كرنے كا تكم بھى ديا كيا: وَابْتَغُوا مِنْ فَصُل الله (الجمعة ١٠: ١٠) ليكن كسى خاص طِيق كي ذكثير شپ اور کسی خاص طبقے کی محکومیت کا اصول اسلام کے تصور مساوات کے خلاف ہے۔ ماضی میں اگرسر مایی داروں کی و کثینرشپ قائم تھی تو اس نظام میں مز دوروں کی ڈکٹینرشپ قائم ہوگئی۔خلق اللہ کوبلااشثنامساوات نهوبال میسرتھی نه بیہاں۔

ایک اورتصور جوموجودہ دور میں ریاست کی بنیاد قرار دیاجا تا ہے وہ عامة الناس بلکہ ان
کی اکثریت کی رائے اور بعض صورتوں میں ڈکٹیٹرشپ ہے۔ قرآن نے اسے بھی ایک مطلق
اصول کے طور پر قبول نہیں کیا،اس لیے کہ کسی چیز کے حق وباطل، یاضچے اور غلط ہونے کا مطلق فیصلہ
محض انسانوں کی کثرت رائے یا قلت رائے پر ہوئی نہیں سکتا۔ حق وباطل کے معاملات کا فیصلہ
عقل پر جھوڑ دینا اور انسانوں کی پہندو تا پہند سے اس کو ملے کرنا قرآن کی نظر میں ایک باطل نظریہ

ہے۔ پوراقر آناس کی تردید ہے جرابراہے: وَإِنْ تُطِعُ اَکُفَرَ مَنَ فِی الْارُضِ يُضِلُو كَا عَنْ سَبِيْلِ اللّه (الانعام ١٦١١) اوراس منہوم کی بیبیوں آیات اس کی گواہی دے رہی ہیں۔
تاریخ کا مشاہرہ بتا تا ہے کہ دنیا میں مجموعی طور پراللہ کے نافر مانوں ہی کی اکثریت رہی ہے۔ اس
وفت بھی روئے زمین پراکٹریت ان لوگوں کی ہے جو وجود باری کوئیس مانتے ،قر آن کوئیس مانتے ،
رسول کوئیس مانتے ،اس لیے محض تعداد کی کثرت کو اسلام نے نہ جق و باطل کا معیار تسلیم کیا ہے اور نہ
قانون وسیاست کی اساس مانا ہے۔ قرآن نے جس چیز کو اساس قرار دیا ہے وہ اللہ کی حاکمیت اور
اس کے فرمان کی بالادی ہے۔ اللہ رب العزت جو کہ خالق بھی ہے اور مالک بھی ، اس لیے حاکم
بھی ہے لہ المحلک اور لہ المحکم جیسی آیات سے قرآن کا ہرادنی سے ادنیٰ میں اللہ علم با خبر ہے۔
طالب علم با خبر ہے۔

سیسب چیزیں جوریاست کی اساس ہیں اللہ کی ذات ہے وابستہ ہیں۔اگر کسی ملک کا اساسی قانون اور نظام، اللہ کی شریعت کے تابع ہوتو وہاں کی حکومت حکومت الہیہ ہے اور وہ ریاست اسلامی ریاست ہے۔ لیکن اگر کسی ریاست کا نظام اساسی اور قانون، اللہ ہے ماورایا اس کے احکام سے متجاوز ہے تو قرآن نے اسے طاغوت قرار دیا ہے۔ طاغوت کے لفظی معنی ہیں ہوا کہ مرکش، بخت تافر مان اور باغی ، اس سے ہڑی سرکشی اور بعناوت کیا ہوگی کے مملوک و حکوم ہوتے ہوئے حاکم و مالک کے قانون کوتو ڑا جائے اور اس سے بعناوت کی جائے۔ و نیا کے عام حکمر انوں کی تھم عدولی ہوتی ہے اور اس ہر داشت نہیں کیا جا تا تو وہ حاکم مطلق جس کے قینہ قدرت میں ساری کا نکات ہے اپنی تھم عدولی کوائی حقیر تخلوق کی طرف سے کیسے پہند کر سکتا ہے۔ قدرت میں ساری کا نکات ہے اپنی تھم عدولی کوائی حقیر تخلوق کی طرف سے کیسے پہند کر سکتا ہے۔ اس لیے اپنی تھم عدولی کوائی وقتی تر اردیا ہے۔

شریعت میں بالادتی کسی ایک طبقے، گروہ یا فرد کو حاصل نہیں۔ چاہے وہ طبقہ علما ہویا طبقہ امراء اسلام کسی طبقے کی بالادتی کو تسلیم نہیں کرتا۔ یہ بالادتی اگر کسی کو حاصل ہے تو ان اٹل ایمان کو جو تقوی کی شعار اور صاحب کر دار ہوں، وہی اسلامی ریاست کی تشکیل کرتے ہیں اور اللہ کی شریعت کی بالادتی اور اس کے احکام کے نفاذ کے لیے ریاست کو چلاتے ہیں۔ قرآن نے کہیں بھی یا ایها الا مراء، یا آیها العلماء، یا آیها الزعماء که کرکی طبقے کوخطاب نہیں کیا، بلکه برجگہ میا ایها الذین آمنو ا کہ کر اصحاب ایمان سے خطاب کیا ہے اور ان کو بتایا ہے کہ اللہ کے نائب کی حثیت سے ان کی بید زمدداری ہے کہ امت مسلمہ کی تشکیل کریں اور اسلامی ریاست قائم کر کے اس کی قوت سے کام لیں اور امت کے مقاصد واہداف کو پوراکریں۔

یکی وجہ ہے کہ قرآن پاک نے اجماعی خلافت کا تصور دیا ہے اور پحیثیت مجموعی پوری امت کوخلافت البی کے منصب پرفائز قرار دیا ہے۔ ہم و کیمے ہیں کہ قرآن پاک میں خلیفہ کا لفظ صیفہ واصد میں استعال صیفہ واصد میں استعال ہوا ہے اور صیفہ واحد میں استعال ہوا ہے اس سے مراو صرف انہیا کے کرام ہیں: اِنّی جَاعِلٌ فِی الْاَرْضِ خَلِیْفَةٌ اور یلا اور الاعراف کے: ۲۹) اور جہاں جہاں بھی کا صیفہ آیا ہے وہاں جعکنت خیلیفَة فی الاَرْضِ (الاعراف کے: ۲۹) اور جہاں جہاں بھی کا صیفہ آیا ہے وہاں پوری امت مراول گئی ہے: وَاذْکُرُوۤ اللهُ جَعَلَکُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعُدِ عَادٍ (الاعراف کے: ۲۹) وَیَجُعلَکُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعُدِ عَادٍ (الاعراف کے: ۲۹) وَیَجُعلَکُمُ خُلَفَاءَ مِنْ بَعُدِ عَادٍ (الاعراف کے: ۲۹) وَیَجُعلَکُمُ خُلَفَاءَ اللهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

اسلامی ریاست کا حکران اس اقتدار کا مالک یابلاواسط ایمن نہیں ہوتا۔ بلکہ اقتدار کے اصل ایمن نہیں ہوتا۔ بلکہ اقتدار کے اصل ایمن بین امت کا اجر ہونے کے ساتھ ساتھ وہ اس اقتدار کا بالواسط ایمن ہوتا ہے جوامت نے اسے بطور امانت سپر دکر دیا ہے اور جس کے تقاضوں کی تکیل کی ذمہ داری امت کے نمائند ہے کی حیثیت سے اس پر عائد ہوتی ہے۔ یکی وجہ ہے کہ قرآن پاک کی جن آیات میں اجرت اور مردور کی بات ہوئی ہے ان آیات سے تمام فسرین کرام اور فقہائے اسلام نے مملکتی ذمہ داریاں

بھی مراد لی ہیں۔ چنانچہ سورہ تقص کی آیت: إِنَّ حَیْرَ مَنِ اسْتَأْجَوُتَ الْقُوِیُ الْآلِیمِیْنُ (الْقَصَص ۲۲:۲۸) (یعن بہترین اجیرجس کوتم اجرت پر رکھووہ ہے جوجسمانی لحاظ ہے تو ی اور مزاج کے لحاظ ہے استدلال مزاج کے لحاظ ہے استدلال کیا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ دور صحابہ سے لے کر آج تک فقہائے امت حکمرانی کے لیے ان دو صفات کو ضروری قرار دیتے چلے آ رہے ہیں۔ اس آ بت میں اس اہم تصور کا بھی اشارہ ملتا ہے کدامت آجر ہے اور حکمران اجیرہے۔

امت کے جراور حکر انوں کا جرہونے کا پیصور صحابہ کرام میں عام طور پرمعروف و معلوم تھا۔ حضرت ابومسلم خولانی ایک جلیل القدر تا ہی ہیں جوحضور صلی اللہ علیہ وکلم کے دور ہی میں ایمان لے آئے شے کیکن زیارت سے محروم رہے، اس لیے کہ جس دن وہ مدینہ منورہ آپ کی نیارت کے لیے حاضر ہوئے ،ای دن حضور صلی اللہ علیہ وکلم اس جہان فانی سے کوج فرما چکے تھے۔ یہ بردگ ایک مرتبہ حضرت معاویہ سے ملنے کے لیے آئے تو خلیفہ کو سلام کرتے ہوئے کہا: المسلام علیک یا اُبھا الأجیر لوگوں نے کہا کہ سلام کا طریقہ مروجہ بیتو نہیں۔ اس کا رائح طریقہ توجہ بے: المسلام علیک یا امیر المومنین۔ رائح طریقہ توجہ و دوبارہ ای طرح کین، جیسا کہ سے مسلم کی روایت ہے، آپ نے لوگوں کے کہنے کے باوجود دوبارہ ای طرح حضرت معاویہ کو خطاب کیا، اور دوبارہ السلام علیک اُبھا الأجیر (ا) ہی کہا۔ اس پرخود حضرت امیر معاویہ نے فرمایا کہ ابومسلم خولائی ٹھیک کہتے ہیں۔ اس لیے کہ اسلام میں سربراہ مملکت حضرت امیر معاویہ نے فرمایا کہ ابومسلم خولائی ٹھیک کہتے ہیں۔ اس لیے کہ اسلام میں سربراہ مملکت کو جیشیت ایک اجربی کی ہوتی ہے۔ اس واقعے کو بہت سے فقہا نے کرام اور تقریباً تمام مشہور موزمین نے بیان کیا ہے اور دی اسالیہ وانداز سے اس بات کو واضح کیا ہے۔

اس بوری گفتگوکا ماحصل بدے کر حکرانی کا اصل اختیار اسلامی ریاست میں اللہ تعالی

ا حلية الأولياء ابونعيم: ١٥٦ فضيلة العادلين، ابونعيم اصبهاني ١٦٥١، ١٢١، دارالوطن، الرياض صاله ١٨٥١ و الرياض صاله ١٨١٨ و مشق ٢٢٣٣ ٢٢٣ ١٤٢٠ السياسة الشرعية، امام ابن تيمية الكاء تاريخ اسلام ،ابن كثير (١٣٤١ ١٨١٨)

کے پاس ہاوراللہ کی شریعت کی قانونی اور آئینی بالادتی ہی اللہ کے اس اختیار حکرانی (حاکمیت یا اقتداراعلیٰ) کا واحد مظہراور وسیلہ ہے۔ امت کی ابنائی خلافت اس وقت تک آئین حیثیت کی حاص ہے جب تک وہ شریعت کی برتری کے لیے کام کرے۔ اس غرض کے لیے امت اولیائے امور یا اولی الامر کا تقرر کرتی ہے جوامت کے نائب اور وکیل ہوتے ہیں۔ یہی نظام اور تصور خلافت اسلامیہ کی بنیاد ہے کہ امت یا اس کی غالب اکثریت اس فیض سے راضی ہے جس کو یہ فلافت اسلامیہ کی بنیاد ہے کہ امت یا اس کی غالب اکثریت اس فیض سے راضی ہے جس کو یہ دمہ داری سونی گئی ہے اور امت کے اصحاب الرائے اس کی ذات پر جمتع ہیں۔ ایک مشہور فقیہ اور مشکم قاضی ابو بکر با قلانی نے لکھا ہے کہ امام یا خلیفہ (یعنی اسلامی ریاست کا سربراہ) امور مملکت میں جو پچھ تقرف کرتا ہے وہ امت کے دیے ہوئے اختیار کی بنا پر کرتا ہے ، امت اس کی پشت پر رہتی ہے ، تا کہ اس کی اطاعت کرے اور اس کی نگر انی بھی کرے۔ جہاں ضرور کی ہواس کی مدد بھی مور کر دہ حدود سے تجاوز کرنے گئو اسے روکے بھی ، اور اگر تا گزیہ و اس کومعزول بھی کردے۔ اس کی وجہ یہ ہے گر آن وسنت نے خلیفہ اور امت دونوں کو ان احکام اس کور پر پابند کیا ہے جوشریعت الی کے مطلوب و مقصود ہیں۔

رہایہ سوال کہ امت بیذ مہداری خلیفہ کے بپردکیے کرے گی، شریعت الی نے اس کا کوئی متعین طریقہ بیان نہیں فرمایا۔ اس لیے کہ کوئی ایک طریقہ اختیار کر کے اس کو ہردوراور ہر علاقے کے لیے لازی قراردے دینا نہ تو مناسب تھا اور نہ بی قابل عمل ہوسکتا تھا۔ اسلائی ریاست ہردور، ہرعلاقے اور ہر ماحول ہیں قائم ہوسکتی ہے۔ بعض اوقات بیریاست چھوٹی ہوگی، جیسے مدینہ منورہ کی شہری ریاست تھی اور بعض اوقات بیریاست بوی بلکہ بہت بوی بھی ہوسکتی ہے، جیسے خلافت راشدہ اور بخوامیہ اور بخومیاس کے دور میں تھی ہوشن اوقات بیدرمیانی ہوگی، بعض و فعداییا بھی ہوگا کہ اسلائی ریاست قائم کرنے والے مسلمان، وہاں کے شہری اور محاسمۃ الناس اعلی و فعداییا بھی ہوگا کہ اسلائی ریاست قائم کرنے والے مسلمان، وہاں کے شہری اور محاسمۃ الناس اعلی و زرج کے تعلیم یافتہ ہوں گے۔ بعض حالات میں ذراکع و رفعہ ورفعہ بھی مورود، ی نہوں گے۔ اس لیے از کا ورفعہ بول گے اور بعض صورتوں میں سرے سے موجود، بی نہوں گے۔ اس لیے انظامی نوعیت کی الی تفصیلات کو لازی قرار دے دینا مناسب نہیں ہے جن کی کامیا نی کا دارو مدار

ان تمام اسباب وعوامل پر ہو۔ ان وجوہ کی بنا پرشریعت الی اس امر کی مقتضی ہوئی کہ سی معین طریقہ کارکولا نرمی نہ قرار دیا جائے۔ سی ایک زمانے اور علاقے کے حالات اور وسائل و مسائل کے مطابق تفصیلی نظام دینے کا نتیجہ بید نکلتا کہ اس زمانے اور ان حالات کے بد لئے ہے وہ طریقہ قابل عمل نہ رہتا۔ اس لیے بیکام علمائے امت اور ارباب حل وعقد کی صواب دید پر چھوڑ دیا گیا جا کہ وہ ہر زمانے کے لحاظ ہے انتظامی تفصیلات طے کر لیس کی نوہ بنیاوی اصول جن پر اس ریاست کوقائم کیا جائے گاوہ ہمیشہ ایک ہی رہیں گے، خواہ ریاست جغرافیائی یا معاشرتی لحاظ ہے کہ نوہ بی فیلنے کے دیا سے بھرافیائی یا معاشرتی لحاظ ہے کہ نوہ بی فیلنے کون نہ ہو!

ان لازی اور بنیادی اصولوں میں سب سے پہلا اصول جس کا میں نے پہلے بھی ذکر کیا وہ شریعت کی بالا دی ہے۔ ایک اسلامی ریاست کے آئین کی پہلی و فعہ بہی ہے کہ اس میں قانون الجی اور شریعت محمدی کوسب سے اعلیٰ ،سب سے برتر اور سپر یم حیثیت حاصل ہوگی۔ برقانون ، ہر فیعلہ اور ہر پالیسی میں بڑا حوالہ اللہ اور اس کے رسول علیہ الصلا قوالسلام کا فرمان ہوگا۔ یہ بات اسلامی ریاست کا طرق اشیاز ہے کہ وہاں اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی مرضی کے آگے باقی سب کی مرضی اور پہندونا پہند ختم ہوجائے اور چھن اس کے سامنے سرتسلیم خم کردے۔ قرآن باقی سب کی مرضی اور پہندونا پہند ختم ہوجائے اور چھن اس کے سامنے سرتسلیم خم کردے۔ قرآن باقی سب کی مرضی ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے فیل کے بعد اپنی مرضی سے دستبروار ہوجا کیں اور اس کے خلاف دل میں بھی کوئی تنگی محسوس نہ کریں۔ اس مفہوم کی آیات اور احادیث اتنی کھڑت سے بیں کہ ان کا حوالہ و سے کی کوئی ضرورت شہیں ہے۔ قرآن وسنت کا ہرطالب علم ان سے بخو بی آگاہ ہے۔

دوسری بنیادی چیز جوقر آن پاک کی متعدد آیات ادراحادیث میں کی مقامات پر بیان ہوئی ہے دہ سے کہ اس ریاست میں کسی ایک فرویا افراد کو نظام مملکت اپنی صواب دید پر چلانے کا اختیار نہیں ہے، بلکہ یہاں بنیادی فیصلے پوری امت کوساتھ لے کر کرنا ہوں گے، جن میں قوم کے متام اصحاب علم ادرائل الرائے حصہ لیس گے۔ اس عمل کے لیے قرآن نے شور کی کا لفظ استعمال کیا ہے۔ ہمارے ہاں عام طور پر یہ مجھا جاتا ہے کہ شور کی سے مراد برطانوی طرز کی کوئی پارلیمنٹ اور

شورائی حکومت سے مراو پارلیمانی طرز حکومت ہے۔ لیکن غور کرکے دیکھا جائے تو پتا چاتا ہے کہ شورئی کا مفہوم اس سے بہت زیادہ وسیع ہے جتناعموا سمجھا جاتا ہے۔ شورئی کے تصور میں جو لطافت اور پاکیزگی اور جو جامعیت پائی جاتی ہے وہ پارلیمنٹ یا ایسے کی اور لفظ میں موجوز تہیں ہے۔ خووشورئی کے لفظ کے لغوی معنی ہی پرغور کیا جائے تو پتا چل جاتا ہے کہ شورئی کو برطانوی یا کی اور مغربی طرز کے قانون ساز اوارے سے کوئی علاقہ تہیں ، اور نہ شوری کے لفظ کو پارلیمان کے مفہوم میں استعال کرنالفظ شوری کا کوئی مناسب استعال ہے۔

شور کی کے لغوی معنی ہیں شہر کی مھھی کا پھولوں سے رس چوسنا اور پھر رنگ رنگ اور مزے مزے کے پھولوں سے قتم قتم کے رس لے کران کو ایک شہد کی شکل میں تبدیل کر دینا اور پھر اس شہد کو حاصل کرنا ہے۔ کو یا شور کی ہے مراد کسی حکمت اور دانائی کے حصول کا وہمل ہے جوشہد تے حصول ہے ملتا جاتا ہو، یعنی جس طرح ایک شہد کی تھی ہر مکندذ ریعے سے شہد حاصل کرتی ہے اور پھراس شہدکواس طرح سے بنی نوع انسان کے لیے کار آ مداور مفید بنادیتی ہے جس کوخو قرآن میں شِفاء " لِلنَّاس (النحل ٢٩:١٢) قرار ذيا كيا ہے، اى طرح ملك ولمت كے ہر پھول سے دس جمع كر کے اس کوا یک الیمی اجتماعی دانائی کی شکل وے دی جائے جس میں نہ صرف ملک وملت بلکہ پوری -انسانیت کے مسائل کا علاج اور امراض کی شفاہو، ای لغوی معنی کا لحاظ کرتے ہوئے اصطلاحی مفہوم کے اعتبار سے شوری سے مراد ایک ایسالمی اور اجتماعی عمل ہوگا جس میں مروہ مخص حصہ لینے کا یابند ہے جوایے علم فضل ، اخلاق و کردار ، حکمت وبصیرت اور خدمات کی بنا پراس عمل میں حصہ لینے کا اہل ہے، البذا چوفض بھی عمل شوری میں حصہ لینے کا اہل ہے اور صاحب علم و حکمت ہے اس کو اینے اس علم و حکمت کی بنیاد پراس امر کی اپنی مقد ور بھر کوشش کرنا جا ہے کہ وہ اپنے اس تمام ترعلم و تھمت کو پوری طرح نچوڑ کرامت کوا پیے اجہا می فصلے تک پہنچنے میں مددو ہے جو پوری امت کی اجمّاعی تھمت وبصیرت اور دانائی کا عکاس ہواور جوتمام انسانوں کے معاشرتی امراض کا شافی علاج ہو۔ وہ فیصلہ جواس اجماعی دانائی اور ملی تھمت کا عکاس ہونے کی وجہ سے بوری ملت کے اجماع اور اتفاق رائے کا ممل مظہر ہو۔ یہ ہے وہ عمل جس کو قرآن مجید میں شور کی کا نام دیا گیا ہے۔ آپ کہد

سکتے ہیں کہ یہ ایک این نیشنل در کشاپ ہوتی ہے جس میں ہر شخص اپنے اپنے تجربے ادر علم کے مطابق حصہ لیتا ادر دائے ویتا ہے ادر علم کے مطابق حصہ لیتا ادر دائے دیتا ہے ادر تمام آ راسامنے آنے کے بعد ان کے بطن سے جواجماعی تحکمت ادر ملی بصیرت جنم لیتی ہے اس کا نام''شور کا''ہے۔

اس طرح کے دیگرسیای اور دستوری امور کی طرح شوری کے لیے بھی قرآن پاک نے کوئی طے شدہ اور لگا بندھاطرین کا رئیس بتایا۔ اس لیے کہ ملت کی اجتما کی حکمت و بصیرت کے اظہار کی مختلف صور تیں ممکن ہیں جو مختلف حالات اور مسائل کی نوعیت کے لحاظ سے ظہور پذیر ہو سکتی ہیں۔ ان سب مکنہ صور توں کو ختم کر کے سی ایک میکا نی عمل کا پابند بنا دینے سے اس عمل کی معنویت، بے ساختگی اور مقبولیت متاثر ہو سکتی ہے۔ بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ اتفاقی طور پر کسی مسئلے پراچا تک قوم کا اجتماعی شمیر اور کی خیر ایک خاص انداز سے اپنارڈ عمل ظاہر کرتا ہے اور اس کے منتج میں فوری طور پر ایک متفقہ فیصلہ سامنے آ جاتا ہے۔ اس طرح معاملات کی مختلف نوعیتوں کے لیا طلب میں اجتماعی محلات کے حصول کے لیے قوم کے مختلف انداز اپنائے جا سے ہیں۔ بعض معاملات کی جاستی سلسلے میں اجتماعی حکمت کے حصول کے لیے قوم کے مختلف طبقوں سے الگ الگ دائے کی جاستی سلسلے میں اجتماعی حکمت کے حصول کے لیے قوم کی اجتماعی اور بہود کے حصول کے لیے قوم کی اجتماعی وائل کو ایک جگہ اکٹھا کر کے اس سے راہنمائی فلاح و بہود کے حصول کے لیے قوم کی اجتماعی وائل کو ایک جگہ اکٹھا کر کے اس سے راہنمائی عاصل کی جائے ، بیشور کی کاصل روح ہے اور بہود کے حصول کے لیے قوم کی اجتماعی وائل کو ایک جگہ اکٹھا کر کے اس سے راہنمائی حاصل کی جائے ، بیشور کی کاصل روح ہے اور بہود کے حصول کے لیے قوم کی اجتماعی وائل کی وائل کی کاصل مزاج ہے۔

قرآن پاک کی نظر میں شوری کسی خاص میکانزم کانام نہیں ہے، جیسا کددیگر نظاموں میں ہے۔ بلکہ قرآن پاک میں شوری ایک مخصوص مزاج اور طرز عمل کانام ہے۔ بینزاج خاندانی نظام سے لے کر میں الاقوامی معاملات تک کار فرما ہوتا چاہیے۔ اسلام نے تو یہاں تک کہا ہے کہ میاں بیدی عام اور روز مرہ کے گھر بلومعاملات حتی کہ بچے کو دووھ پلانے اور چھڑانے تک کے معاملے میں باہم مشورہ کر کے فیصلہ کریں۔ ارشادر بانی ہے: فَانُ اَزَادًا فِصَالًا عَنُ تَوَاضِ مِنْ مَنْ مَنْ اَوْرَدُورِ کے فیصلہ کریں۔ ارشادر بانی ہے: فَانُ اَزَادًا فِصَالًا عَنُ تَوَاضِ مِنْ مَنْ مَنْ اَوْرَدُورِ کے نظام کے میں باہم مشورہ کر کے فیصلہ کریں۔ ارشادر بانی ہے: فَانُ اَزَادًا فِصَالًا مِن تَوَاضِ مِنْ مُنْ مَنْ اَوْرَادُ عَنْ مَنْ اَلَٰ کَا دودھ چھڑانا چاہیں تو وہ ایسا کر سے ہیں۔ اس چھوٹے سے گھر بلومسئلے میں ہی کسی ایک

(ماں یاباپ) کواپنے طور پر فیصلہ کرنے کی اجازت نہیں دی تھی، بلکہ آپس میں مشورے کا تھم دیا گیا۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم كالسوه حسنه ايك اليحكمل نظام حيات كي تفكيل ويحيل تقا جس کی روح شور کی ہو۔ صحابہ کرام آپ کے ہر فیصلے ، کام اور تھم پرغور کرنا ، اس پڑمل کرنا اور اسے دوسروں کے لیے بیان کرناای لیے ضروری سجھتے تھے کہ اسوۂ رسول صلی اللہ علیہ وسلم شریعت کا دوسرا بڑا ماخذ دمصدر ہے۔ یہی دجہ ہے کہ صحابہ کرامؓ نے شور کی کے بارے میں سرکار دوعا کم صلی اللہ علیہ وسلم کے طرزعمل کی تمام ضروری تفصیلات بیان کی ہیں۔ایک صحابی بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول التصلى التدعليه وسلم سے زياده مشوره كرنے والاكسى اور فرد كونيس و يكھا- "مار أيت أحدا أكتر مشورة الأصحابه من رسول الله صلى الله عليه وسلم" ( ا )\_سوال بي پيرا بُوتا ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم صحابہ کرام سے اتنامشورہ کیوں کیا کرتے تھے؟ کیا آپ نعوذ باللہ دوسرول کے مشورول کے عتاج متھے؟ ایسافروجس کے پاس حکمت ودانائی کے سر چشمے ہول، جواللہ تعالی سے براہ راست مدایت یا تا ہواور جس کواولین و آخرین کے علوم کے خزینے عطا ہوئے ہول اس کوکیا کوئی مشورہ وے گا۔لیکن آپ کو دراصل اپنے لوگوں کی تربیت کرنا اور لوگوں کا مزاج بنانا مطلوب تفا\_آپ مسلمان قوم كاايباخير بنانا جائة تقيض ميں لوگوں كے مزاج اور فطرت ميں یہ بات شامل ہو جائے کہ وہ سب کے ساتھ ال جل کرر ہیں اور ہر مخص کی رائے کو مناسب ایمیت حاصل ہو۔ امت کی بھلائی کے معاملات میں خودلوگ آ کے برجیس ۔ آپ نے فرمایا: ما حاب من استخار و لاندم من استشار (٢) \_ يعني 'جوالله سے فيرطلب كرتا ب (يعني استخاره كرتا ہے ) وہ کبھی نا کام نہیں رہتا اور جومشورہ کرتا ہے وہ بھی پشیمان نہیں ہوتا'' ۔حقیقت یہ ہے کہ اجمّاعی ادر کمی معاملات میں مشورے کے نتیجے میں جو فیصلہ کیا جاتا ہے اس کی پشت پرساری قوم کا ا . برروايت حضرت ابو بريرة مع منقول بـ سنن ترمذي: كتاب الجهاد باب ماجاء في المشورة ٢١٣:٢ مصنف عبدالرزاق: كتاب المغازي، باب غزوة الحديبية ٥: ٣٣٠٠، سنن بيهقي: كتاب الجزية، باب المهادنة على النظر للمسلمين ١٣: ١ ٢ ٢\_معجم صغير طبراني: باب الميم، من اسمه محمد ا:٢٠٠

ذہن ہوتا ہے،اس کے پیچھےامت کے ارباب علم اوراصحاب بصیرت کی اجتماعی حکمت ہوگی ہے۔ ایک بار جب بیلی اوراجتماعی فیصلہ ہوجائے تو اس کے نفاذ کے لیے پوری قوم یک زبان اور یک جان ہوکر کام کرتی ہے،قوم کے وسائل اورتن من دھن سب اس پڑمل درآ مد کے لیے وقف ہو جاتے ہیں۔اس لیے اس میں بھلائی اور خیر کاعضر اللہ تعالی ضرور پیدا کرویتا ہے۔

خودہم اپنی ہی مثال لیتے ہیں۔ برصغیر کی ملت اسلامیہ نے تغییر وطن کا فیصلہ کیا اور بیہ
طے کیا کہ برصغیر کے مسلمانوں کے جداگانہ وطن کے علاوہ ان کے دینی، سیاسی، اقتصادی، ثقافتی
اور ملی مسائل کا کوئی اور قائل عمل حل موجوز نیں ہے۔ اس پر پوری ملت کے ابتما می ضمیر نے بیسو
ہوکرا کیک فیصلہ کیا، پھر بیک جان ہوکراس کے لیے کام کیا جس میں اللہ تعالی نے برکت ڈال دی
اور پاکتان عطاکر دیا۔ اس کے برعکس اگر کوئی فیصلہ چندلوگ مل کرآپیں ہی میں کرلیں اور پھراس
کوز بردی قوم کے او پرسے نافذ کر دیں، لاکھاس کے لیے دوننگ ہو، لاکھاس کی کامیا بی کے لیے
پر اپنیکٹیڈی کیا جائے، وہ بالآخر ناکام ہوگا، اس لیے کہ اس میں شورائیت نہیں ہے۔

اسلامی ریاست کی تیسری بوی بنیادا قامت عدل ہے۔جیسا کہ میں نے عرض کیا ہے کہ صرف اسلامی ریاست ہی میں نہیں بلکہ تمام انبیا علیم السلام کی تمام آسانی اور البامی کتابوں کے اتارے جانے کا اور انبیا علیم السلام کے بھیجے جانے کے اس سادے سلسے کا بنیادی مقصد عدل کا قیام ہی تھا۔ قرآن پاک شروع سے آخر تک درس عدل ہے۔ قرآن پاک نے عدل اور حق دونوں کومتر ادف قرار دیا ہے۔عدل حق کے مطابق ہوتا ہے، جن ہوگا تو عدل ہوگا۔ بینا ممکن ہیں ہے کہ حق کے مطابق ہوا ورعدل نہ ہو۔ اس لیے عدل ہواور حق کے خلاف ہو۔ بیہ بھی ممکن نہیں ہے کہ حق کے مطابق ہوا ورعدل نہ ہو۔ اس لیے قرآن پاک نے کہیں تو کہا: وَ احْکُمُ مُینَهُمُ بِالْقِسْطِ (المائدة ۲۵،۵۳) کہ''لوگوں کے درمیان عدل کے مطابق فیصلہ کرو، اور کہیں کہا: فَاحْکُمُ مُینَهُمْ بِالْحَقِّ (ص ۲۲:۳۸) لوگوں کے درمیان درمیان حق کے مطابق فیصلہ کرو، اور کہیں کہا: فَاحْکُمُ مُینَهُمْ بِالْحَقِّ (ص ۲۲:۳۸) لوگوں کے درمیان مدل کے مطابق فیصلہ کرو، اور کہیں کہا: فَاحْکُمُ مُینَهُمْ بِالْحَقِّ (ص ۲۲:۳۸) لوگوں کے درمیان حق کے مطابق فیصلہ کرو، اور کہیں کہا: فَاحْکُمُ مُینَهُمْ بِالْمِوْلِ نے اس موضوع پر بڑی بلیخ اور موثر تحریک میں دہ کہتے ہیں کہر بیت کی بنیاد عدل و جیا جا جلام الموقعین کی غالبا تیسری جلد کے شروع میں دہ کہتے ہیں کہر بیت کی بنیاد عدل و

انساف پرہ، بلکہ شریعت خودسراپار حمت ہے، جو چیز عدل ہے وہ شریعت ہے، جوشریعت ہے وہ معدل ہیں ہے، جوشریعت ہے وہ عدل ہیں ہے، شریعت ہے ہوں عدل ہیں ہے، شریعت سے باہر عدل عدل ہے، جوعدل نہیں ہے، شریعت سے باہر عدل کا وجو دیمکن نہیں اور شریعت کے اندر ناانسانی کا وجو ذہیں، اگر باہر کہیں عدل دکھائی دیتا ہے کی بنیاد میں ضرور شریعت کا کوئی تھم یا روح موجود ہے۔ اس لیے اگر باہر کہیں عدل دکھائی دیتا ہے تو مسلمان کو اسے فوراً آگے بڑھ کر قبول کرنا چاہیے، اس لیے کہ دانائی کی اصل بنیا داس کے پاس موجود ہے، اس بنیا د پر عدل وحق دونوں مآل کا را بک ہیں۔

اسلامی ریاست کی چوتھی بنیاد قانون اورشریعت کی نظر میں مکمل مساوات ہے۔عدل کا لازمی تقاضا ادر ضروری مظهر مساوات ہے۔ چنانچہای بنا پرانسانوں کے مختلف گروہوں کے لیے مختلف قوا نین کااسلام میں کوئی تصور نہیں ہے،اسلامی ریاست میں پینصور قطعی ناممکن ہے کہ بعض مراعات کسی ایک طبقے کومحض اس طبقے کا فرد ہونے کی وجہ سے حاصل ہوں جس مین اس فر د کی کسی ذاتی صلاحیت یا خدمات کا کوئی دخل نه هو۔اوروہی مراعات کسی دوسرے طبقے کوحاصل نه ہوں۔ مثلًا حكمران عدالتوں میں حاضری ہے مشتنی ہوں اورعوام عدالتوں کے یا ہند ہوں، یہ تفریق اسلامی ریاست میں ممکن ہی نہیں۔خلفائے راشدین بھی عدالتوں میں پیش ہوتے تھے حتی کہ خودرحمت للعالمين عليه الصلاة والتسليم في انصاف ك تقاض إلى دات ك خلاف بحى اى طرح پورے کیے، جس طرح دوسرے کسی بھی شہری کے خلاف، حتی کہ خود اپنی ذات کو قصاص کے لیے پیش فرمایا۔غرض میر کہ حاکم ومحکوم،امیر وغریب سب کے لیے یہاں ایک ہی قانون ہے۔ میمشہور حدیث آپ نے بار ہاسی ہوگی کہ پہلی تو میں ای لیے تباہ ہوئیں کہ ان کے ہاں دو قانون ہوتے تھے، طاقت در کے لیے علیحدہ قانون تھااور کمزور کے لیے علیحدہ قانون تھا(ا) خواص کے لیے علیحدہ عدالتی نظام تھا اورعوام کے لیے علیحدہ عدالتی نظام۔اللہ کے ہاں امتوں کی کامیابیوں اور کا مرانیوں کے قوانین میں ایک بی بھی ہے کہ قانون سب کے لیے برابر ہو، اور قانون کی نظر میں ا ـ فاطم مخزوميكى چورك والى روايت صحيح بخارى: كتاب الأنبياء، باب أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم ٢٨٢:٣ ١، صحيح مسلم: كتاب الحلود باب قطع السارق الشريف وغيره ١٣١٥:٣ امیر وغریب سب مساوی ہوں۔اس مساوات میں ریاست کا ہر باشندہ شریک ہوتا ہے، ایس مساوات کی ریاست کا ہر باشندہ شریک ہوتا ہے، ایس مساوات کے مساوات کے خرض رید کہ جس فردکی ذمہ واری بھی اسلامی ریاست نے لے لی وہ عدل وانصاف کامستی ہوگیا، یہاں تک کہ عارضی طور پرآنے والا غیرمسلم بھی اس عدل وانصاف کاحق وارہے۔

اسلامی ریاست کی پانچویں اساس پاس عہدہے۔ریاست نے اندرون ملک یاپیرون ملک اگر کسی سے کوئی معاہدہ کیا ہے تواس کی پاس داری ریاست کی وہ ذمہ داری ہے جس کی شانت الله اوراس کے رسول نے لی ہے۔ بیذ مدداری غیر سلموں کے معاطع میں دو چند ہو جاتی ہے۔ ا یک بری متنداور سیخ حدیث ہے جوابوداؤ داور دیگر محدثین نے روایت کی ہے۔جس میں رسول التدسلي الله عليه وسلم نے فرمايا كه اگر كسى غير مسلم كے تحفظ كى ذمددارى تم نے لے لى (اوراس كو اسلامی ریاست کی شهریت دے دمی ) اور پھراس کا تحفظ نہ کیا ،اس کاحق ادانہ کیا اوراس پرظلم کیا تو قیامت کے دن میں اس (غیرمسلم) کی طرف سے مدعی بن کر کھڑا ہوں گا (۱)۔اس سے بردھ کرمسادات کا تصورونیا میں اور ہوہی نہیں سکتا۔ اسلام میں ان غیرمسلموں کے لیے جن کے جان و مال کے تحفظ کی فرمہ داری ریاست نے لے لی ہو، ذمی کا لفظ استعال کیا جاتا ہے۔ بیافظ بذات خوداس ذے داری کوظاہر کرتاہے جواس ہارے میں مسلمانوں پرعائد ہوتی ہے۔ ڈاکٹر حمید الله صاحب نے ایک بوی جامع کتاب مرتب کی ہے جس میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور کے بہت سے خطوط اور دستاویزات جمع کی گئی ہیں۔اس کتاب میں بہت سے معاہدات ایسے ہیں جوغيرمسلمول سے كيے محكة اوران سب كة عازيا آخريس بدالفاظ ملتے بين كديشرا لطاجو طي ك گئ ہیں اور یہ تحریر جو کھی جارہی ہے مسلمانوں کی طرف سے اس کی ذمہ داری اللہ اور اس کے رسول پر ہے، البذاج چخص اس معاہدے کی خلاف ورزی کرے گا کو یاوہ اللہ اوراس کے رسول کے

الأمن ظلم معاهدا وانتقصه وكلفه فوق طاقته ... فأنا حجيجه يوم القيامة. سنن بيهقى:
 كتاب الجزية، باب لايأخذ المسلمون من ثمار أهل الذمة... ١٤٠٠ه، سنن أبى داؤد:
 كتاب الخراج و الإمارة والفيتى، باب فى تعشير أهل الذمة ٣٠٠٠؛

ایک تھم کی خلاف درزی کرےگا۔

بيتووه بنيادي اصول بين جن كي اساس پراسلاي رياست كا نظام اوراسلامي رياست کے قوانین بنتے ہیں، کیکن ایک اور چیز بھی ہے جواسلامی ریاست کودوسری ریاستوں سے میتز کرتی ہے۔لیکن ہم میں سے بہتوں کے لیے یہ چیز بری نی کی ہوگی۔اس لیے کہ ہم مغربی تصورات سے ات مانوس ہو گئے ہیں کدان سے ہٹ کر کسی چیز کا سجھنا ہمارے لیے خاصا و شوار ہو گیا ہے۔ مارے ہاں پارلیمانی نظام کا برا چرچا ہے، بدنظام برطانیہ سے آیا اور وہیں کی روایات میں با برها۔ وہاں کی روایت بیہ کر برطانید کی پارلیمنٹ قانون کےسلیلے میں ممل اتھارٹی ہے، یہاں تک کدایک مشہور آئینی ماہر نے لکھا ہے کہ برطانوی پارلیمنٹ جو چاہے کرسکتی ہے،سوائے اس کے کہ مرد کوعورت اورعورت کومر دبنا دے۔لیکن اسلامی ریاست میں کوئی فردیا اوارہ اتنا با اختیار نہیں ہے اور نہ ہوسکتا ہے۔ جو اختیارات برطانوی پارلیمنٹ کو حاصل ہیں وہ اختیارات اسلامی رياست ميں نا قابل نصور ہيں ،ايسےاختيارات نه حكومت كوحاصل ہيں نہ كسى اور فرويا ادار بے كو، حتی که پوری امت کوبھی حاصل نہیں ہو سکتے ہیں۔اسلامی ریاست میں حکر انوں کا اختیار حکر انی خاصا محدود ہے۔اختیارات کے باب میں اسلامی ریاست کے دستور کی بنیاوی دفعہ یہ ہے کہ ہر مخض اسلام کے احکام کا براہ راست مکلّف ہے اور اس کا پابند ہے کہ اسلام کے احکام پرعمل كرے۔ جتنا اور جس طرح كا اختيار رياست كواس سلسله ميں حاصل ہے ويسا ہى اورا تنا ہى اختيار مرفخص اور فروکواپنی ذات اور خاندان کے سلسلے میں حاصل ہے۔ یہاں کوئی فرد دوسرے پراپی برتری کا دعوی نہیں کرسکتا۔ای لیے یہاں کسی حاکم کواختیار نہیں کدمیر ہے کسی حق کوسلب کرلے یا کوئی الیاحق مجھے عطا کردے جوشریعت نے مجھے ندوسینے کا تھم ویا ہو۔خلاصہ کلام یہ ہے کہ تحمرانوں کے اختیارات بہت محدود ہیں۔لامحدود اختیارات اور لامحدود حق حکمرانی نہ کسی فرد کو حاصل ہے ندادارے کو جس کو بھی جوافقیار حاصل ہے وہ شریعت الی کی حدود کے اندر ہے۔ شریعت کی حدود سے ماورا ہراختیار ناجائز، ہراقد ام باطل اور ہر فیصلہ کا لعدم ہے۔

اختیارات کی تحدید کے اس اسلای اصول کو فقہانے ایک فقہی قاعدہ کلیہ کے طور پر

11055.CO

یوں بیان کیا ہے: التصرف علی الرعیة منوط بالمصلحة لینی جن لوگوں کی ذمہ واری آپ پر ہے ان کے معالمے میں تصرف کا اختیار اور احکام پرعمل درآ مصرف ان کی مصلحوں کی حدتک جائز ہے، مثلاً ایک یونیورٹی کا سربراہ چنداختیارات رکھتا ہے، تواس کے یہ اختیارات بو نیورٹی کی حدود کے اندراوراس ادار ہے کی بھلائی اورمصالح تک محدود ہیں ۔ مصالح کی حدود سے آ مے یو نیورٹی کے سربراہ کوسرے سے کوئی اختیارات حاصل نہیں ہیں۔ یہاں مسلحت سے مرادینہیں ہے کہ جس چیز کوآپ کا جی جا ہے مسلحت قرار دے لیں ، یااس کا تعین آپ خودا ہے طور پر کرلیں ،اس کا اختیار شریعت کے پاس ہے۔مصلحت کی حدود وقیوو شریعت نے متعین کر دی ہیں ، اس تعین حدیمی شریعت کے اوا مرونو ای کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ اختیارات کے اس دائرے کے اندر رہتے ہوئے اگر حکمران کوئی فیصلہ کرتا ہے تو وہ شرعاً جائز اور قابل قبول ہے اور اگر ان حدود سے باہر جاتا ہے تو وہ حدود شریعت سے متجاوز (ultravires) ہے اور ایسے فیطلے کے نتیج میں دیا جانے والا تھم یا بنایا جانے والا قانون نا قابل قبول ہے۔ کوئی حکر ان یا حکومتی ادارہ ایبا کوئی قانون ند بناسکتا ہے اور نداس کی یا بندی کراسکتا ہے جس سے اللہ اوراس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے احکام کی خلاف ورزی ہوتی ہو۔ حتیٰ کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے تحدید کر دی گئی کہ وہ وحی اللٰی کی حدوو سے با ہر کوئی حکم نہیں وے سکتے ، باو جوواس امر کے کدرسول کے لیے تاممکن ہے کہوہ اللہ کے قانون سے باہر کسی کو لے جائے ، کیکن اس اصول کو اچھی طرح ذہن شین کرانے کے لیے سورہ محند کی آخری آیت میں فرمایا کدا ہے پغیرا جب کوئی خاتون ہجرت کر کے آئے اور تم اس سے بیٹ کینے لکو تواس بیت میں اس بات کا بھی عہد لو کہ وَلایَعُصِیْنَکَ فِی مَعُرُوفِ (المُحتَة ١٢:٦٠)'' كەسمىمعردف ادرنىك كام يىل دەتمهارى نافرمانى نەكرىي گى''۔ مو یارسول کی اطاعت بھی معروف سے مقید ہے۔ پیچکم ظاہر کرتا ہے کہ جب رسول کے لیے بیہ قید ہو گی تو دوسروں کے لیے بیوتید بدرجداد ٹی ہوگی۔احادیث میں بید بات بھرار بیان ہوئی

ے: لاطاعة لمخلوق فى معصية المخالق (١) (خالق كى نافر مانى كرتے ہوئے كى مخلوق كى مائر مانى كرتے ہوئے كى مخلوق كى فرمان بردارى جائز نہيں) بيروايت حديث كى قريب قريب بركتاب ميں موجود ہے اور درجنوں صحابہ كرام سے مردى ہے۔

پھرچوں کہ اسلام کے دستوری تصورات کی روسے تھر ان کی حیثیت ایک وکیل کے اور وہ دراصل ایک اجیر ہے اس لیے وہ اپنے اصل مؤکل (بعنی رعایا) کے سامنے بالکل اس طرح جواب دہ ہوتا ہے۔ یہ جواب دہ کی لائل اس طرح دنیا میں بھی ہوتی ہے اور آخرت میں بھی ہوگی۔ اسلام نے اس دنیا میں جواب دہ کی دہ ہو کا کوئی متعین طریق کا رنبیس بتایا، بلکہ یہ کام خودامت کے ارباب حل وعقد پر چھوڑ دیا ہے کہ وہ اپنے زمانے اور ملاقے کے حالات کوسامنے رکھتے ہوئے کوئی بھی مناسب اور قابل ممل طریق کار ایس ایس اور قابل ممل طریق کار سے نہاں کے حالات کوسامنے رکھتے ہوئے کوئی بھی مناسب اور قابل ممل طریق کار لیس ایس جن بھر ایس میں جواب دہ ہوتا ہے۔ اسلامی فقہ کا ہر طالب علم جانتا خاصا وسیع ہے جن کے بارے میں ایک عام فرد جواب دہ ہوتا ہے۔ اسلامی فقہ کا ہر طالب علم جانتا ہے کہ قرآن مجید اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے احکام میں بنیادی حیثیت اوام و تو ابی یا فرائض و محرمات کو حاصل ہے، اور افراد اصلا آئی دونوں کے بارے میں جواب دہ ہیں۔ رہ کمروہات و مندوہات تو ان کے بارے میں اصل تھم تو بہی ہے کہ فرد سے ان کے بارے میں جواب دہ ہیں۔ میں جواب دہ ہیں نے کہ فرد سے ان کے بارے میں اور اشتائی حالات میں کی خاص صورت حال میں یہ جواب دی تاگر یہ ہوجائے۔

کیکن حکمرانوں کا معاملہ عام افراد سے مختلف ہے۔ وہ اوامر ونواہی میں تو کئی کئی سطحوں پر جواب دہ ہیں ہی ، مکروہات ومندوہات حتی کہ مباحات میں بھی وہ اپنے ہرا یہے عمل یا اقد ام کے بارے میں جواب دہ ہیں جووہ اپنی سرکاری حیثیت میں کریں۔ شریعت نے افراد کومباحات کے

ا سنن ترمذى: كتاب الجهاد، باب ماجاء لاطاعة لمخلوق في معصية الخالق ٢٠٩٠، مسند إمام أحمد: مسند على بن أبى طالب ٢١٢١، مسند عبدالله بن مسعود ٢٠٢١، حليث الحكم بن عمرو الغفارى ٣٠٩٥، مصنف عبدالرزاق: كتاب الصلاة، باب الأمراء يؤخرون الصلاة ٣٨٣: ٣٨٣، مسند البزار: مسندعبدالله بن مسعود، الأعمش عن القاسم ٣٥٠٥

بارے میں آ زاد چھوڑ دیا ہے کہ وہ اپنی صواب دیدیا مصلحت دیکھ کر جوراستہ اختیار کرنا چاہیں گر لیں ۔لیکن حکمران اور اولی الامرمباحات کے باب میں بھی آ زاد نہیں، کہ جو چاہیں راستہ اپنالیں۔ مباحات میں بھی وہ اسپنے ہرا یسے عمل یا اقدام کے بارے میں جواب دہ ہیں جو وہ اپنی سرکاری حیثیت میں کریں۔مباحات تک میں ان کو بعض حدود کا پابند قرار دیا گیا ہے جن میں چندا ہم حدود وقیود کا اختصار کے ساتھ ذکر کرنا مناسب ہوگا:

ا۔ سب سے پہلے حکم ان کوجس اصول کوسا منے رکھنا ہوگا وہ سد ذریعہ کا اصول ہے۔ یعنی
ایسے کسی جائز اور مباح کام میں جہاں بیک وقت کئی متبادل صور تیں اختیار کی جاستی ہوں، حاکم
وقت کوچا ہے کہ کوئی صورت اختیار کرنے سے قبل بیدد کیھے کہ اس حکم کے نتائج کیا تکلیں گے۔ جس
کام کے منفی نتائج نکلنے کا امکان ہووہ چا ہے اپنی جگہ کوئی جائز کام ہی ہو، کیکن حاکم کے لیے وہ کام
کرنا جائز نہیں ہوگا، چا ہے نی نفسہ وہ کام مباح بلکہ مندوب وستحب ہی ہو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ
وسلم کا تجدید بنائے کعبہ سے اجتناب اور بعض منافق دشمنان اسلام کو سزائے موت دینے سے
احترازای اصول کے تحت تھا۔

۲۔ سد ذریعہ بی کا دوسرا پہلو فتح ذریعہ ہے۔ اس اصول کے تحت وہ تمام مباحات و مندوبات حکمران کے لیے فرض اور واجب ہوجاتے ہیں جو کسی فرض یا واجب کا ذریعہ ہوں ۔ فقد کا اصول ہے: مالا یتم الواجب الابع فہو و اجب یعنی جس امر پر کسی واجب کا دارو مدار ہووہ امرخود بھی واجب ہوجاتا ہے۔

۳- مباحات کواختیار کرنے کے باب میں تیسرااہم اصول رفع حرج ہے۔ یعنی کسی ایسے مباح پڑھل نہ کیا جائے جس کے نتیج میں عامة الناس کے لیے کوئی تنگی یا مشکل پیدا ہوتی ہو۔ یہ اصول نہ صرف مباحات پر بلکہ بعض اوقات سنن وستحبات پر بھی منطبق ہوتا ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا ہرنماز سے قبل مسواک کا تھم وینے سے احتر از فر مانا اور نماز تر اور کا کا الترام فر مانے سے اجتراز فر مانا اور نماز تر اور کا کا الترام فر مانے سے اجتراز خر مانا اور نماز تر اور کا الترام فر مانے سے اجتراز کر مانا ہیں۔

۸۔ اس سلسلے کا چوتھا اصول قلت تکلیف ہے۔ یعنی عامة الناس کو بلا وجہ غیر ضروری حدووو

قود کا پابندنہ کیا جائے۔ یہ وہی چیز ہے جس کوآج کل ڈی ریگولیشن کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ اس اصول کے تحت حکمران کوابیا کوئی قدم اٹھانے کی اجازت نہیں ہے جس سے رعایا کی زندگی میں غیرضروری حدود و قیوداورمشکلات پیدا ہوجا کیں اور زندگی ہو جھ بن جائے۔قرآن مجید میں جہاں رسول الله صلى الله عليه وسلم كے فرائض منصى بيان كيے سكتے ہيں دہاں ايك ذ مددارى بيمى بيان كَ "كُلْ ب: وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصُوهُمُ وَالْآغُلْلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمُ (الا واف ٤: ١٥٤) کو یا مسلمان کی زندگی کوآسان بناتا اور عام آ دی کا بوجه بلکا کرنا حاکم وقت کی ذ مدداری ہے۔ مفسرین نے لکھاہے کہ یہودیوں نے جونارواذ مدداریاں اپنے سرلے رکھی تھیں اور جو بے جاحدود وقيو دخود برلا گوكر ركھي تھيں ،رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ان سے اپني امت كو بجايا ہے۔اس سے یا چلا کدافرادمملکت کا بوجر باغنااسلامی سلطنت کی ذمدداریوں میں سے ہے،اس لیے کدامت کی ذمدداریاں ہی دراصل ریاست کی ذمدداریاں ہیں۔حضرت سعد بن ابی وقاص جب رستم کے خلاف صف آرا تھ تو رسم کے کہنے پر ایک اسلامی سفیراس کے دربار یں بھیجا گیا۔ رسم نے اسلامی سفیر حضرت ربعی بن عامر " ہے یو چھا ' ' تم لوگ یہاں کیوں آئے ہو؟'' حضرت ربعی نے جواب دیا: ''الله نے جمیں اس لیے بھیجا ہے کہ ہم بندول کو بندول کی غلامی سے تکالیس اور ونیا کی تنکنائیوں ہے ان کو نکال کروسیع دنیا میں لے آئیں بنی برظلم نظاموں سے ہٹا کر ان کوعدل اسلامي بيس لا تين ' \_ الله ابتعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله ، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها ومن جورالأديان إلى عدل الإسلام( <sup>1</sup> )\_<sup>حظ</sup>رت <sup>ريع</sup> بن عامر کے بیہ بلیغ الفاظ اسلامی ریاست کے فرائض کی صحیح تر جمانی کرتے ہیں۔

اگر چہتاریخی اعتبار سے وہ اسلامی ریاست جو مدینہ منورہ میں قائم ہوئی اس کا تسلسل کوفہ، دشت ، بغداد اور قاہرہ وغیرہ میں قائم ہونے دالی خلافتوں میں کسی نہ کسی حیثیت میں موجود رہا لیکن جلد ہی لیعنی دوسری صدی جمری کے اوائل ہی ہے، دار الاسلام میں ایک سے زائد مسلم ریاستوں کا وجود تسلیم کیا جانے لگا۔فقہانے دار الاسلام اور ولایات میں فرق کیا ہے۔ جہاں

ا - البداية والنهاية ٤: ٣٩، تاريخ طبري ٢: ١ ٠ ٣، جمهرة خطب العرب، أحمد زكي صفوت ٢٣٢:١

دارالاسلام ایک وحدت شار ہوتا رہا وہاں ولایات کا الگ الگ جداگانہ وجود ہمیشہ تسلیم کیا گیا گیا۔
اگر چرروا یق طور پرسیر کی کتابوں میں دارالاسلام کے اندرموجود ولایات اور آزاد مسلم ریاستوں
کے مابین پائے جانے والے معاملات کی نوعیت اوران کے احکام سے زیادہ بحث نہیں کی گئی۔ اس
لیے کہ سیر کی تعریف کے نقط نظر سے بیا حکام سیر کا موضوع نہیں سمجھے گئے۔ پھر بھی فقہائے اسلام
نے مختلف عنوانات کے تحت ان احکام سے بحث کی ہے۔ لیکن بیا حکام زیادہ تر اسلام کے دیوانی
یادستوری قوانین سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان میں سے اگر کوئی جز سیر کے دائرہ کار میں آتا ہے تو وہ
اس صورت میں جب کسی ایک مسلم ریاست میں کی جائز حکومت کو ہز ور ہٹا کرنا جائز طور پر پچھ
لوگ قابض ہوجا کیں۔ اس صورت میں وہاں اہل عدل اور اہل بغاوت کے احکام جاری ہوں گے
جواسلام کے قانون بین الاقوام کاموضوع ہے۔

لیکن اس کے بیم عن نہیں ہیں کہ اسلامی ریاست اپنے بین الاقوامی تعلقات صرف مکمل آزاد ریاستوں سے ہی قائم کرے گی۔ وہ جزوی طور پر آزاد، اور بڑی ریاستوں کی باج گزار ریاستوں سے حسب وسائل اور حسب ضرورت وحالات تعلقات قائم رکھ علی ہے۔ بنی تغلب سے معامدے کی مثالیں پہلے بھی کئی بار دی جا چکی ہیں جو درحقیقت ایک ماتحت ریاست کی حیثیت رکھتے تھے۔ جیرہ اور کندہ کی ریاستیں بڑی طاقتوں کی باج گز ارریا شیں تھیں جن سے الگ الگ حسب ضرورت معامله کیا گیا۔

دورجدید کے تناظر میں اسلامی ریاست کے دجود کاسب سے اہم اور معرکۃ الآ را مسئلہ تصور قومیت کا ہے۔ آج ریاست اور قومیت ہم معنی ہو گئے ہیں ۔مغرب میں پیشنل ازم کے فروغ اور وہاں نیشن سٹیٹ کے ظہور نے بوری دنیا کی سیائ تفکیر کومتاثر کیا ہے۔خوود نیائے اسلام میں تعلیم یافتہ طبقے کا ذہن ان تصورات سے اس طرح متاثر ہوا ہے کہ وہ مغرب کے رائج الوقت تصورات سے ہٹ کرکوئی بات ماننا اوراس پڑمل کرنا تو دور کی بات ہے، سننے کے بھی روادار نہیں ہوتے۔ میں صرف مغرب زدہ طبقے کی بات نہیں کر رہا۔ اسلام کے علم بردار، احیائے اسلام کی باتیں کرنے والے اور اسلامی سیاست کے لیے کام کرنے والے بھی ان تصورات ہے استے ہی متاثر ہیں جتنا کوئی بھی دوسرافمحض۔ان حالات میں قومیت کےمغربی تصور کوعذاب دانش حاضر قراردینایقیناایک جہاد کبیر سے کمنہیں ہے۔

تاہم بیخوشی کی بات ہے کداب مغرب میں قومیت کے تک نظریات کے بت آ ستہ آ ہت کر کے تو ث رہے ہیں۔اشتر اک سل یعنی فرعونیت کی بنیاد پرجس قومیت کے بٹلراورمسولینی وعوے دار تھاس کے خلاف خود مغرب میں ہی ایک دوسری نسلیت برمٹی تو میت ( بہودیت ) کے علم برداروں نے اتنا زور وشور سے براپیکنڈا کیا کہ وہاں بطراور سولینی تو برائی کے رمز (Simbol) بن گئے ،لیکن اشتر اُک نسل پر مٹنی ان کا دیا ہوا نصور قومیت کسی نہ کسی رنگ میں ابھی تک چلاآ رہا ہے۔اشتراک رنگ پہنی قومیت (ایارتھیڈ) کا فلیفہ ظاہر میں توختم ہوگیالیکن اس کے پیدا کردہ تعصبات ابھی تک موجود ہیں ۔اشتر اک زبان کوبھی اب مغرب نظرانداز کر رہاہے۔ وہال کثیر اللسانی قومتیں نہصرف موجود ہیں بلکہان کے تحفظ کی کوششیں تیز ہورہی ہیں۔امریکا کے ہیانوی اور کینیڈا کے فرانسیسیوں کی مثالیں اس باب میں بہت فمایاں ہیں۔ تاہم اب مغرب میں سب سے زیادہ زوراشر اک معیشت پردیا جارہا ہے۔اورائ بنیاد پراب بورپ میں ایک ابتا ئی قومیت جس کود بور بین بیشن اذم "کہا جاسکا ہے پروان بڑھائی جارہی ہے۔ اور مماش کے جارہی ہے۔ اب بورپ کے فتلف مما لک کی مشر کہ تہذیبی اقد ار مشتر کہ خبہی روایا ہے اور مماش سیاسی تصورات اور معاشی مفادات پر زور دیا جانے لگا ہے۔ یہ مشترک بور پی قومیت کے ابتدائی مظاہر ہیں۔ مشترک بور پی پاسپورٹ مشترک بور پی کرنی ، مشترک بور پی مارکٹ اور مشترک بور پی مواصلات سے بوسنیا اور ترکوں کو باہر رکھنے کی کاوشوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ ابھی تک مشترک بور پی مواصلات سے بوسنیا اور ترکوں کو باہر رکھنے کی کاوشوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ ابھی تک مشترک بور پی مواصلات کے بور پی قومیت کی اصل اساس مشتر کہ خبری روایات اور تہذیبی اقد ار بی ہیں ،اور یہی وہ بنیادی تصور ہے جس کا اسلام علم بردار ہے۔ جدید دنیائے اسلام کے ایک نے انداز سے احیا کے اسلام کے ایک نے انداز سے احیا کے اسلام کے ایک نے انداز سے احیا کے مشرادف بوگا۔

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

## حصيهوالات

سوال:-

اسلامی ریاست اور سلم سٹیٹ میں کیافرق ہے؟

جواب:-

اسلای ریاست تو و بی ہے جس کا میں نے ذکر کیا ہے۔ جھے نہیں معلوم کے مسلم سٹیٹ کا اس کے علاوہ کوئی نصورا گرآپ کے ذہن میں ہے تو وہ کیا ہے۔ بہر حال مسلم سٹیٹ سے مرادوہ ریاست ہو گئی ہے کہ جس کے تو انمین کا ڈھانچا وہ نہ ہوجو ایک خالص اسلای سٹیٹ کا ہوتا ہے، باوجو داس کے کہ عوام کی اکثریت اور حکمر ان دونوں مسلمان ہوں۔ اس تعریف کی رو ہے آٹ کے دور کی مسلمان ریاستیں ،مسلمان ریاستیں تو ہیں لیکن شایدان کو اسلامی ریاستیں نہیں کہا جا سکتا، اس لیے کہ ان میں سے بیش تر اسلامی ریاست کے فہ کورہ بالاتصور کو پورانہیں کرتیں۔

*سوال*:-

آپ نے اسلائی ریاست کا ڈھانچا جس اندازیس بیان کیاوہ نہایت کمل تھا اور جا مح بھی سوال یہ ہے کہ کیا خلافت راشدہ کے بعد بنوامیہ میں عمر بن عبدالعزیز اور پیلن میں ہشام بن عبدالرحمٰن کے علادہ کسی اور حکمران نے اس اسلامی سٹیٹ کی روح کو باقی رکھا؟ اور کیا خلافت راشدہ کے بعد کمی مسلم حکمران کے دورکواسلامی ریاست کہ سکتے ہیں؟

جواب:-

میرے خیال میں اسلامی ریاست کوئی تصوراتی ریاست نہیں ہے جو تحض تصورات کی دیا میں وجودر کھتی ہواور حقائق کی دیا ہے اس کا تعلق شہو میں نے ان گفتگوؤں میں تاریخ کے بہت سے واقعات سے مثالیں دے کرعرض کیا ہے کہ اسلامی ریاست ایک واقعی اور تاریخی حقیقت ہے۔ میں مختفر طور پراس کی وضاحت کر چکا ہوں کہ اسلامی ریاست رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے

کیے قائم فرمائی، صحابہ کرام نے اس کی توسیع کی اور ایک طویل عرصے تک اس کے بعد مسلمانوں نے اس کو کیسے چلایا۔ اس پورے دور میں اسلامی ریاست کے اجزائے ترکیمی اور بنیادی خصائص وہی رہے جو قرآن نے بیان کیے ہیں، یعنی اسلامی نظریے کی بالا دئی، اس کا بین الاقوامی کر دار، اندرونی معاملات میں اس کا طرز عمل اور افراد امت کے حقوق کا تحفظ وغیرہ ۔ بیسب پچھاس تعلیم اور قانون کے مطابق جاری رہا جوقر آن اور صاحب قرآن نے عطافر مایا تھا اور قائی کر کے دکھایا تھا۔ مسلمان حکم انوں کے دور میں غیر مسلموں کے حقوق کا تحفظ بھی تھا اور انسانیت پھلتی پھولتی تھا۔ مسلمان حکم انوں کے دور میں غیر مسلم بھی اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ یہود یوں کو عباسیوں اور امویوں کے دور میں مدر ہا تھا۔ اگر ان لا تعداد میں جو تحفظ حاصل رہا اس سے قبل بھی بھی اپنے یا غیروں کے دور میں ندر ہا تھا۔ اگر ان لا تعداد مسلمان حکم انوں میں سے چند کا کردار کی کو قابل اعتراض دکھائی و بتا ہے قواس کا میہ مطلب ہرگز مسلمان حکم انوں میں سے چند کا کردار کی کو قابل اعتراض دکھائی و بتا ہے قواس کا میہ مطلب ہرگز میں کہ ان برے حکم انوں کے دور میں اسلامی ریاست اپنے بنیادی اصولوں سے ہے گئی تھی۔

وراصل جب کی فرد یا معاشرے میں انحطاط آتا ہے تو اکثر و بیشتر اس انحطاط کے نقطہ آغاز کانتین نہیں ہو پاتا۔ آپ نے دیکھا ہوگا کہ ایک شخص برااچھا سلمان ہوتا ہے۔ پھر عرصے کے بعداس کے کردار وعل میں تبدیلی آجاتی ہے اور دو اتنا چھا سلمان نہیں رہتا لیکن سے تبدیلی کب شردع ہوئی اس کا نتین بہت مشکل ہوتا ہے۔ بہی کیفیت ریاست پر بھی صادق آتی ہے۔ بعض ریاستیں اچھی سلمان نہیں ہوتیں۔ اس کے ۔ بعض ریاستیں اچھی سلمان ہوتی ہیں اور بعض ریاستیں اتن اچھی سلمان نہیں ہوتیں۔ اس طرح ایک دور قابل فخر ہوتا ہے ادر دو سرا دور اتنا قابل فخر نہیں ہوتا۔ اور بیتر یلی ریاست کا ایک دور قابل فخر ہوتا ہے ادر دوسرا دور اتنا قابل فخر نہیں ہوتا۔ اور بیتر یلی ریاست کے حکمرانوں اور دوسرے قائدین اچھے ہوں تو ان کے دور میں ریاست کا کردار بھی قابل برسرا فقد اریابا اثر ہوتے ہیں۔ اگر قائدین اچھے ہوں تو ان کے دور میں ریاست کا کردار بھی قابل تعریف ہوتا ہے اور اگر قائدا چھے سلمان نہ ہوں تو ریاست کی مجموعی حیثیت بھی متاثر ہوتی ہے۔ اس لیے بہاں افراد کے کردار کود کھنے کے بجائے بنیادی طور پردیکھنا یہ ہوتا ہے کہ ریاست اپنے اس لیے بہاں افراد کے کردار کود کھنے کے بجائے بنیادی طور پردیکھنا یہ ہوتا ہے کہ ریاست انقورات سے دیاست نے انحاف اسلی ادر اساسی تصورات و کردار ہے تو نہیں ہئی۔ اگر اپنے ان تصورات سے دیاست نے انحاف کیا ہیں۔

چنانچ عام طور پرمسلمان فقہا اور مصنفین نے اس بارے پیل جو پچھکھا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ ریاست کے بگاڑ کے تین درجے ہوتے ہیں: ایک درجہ یہ ہوتا ہے کہ جولوگ ریاست کوچلارہے ہیں انہوں نے اقتدار و حکومت کو اس طریقے سے حاصل نہ کیا ہو جو اسلام میں جائز طریقہ ہے ، بیخی مسلمانوں کے اہل الرائے حضرات کی رضا مندی اور بیعت سے ، بلکہ وہ کسی الیے طریقے ہے برسرا قتدار آگئے ہوں جو قابل اعتراض ہے ۔ لیکن اس کے باو جو دریاست ہے مقاصد وہی رہیں، ریاست کا قانون و دستور بھی اسلای رہے ، اور سوائے اس کے کہ بعض مقاصد وہی رہیں، ریاست کا قانون و دستور بھی اسلای رہے ، اور سوائے اس کے کہ بعض مقرانوں نے بعض قوانین کونظر انداز کر کے اقتدار برورا پے ہاتھ میں لے لیا ہواور کوئی بوی تند میلی واقع نہ ہوئی ہو۔ یہ صورت حال الی ہے جسی کوآ پ جزوی انگاڑ کہ سکتے ہیں۔ یہ ایس بی تدری ہوجاتی ہے۔ خاہر ہے ایسے خص کو فائت و فاجر کا طعند دے کرمطعون کرنے سے کام نہ چلے ورزی ہوجاتی ہے۔ خاہر ہے ایسے خص کو فائت و فاجر کا طعند دے کرمطعون کرنے سے کام نہ چلے گاھی اسلامی رویہ یہ ہوگا کہ اس کو طعنے دیے کہ بجائے سمجھایا جائے اور تعلیم و تزکی ہے کہ دریعے راغب کیا جائے اورکوشش بھی کی جائے کہ جس تھم النی کی اس سے خلاف ورزی سرز دہوئی ہو تا کہ دور کی سرز دہوئی ہے تائی میں بازر ہے اور مزید خطا ف ورزی شرز دہوئی ہو تائے کہ جس تھم النی کی اس سے خلاف ورزی سرز دہوئی ہوتا کے کہ دور کی سرز دہوئی ہے تائے کہ دورہ اس سے خلاف ورزی سرز دہوئی ہوتا کے کہ دور کی سرز دہوئی ہوتا کے کہ دور اس سے بازر ہو اور مزید خطا ف ورزی شرک ہو ۔

بگاڑی دوسری صورت یا بگاڑ کا دوسر ادرجہ یہ ہے کہ فردیا حکمران جس راستے سے اقتدار میں آیا ہے وہ راستہ بھی قابل اعتراض تھا اور وہ فخص حکمرانی کا اہل بھی نہ تھا ،کیکن حصول اقتدار کے بعداس نے ریاست کے بنیادی اسلامی کردار اور معاشر سے کے اساسی اسلامی و ھانچے کو برقرار رکھا ہواور اگر کہیں اسلام کے اور شریعت کے بعض احکام کی خلاف ورزی کی بھی ہوتو ہے خلاف ورزی ریاست کے بنیادی اصولوں یا شریعت کے عموی مزاج کو مجروح نہ کرتی ہو۔

آخری درجہ بگاڑ کا یہ ہے کہ سیاسی اور ریاسی معاملات میں شریعت کے عموی کردار ہی کا انکار کر دیا جائے اور ریاست کے اسلامی کردار ہی کوشلیم نہ کیا جائے ، اسلامی تو انین کی بنیا دوں ہی کے وصانے کاعمل شروع کر دیا جائے ۔ حضرت حسین بن علی یا حضرت عبداللہ بن زبیر (رضی اللہ تعالی عنہما) کا جہاں تک معاملہ ہے، اس سلسلے میں میری نا چیز رائے یہ ہے (اور ہوسکتا ہے کہ آپ میری رائے سے اختلاف کریں) کہ ان دونوں جلیل القدر شخصیتوں کے دور میں جوتبدیلی رونملا ہوئی تھی وہ جزوی بگاڑتھا اور صرف پہلے درجے کا تھا۔ ان کے دور میں عدالتوں کا نظام قانون شریعت کےمطابق تھا،ریاست کا رائج الوقت دستورشریعت کےمطابق تھا،عدالتیں بھی اسلاف کے طریقوں کے مطابق کام کررہی تھیں، قاضی صاحبان تک تقریباً وہی کام کررہے تھے جوخلافت راشدہ کے دورے مطے آ رہے تھے۔ صدقات اور ٹیکس وصول کرنے کے نظام میں کوئی فرق نہ پڑا تقالميكن حكمران وقت أيك اليي طريق سے حكومت ميں آگيا تھا جوان محترم شخصيات كي نظر ميں قابل اعتراض تھا۔ ان حضرات نے محسوس کیا کہ آج صحابہ کرام کے جیتے جی امتخاب کے اِس طریقے کواگر تسلیم کرلیا جائے تو آئندہ کے لیے اس طریقے کواسلامی طریقہ سمجھ لیا جائے گا، اس ليے انہوں نے اس طریقے سے اختلاف کیا اوراس کے خلاف نہصرف آواز اٹھائی بلکہ تلوار لے کر میدان میں نکلے محابہ میں سے کچھاور حفرات ایسے تھے جن کا مرتبدان حفرات سے کی طرح کم نہ تھا، انہوں نے برجسوں کیا کہ یقینا برایک انحراف تو ہے اور شریعت کے ایک عظم کی خلاف ورزی تو ہے، لیکن پی خلاف ورزی اتنی بڑی نہیں ہے کہ اس کو بنیاد بنا کر تلوار اٹھا لی جائے اور مسلمانوں کوحکمرانوں کےخلاف صف آ را کر دیا جائے۔ بیرحالات کوسیجھنے میں اختلاف تھا، پیر رائے اوراندازے کا تفاوت تھا، دونوں آ راا بی اپی جگہ قامل احترام ہیں۔میری ناچیز تحقیق سے ہے کہ اس دور کے اکابر (صحابید تابعین) کی غالب اکثریت نے دوسری رائے کا احر ام کیا، جن کے نمائندہ حضرات میں حضرت عبداللہ بن عمر مجھی شامل تھے، جنہوں نے بیکہا کہ ہم نے چونکہ ایک بار بیعت کرلی ہے، لہذا ہم اس کی پابندی کریں گے اور جہاں تک جزوی بگاڑیا احکام الی کی خلاف ورزی کا تعلق ہےاس کوہم وعظ ونقیحت ہے دور کرنے کی کوشش کریں گے اور اس کے خلا ف تلوار نہیں اٹھا کیں گے۔ان حضرات کی بیرائے غالبًا اس لیے تھی کہا گر جزوی انحراف پر تلوارا ٹھانے کا طریقة قائم ہوجا تا تو آئندہ آنے والے ادوار میں کوئی مسلم ریاست اطمینان سے کارو بارسلطنت کو انجام نہ دے علی اور امت اسلامیہ کے ان مقاصد کی خدمت نہ کر سکتی جن کے لیے ریاست وجود میں آئی ہے۔اس کا نتیجہ ریہوتا کہ آنے والے دور میں مسلمان کمزور ہوکررہ جاتے۔

ان دونوں آ رامیں بلاشبہ بڑاوز ن ہے۔اب بیوفت نہیں ہے کہ ہم ہیہ بحث چھیڑیں کہ ان میں ہے کس رائے میں زیادہ وزن تھااور کس رائے میں زیادہ وزن نہیں تھا، وونوں شخصیتوں کی ا بنی اپنی آ راتھیں، دونوں اللہ کے ہاں پہنچ گئے،خلوص نیت کا اجر دونوں گروپ یا کمیں گے۔اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ رائے قائم کرنے میں خلوص نبیت کے باد جود فلطی ہو حائے تو اجر پھر بھی ملتاہے۔

سوال:-

اسلامی ریاست کا قیام فرض کفایہ ہے تو تحریک پاکستان پر نظر دوڑانے سے بتا چاتا ہے کے علما کی اکثریت نے اس تحریک کا ساتھ نہیں دیا تھا، کیا پاکستان کا قیام اسلامی شرا کط پوری نہیں كرتا تفاياده علا آپ كے اس بيان سے ناواقف تھے۔ جواب عنايت فرما كيں گے؟

اصولاً توبيه وال ان علامے ہی ہونا چاہيے جنبوں نے قيام پاکستان کی مخالفت کی تھی۔ میں ان کی طرف سے جواب نہیں دے سکتا کیکن میں آپ کی اس رائے سے اتفاق نہیں کرتا کہ علما ک اکثریت نے قیام پاکستان کی مخالفت کی تھی۔ بیتاریخ کی ایک بہت بری غلط بیانی ہے۔علما کی اکثریت نے تو تحریک پاکستان کی حمایت کی تھی۔جن لوگوں نے اس تحریک کی مخالفت کی وہ محض تنتی کے چند نام ہیں۔ بیحضرات جنہوں نے مخالفت کی وہ مسلم امدے ممل خلوص و ہمدروی رکھنے کے باو جود اورا پنے تقوے اور اخلاص کے باوجودا پنے جذبہ حب الوطنی کی بنا پرانگریز وشنی میں اتنا آ کے نکل گئے کہ آئندہ حالات کا تجزیدان کے لیے بہت مشکل ہوگیا۔ انہوں نے سیمجھا، یا کسی نے ان کے ذہن میں میہ بات بھادی کہ انگریز ہی اپنی بقااوراہیے اثر ورسوخ کے تسلسل کو باتی رکھنے کے لیے ملک کو دوحصوں میں تقسیم کرنا جا ہتا ہے اورای لیے کا نگرس اورمسلم لیگ کو کھڑا کیا گیا ہے۔ان میں سے بعض حضرات کی تحریریں میں نے پردھی ہیں،ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کے بعض خدشات میچ تھے اور بعض غلط بہر حال جولوگ دنیا سے چلے گئے ان کے بارے میں رائے زنی شاید مناسب بھی نہیں ہے۔لیکن تاریخ کے طالب علم کی حیثیت سے جھے حق ہے کہ میں

اس سلسلے میں کوئی رائے رکھوں ، آپ کوجھی بیرحق ہے کہ آپ جورائے درست سمجھیں اس پر قائم رہیں ، کیکن اس تمام تر کے باوجود حقیقت بیہ ہے علما کی اکثریت تحریک پاکستان کی حامی تھی۔ سوال:-

کیا پاکستان یا عالم اسلام کی کوئی ایسی تنظیم یا فرد،خلافت راشدہ کی روح کے مطابق قیام معاشرہ کی جدوجہد کررہی ہے۔ موجودہ دور میں اسلامی سٹیٹ کس طرح قائم ہو کتی ہے؟ جواب:-

يى جب اسلامى رياست كى بات كرتا مول توميرى مرادكوكى الى چيزميس موتى جوكسى خلایا فضامیں کہیں موجود ہے اور اسے زمین پر لا کراس طرح لگادیا جائے جیسے بودا لا کر زمین میں لگایاجاتا ہے۔ اسلامی ریاست مسلم امدے اندرے خود بخود پیدا ہوتی ہے اور الحمد للدونیا کے مختلف ممالک میں بیرکوشش موری ہے، یہاں پاکتان میں مسلم امرکاایک قابل ذکر حصر موجود ہے، يهال كوك اس بات برايمان ركعت بين كدورجديد بين اسلامي رياست كاقيام وفت كانقاضا ے، یہاں کے لوگ اسلام کے مقاصد کو پوراکر ناچاہتے ہیں، اگر چایمان کی مزوری کے لجاظ ہے ان میں اتنا بی تفاوت ہے جنتا کہ عام ملمانوں میں ہوتا ہے۔ اس وجہ ہے اس سلسلے میں زیادہ كامياني نعيب نيين مورى - تاجم مجمع يوع ض كرن ويجيك باكتان بين نفاذ اسلام ك سليل میں دیگر ممالک کی نسبت کوششیں زیادہ کامیاب رہی ہیں، مایوی کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ پاکستان میں اسلامی قانون سازی، اسلامی معاشی نظام کی تفکیل، دستورسازی اور تعلیم کے میدان میں اسلامی نقط نظرے خاصا کام ہوا ہے۔ تاہم دیگر اسلامی ممالک کے مقابلے میں تعلیم کے پاپ میں سعودی عرب میں نسبتا زیادہ بہتر اور دیریا کام مواہے۔ ایران میں اسلامی اقتصادیات کے بارے میں اسودان میں معاشیات اور بینکاری کے بارے میں اور ملائیٹیا میں اسلامی بینکاری اور انشورنس ( تکافل ) کے بارے میں قابل قدر کام ہوا ہے اور بیمما لک ان معاملات میں دوسروں

اگرامت كافرادين جذباورخلوص موجود بوتواسلاى سياست وجودين آكريك

اس کے لیے محض سیاس میدان میں کام کرنائی کافی نہیں۔اصل ضرورت تعلیم ، دائے عامد کی بیداری ، مسلم ذہن کی تفکیل اور کر دارسازی کے میدانوں میں کام کرنے کی ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ کام کسی ایک فردیا جماعت کے کرنے کا نہیں ہے ، بلکہ یہ پوری قوم کے کرنے کا کام ہے۔ پوری قوم کے دانش ور ، معلمین ،اخبار تو یس ،مصنفین ،ادیب اور سیاسی قائد سب ل کراس کام کوکریں کے قوید کام ہوگا۔ سوال:۔

کیامعلمین کواجرت دینا جائز ہے؟ بید صرت عثمان کے دور میں ہواتھا، کیکن آ مخصور صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں ہواتھا، کیکن آ مخصور صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں معلم قرآن مردوزن کواجرت نددی جاتی تھی۔ کیا حضور ہرتعلیم کومفت کرنا چا ہے تھے یا تعلیم اسلام کو۔ امام شافعی ، اور امام مالک نے اس اجرت کو جائز کہا ہے، دیگر ائمہ بھی بی نقط نظر رکھتے ہیں۔ اس سلسلے میں ریاست کی کیاذ مدواری ہے؟

جواب:-

احادیث نبوی اوراقوال ائمہ یا تعالی صحابہ میں کوئی تعارض نہیں ہے۔ جہاں تک سے
مسئلہ ہے کہ تعلیم عام کرنا ریاست کی ذمہ داری ہے اس میں بھی دورائے نہیں ہیں ، امت مسلمہ
رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی جانشین ہے، اس کوہ ہتمام فرائفن میں یُعَلِّم ہُم الْکِتْبُ وَالْمِحْمُمَةُ
الله علیہ وسلم نے انجام دیے۔ حضور کے اولین فرائفن میں یُعَلِّم ہُم الْکِتْبُ وَالْمِحْمُمَةُ
الله علیہ وسلم نے انجام دیے۔ حضور کے اولین فرائفن میں یُعَلِّم ہُم الْکِتْبُ وَالْمِحْمُمَةُ
ویُورِ تِیْفِهِمُ (البقرۃ ۲۹:۲۹) شامل ہے، یعنی تعلیم، کتاب و حکمت اور تزکیہ، کردارو مجل ریاست،
جانشین رسول ہونے کے ناتے ان فرائفن کوانجام دینے کی پابند ہے۔ ریاست میکام بلا معاوضہ،
بلا استثنا اور بلا روک ٹوک کرے گی۔ ریاست کے وسائل اگرنا کافی ہوں تو ریاست اس کے لیے
اضافی ٹیکس لگاسکتی ہے۔ لیکن رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے جن احادیث میں تعلیم قرآن کی
اجرت لینے ہے منع فرمایا، وہ اس صورت میں ہے جہال کوئی شخص ان فرائض کی ادائیگی کے لیے
لیخن تعلیم قرآن بلکہ اس طرح او ان ، امامت وغیرہ کے لیے کل وقتی طور پر فارغ نہ ہو۔ اگروہ جز
قتی طور پر تعلیم قرآن کا کام کرتا ہواوران کاموں کے لیے اس نے اپنے کوفارغ نہ کیا ہوتواس کے
لیے معاوضہ لیما نہ آئی جائز ہے نہ کل جائز تھا۔ اس صورت حال میں تمام فقہا کی بھی رائے ہے۔
لیے معاوضہ لیما نہ آئی جائز ہے نہ کل جائز تھا۔ اس صورت حال میں تمام فقہا کی بھی رائے ہے۔

JDress.co

لیکن اگر کوئی شخص کل وقتی طور پر تعلیم قرآن اور ایسے دیگر دینی فرائض کی ان ذمہ داریوں کو ادا کرے اور اس کام کے لیے خود کو دوسرے مشاغل سے فارغ کر لے اور اپنے بیٹ اور بچوں کو پالٹے کے لیے روزی کمانے کا وقت بھی اس کے پاس نہ بچے ، تو اس کوسر کاری خزانے سے یا مسلمانوں کے چند ہے ہے تخواہ دینا جائز ہے۔ رسول الدصلی الدعلیہ وسلم نے جب صحابہ کرام میں وہی یا دنیوی ذمہ داری پر بھیجا یا کوئی کل وقتی کام سونیا تو اس کے لیے آپ نے اجرت دی۔ آپ نے حضرت عمر کو کسی کام کے لیے بھیجا تو واپسی پر آپ نے اس کام کی تخواہ ان کو اداکی بیجا تو واپسی پر آپ نے ناس کام کی تخواہ ان کو اداکی بیجے قبول کرنے میں حضرت عمر کو کتام صحابہ نے خواہ میں سنجا لئے پر معاوضہ اداکر تامنظور فر مایا۔ اس طرح حضرت ابو بکر صدیت کی اور آپ نے خود بھی یہ معاوضہ لینا تبول فر مایا۔ اس طرح تمام خلفا کے راشدین نے بھی سرکاری خزانے سے کل وقتی فرمداریوں کی بنا پر معاوضہ لیا۔ اس لیے جو خلفا نے راشدین نے بھی سرکاری خزانے سے کل وقتی فرمداریوں کی بنا پر معاوضہ لیا۔ اس لیے جو افراد کل وقتی فرمد داریاں سنجالیں گان کو ادائیگی کی جائے گی۔ صدیت کا اطلاق جزوقتی اور اسکی کام پر ہوتا ہے اور صحابہ وفتہا کی رائے کا اطلاق کر وقتی کام پر۔

سوال:-

موجودہ دور میں انتخاب کا طریق کار غیر اسلای ہے۔ کیا نہ ہی جماعتوں کو ان انتخابات میں حصہ لینا چاہیے۔اس انتخابی طریق کارکو باقی رکھتے ہوئے کس طرح اسلامی قانون سازی کا کام ہوسکتا ہے؟

جواب:-

جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ موجودہ رائج الوقت انتخابی طریق کار کمل طور پر اسلامی ہے پانہیں۔اس بارے میں کچھ کہنا دشوارہے۔اس نظام کواصلامی نقط نظر سے دیکھ کراس کی فیر اسلامی چیز دں کو بدل کر یاان کی اصلاح کرےان کو اسلامی رنگ دیا جاسکتا ہے۔ رہا بیسوال کہ اس قتم کی اصلاح کے بغیر اس انتخابی طریق کار میں حصہ لیا جائے یا نہ لیا جائے تو آج سے سوسال بہتے جب سے دنیا ہے اسلام میں جدیدا نداز کا مغربی طریق انتخاب متعارف ہوا ہے، علمائے کرام

کی اس بارے میں دوآ را ہوگئی ہیں۔ بعض حضرات کا خیال بید ہا ہے کہ اس انتخابی طریق کارہیں حصد ندلیا جائے۔ اس لیے کہ اس انتخابی طریق کار ہیں حصد ندلیا جائے۔ اس لیے کہ اس انتخابی طریق کار ہیں حصد لینے کا مطلب بیہ ہے کہ اس کوہم نے متمام کر ور بول اور خامیوں کے باوجود تنظیم کرلیا ہے اور سند تشکیم ورضا بخش دی ہے۔ پچھاور لوگوں کا خیال ہے کہ اس انتخابی طریق کار میں حصد لینا چاہیے اور اندر جا کر ہمیں اس کی اصلاح کی کوشش کرنا چاہیے۔ یہ مسئل نصوص ہے متعلق نہیں ہے، اجتہادی مسئلہ ہے۔ علا سے کرام اس کوهل کر سکتے ہیں۔ سوال:۔

نہایت احترام ہے گزارش ہے کیٹورت کی سربراہی کے بارے میں اپنی رائے بغیر کسی ابہام کے صاف اور دوٹوک الفاظ میں بیان فرما کمیں۔شکر ہید۔

جواب:-

فقها کی واضح ترین اکثریت جس میں استثنانیایت معمولی اور واجی ہے، شایدایک دو
افراد کا استثنامو، ور نبٹر و ع سے لے کرآئ تا تک عالب اکثریت، اسلامی ریاست کی جمرانی کے
لیے مرد ہونا شرط قرار دیتی چلی آئی ہے۔ یہ حضرات قرآن کی ایک بالواسط آیت (اس بارے
میں کوئی صرت نص نہیں ہے) اکر بچاک قو اُمون ن علی النسآء ہے استدلال کرتے ہیں جو
ایک بالواسط استدلال ہے اور اس کے باتھ ایک حدیث ہے جو حضرت الو بحر ہ تا ہے مردی ہے
اور جنگ جمل کے موقع پر بیان ہوئی تھی۔ روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے بیان کیا
اور جنگ جمل کے موقع پر بیان ہوئی تھی۔ روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہے اس پر آپ نے
فرمایا: - ان یقلح قوم و لوا امر ہم امراة (۱) اس روایت کی بنا پر فقہا نے کہا ہے کہ عورت
اسلامی دیاست کی سریماہ نہیں ہوسکتی۔ لیکن بعد میں جب ایسے عوامل بیش آئے کہ دیاست کی

أن منن نسائى: كتاب آداب القضاة، باب النهى عن استعمال النساء فى النحكم ٢٢٨، مسعيح مستدرك حاكم: ٢٢٨، كتاب الفضاء فكر إضلام أميرالمؤمنين على ٢٢٨، كتاب الفض، بخارى: كتاب المفازى، باب كتاب النبى الى كسرى و قيصر ١٠٠١، ٢١، كتاب الفض، باب الفضة التى تموج كموج البحر ٢٠٠١،

سریرایتی اور حکومت کی سربرای الگ الگ ہوگئی تو سوال یہ پیدا ہوا کہ کیا سربراہ حکومت پر بھی اس ممانعت كا اطلاق موتا ہے يانبيں \_ چنانچ لعض مما لك ميں جب خليفد كے ماتحت سلطان مونے گلے تو وہال عورت کے تخت حکومت پر بیٹھنے کا سوال پیدا ہوا ، جیسے ہندوستان میں رضیہ سلطان کی مثال ، یا اس قتم کی دیگر مثالین ، تو اس میں بھی علا کی دورا ئیں ہو کیں۔ پچھ حضرات نے کہا کہاس طرح کی ماتحت حکمران عورت ہوسکتی ہے۔اکٹریت نے اب بھی بہی کہا کہیں ہو سکتی۔نواب بھویال کی وفات کے بعد جب محسوں کیا گیا کہ اس کی بیٹی کوتخت پر نہ بٹھایا گیا تو ۔ اُ انگریزمسلمانوں کی اِس ریاست کو ہتھیا لے لگا۔اس پراس دور کے ایک بہت بڑے عالم حضرت مولاتا اشرف علی تھانوی نے فتوی دیا کہ سربراہ حکومت کا معاملہ اور ہے اور سربراہ ریاست کا معاملداور ہے۔اور خاص طور پر الی سر براہ حکومت جہاں اختیار پارلیشٹ کے پاس ہواوروہ یارلینٹ کےمشورے کی پابند ہو،اورتحریری دستور کےمطابق کام کرنے کی پابند ہو۔اس صورت حال میں عورت وہاں سر براہ حکومت ہو سکتی ہے۔ بیٹوی مولانا کی کتاب احداد الفتاوی میں موجود ہے۔اگر چرحقیقت بیہ ہے کہ علما کی اکثریت نے اس سے اتفاق نہیں کیا۔اس کے علاوہ دورجدید کےمشہور سکالرڈ اکٹرمعروف دوالیبی کا نقط نظریہ ہے کہاس روایت کاعورت کی حکمرانی کے جوازیاعدم جواز سے کوئی تعلق نہیں ہے، بلکہ اس حدیث کامنہوم بیہ ہے کہ حضور نے مردوں کی ندمت کی ہے کہ اس قتم کے معاشرے کے مرد بڑے ٹالائق ہوں گے کہ ان کے ہوتے ہوئے ا کیے عورت مسلم ان ہے۔ اس کی مثال ڈاکٹر معروف دوالیبی کی رائے میں یوں ہے کہ اگر کسی مخض کا باپ زندہ ہواوراس کی کثیر اولا دہواور باپ کے بیجائے ان کا چچاان کی دیکھ بھال اور ر کھوالی کرتا ہوتو کہا جائے گا کہ وہ باپ بڑا ٹالائق ہے کہ جس کے ہوتے ہوئے اس کی اولا و چیا کے مکروں پر پڑی ہے۔ طاہر ہے کہ یہ بات چیا کے خلاف نہیں بلکہ باپ ہی کے خلاف مجھی جائے گی۔ بینقط نظر ڈ اکٹرمعروف دوالیبی کا ہے۔

سوال:- `

اسلام میں واضح طور پر فارم آف گورنمنٹ نہیں ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے

دور کے بعد بھی کوئی ایساسلسلہ دکھائی نہیں دیتا، اس کی وجہ کیا ہے؟

جواب:-

میں نے یہ بات بار بارد ہرائی ہے کہ اسلام کے بنیادی اصول وکلیات میں ریاست كعموى كرداراورمقاصد كانتين كياكيا بجورياست كى بنياد بين فظام حكومت كاتفصيلي وهانجا اس کیے تعین نہیں کیا گیا کہ یہ بذات خود مطلوب نہیں ہے۔ یکٹ ایک طریق کارہے جس سے وہ مقاصد حاصل کیے جاتے ہیں جواسلامی سٹیٹ کی بنیاد ہیں ،اس بنا پر حکومت کی کوئی متعین اور طے شدہ شکل بیان نہیں کی گئی۔ دوسرے یہ کہ حالات و زمانے کے بدلنے سے حکومت کی تشکیل کے تقاضوں میں تبدیلی ہوسکتی ہے۔البند مقاصدریاست تبدیل نہیں ہوسکتے واس لیے کہ حکومت کی ظاہری شکل یااس کے انتظامی ڈھانچے سے زیادہ اس کے مقاصد کو حاصل کرنا مطلوب ہے۔اور وہ اسلام میں واضح طور پر بیان کرویے گئے ہیں۔رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے بعد سے لے کر سلطان عبدالوحیدخان تک اسلامی حکومت قائم رہی ہے۔ ۱۹۲۷ء میں سلطنت عثامیہ کے زوال تک اسلامی ریاست قائم تھی اوران اسلامی مقاصد کوکسی نہ کسی حد تک بورا کر رہی تھی جو میں نے اسلامی ریاست کے حوالے سے اپنی گفتگو میں بیان کیے ہیں۔لیکن جوں جوں مغربی طاقتوں کا اقتدار پھیلنا چلا گیا بیخصوصیات و مقاصد ختم ہوتے چلے گئے۔ آج خلافت کی بات کرنے والا بنیاد پرست کہلاتا ہے۔خلافت پربات کی جائے تو پوری دنیا کے کان کھڑے ہوجاتے ہیں۔ پچھلے سال میں لندن میں تھا جب بعض مسلمانوں نے دہاں ایک خلافت کانفرنس منعقد کی۔ یورا برطانوی پریس، پولیس اورعوام اس طرح چوکنا ہو گئے، جیسے کہیں ہے وہشت گردیا لوٹ مار کرنے والے آ م المح ہوں جو پورے برطانوی معاشرے کو تباہ کروینا جاہتے ہوں۔ میں جب انگلتان میں واخل ہوااورائیر پورٹ پراپنا پاسپورٹ پیش کیا تو مجھے و کھ*ے کہ سمجھا گیا کہ پیخف شاید*یہاں خلافت قائم كرنے آيا ہے۔ انہوں نے مير بے سامان كواس طرح چيك كيا كمشايداس ميں كوئى اسلامى بم چھیا ہوا ہے۔ بدروبہ جان بو جھ کرا ختیار کیا جاتا ہے۔خودمسلمانوں کوخلافت کے بارے میں اتنا بدراه رو، ژولیده فکراور برگشته کیا جار ہاہے کہ آج مغرفی تعلیم یا فتد مسلمان خلافت کا نام لینے سے شرمانے گلے ہیں۔ یہی حال رہاتو کل جہاد کا نام لینے سے شرمائیں گے اور پر سول دو حرب احکام کی باری آئے گی۔ dubooks.wo

s.wordpress.com جهثاخطبه عجرت أوراس كاقلسف BELEEF GIBUCE

國際情報學院教育學院 医阿克勒氏病 医克里克氏 医克里克氏 医克里克氏 医克里克氏 医克里克氏病 医克里克氏病 医克里克氏病 医多种种 医神经病 人名英格兰人姓氏克里特的变体

E.MOIdPre

books.wordpress.

## بسم الثذالرحن الرحيم

## نحمده ونصلي على رسوله الكريم وعلى آله واصحابه اجمعين

قابل احترام جناب وائس چانسلرصاحب، اساتذه کرام، برادران محترم، خوابران مکرم!

 1055.CC

اور نہ غزوہ بدر کی فتے مبین کا تاریخ ساز واقعہ اسلامی کیلنڈر کا نقطہ آغاز قرار دیا جا سکتا ہے۔ سخابہ کرام نے فتح کم کو بھی اسلامی کیلنڈر کی بنیا ونہیں تھم رایا۔ بیسب تاریخی واقعات اپی اپنی جگہ بڑے اہم تھے لیکن صحابہ نے ان تمام اہم واقعات کونظر انداز کر کے جمرت کو اسلامی تقویم کی بنیا و کے طور پر قبول کیا اور اسی وقت ہے جمری کیلنڈر کو تمام مرکاری اور غیر سرکاری امور کے لیے اپنالیا گیا۔ اگر اس نقط نظر ہے اس پر غور کیا جائے کہ جمرت میں آخروہ کون کی ایکی اہم بات تھی کہ جس کی وجہ ہے اس کو اسلامی کیلنڈر کی بنیا دینایا گیا تو ہمارے سامنے جمرت کا ایک نیا مفہوم انجرتا ہے جس ہے ہم میں سے بہت سے مانوس نہ تھے۔ ہجرت کا ایک نیا فلسفہ ہمارے سامنے آخر ہما ہے جس کی ہوت پر ایک فلسفہ کار ہم ہی غور کیا گیا ہے ۔ اس اعتبار سے اگر قر آن کا مطالعہ کیا جائے تو پتا چاتا ہے کہ جمرت محض ایک تاریخی واقعہ ہی نہیں بلکہ یہ ایک پیغام اور تصور ہے جس کی پشت پر ایک فلسفہ کار جمرے مسلمانوں کی فی زندگی ، اجتماعی تفکیل ، بین الاقوامی وجود اور بین الانسانی کر دار سے عبارت ہے۔

مفکرین اسلام اور شارعین حدیث نے قرآن پاک کی متعلقہ آیات اور سرکار دوعالم صلی الدعلیہ وسلم کے متعلقہ ارشادات کوسا منے رکھ کر بجرت کی مختلف اقسام وانواع بیان کی ہیں۔
پھرایک تاریخی دافتے ،ایک پیغام اور فلنفے کا ماخذ ہونے کے علاوہ بجرت کا تصور بمسلمانوں کی بین الاقوامی سردار کا ایک بڑا بنیادی ستون ہے ۔خود حضور علیہ الصلاۃ والسلام کے زمانے میں جو بجرتیں ہوئیں یا آپ سے پہلے انبیائے کرام نے جو بجرتیں کیس ان میں سے قریب قریب سب میں ایک International Dimension یعنی ایک بین الاقوامی جہت بھی بھارے سامنے آتی ہے۔لیکن پہلے ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ بجرت کے فقلی اور لغوی معنی کیا بیں۔اس انتوامی معنی کیا بیں۔اس انتوامی کے بڑھانے کہ بھرت کے فقلی اور لغوی معنی کیا بیں۔اس انتوامی کے بین دیکھنا ہے کہ بجرت کے فقلی اور لغوی معنی کیا بیں۔اس انتوامی کے بڑھانے کہ بھرت کے فقلی اور لغوی معنی کیا

عام طور پرجد ید مصنفین نے بالعموم اور مغر بی مصنفین نے بالخصوص ہجرت کوفرار کے معنوں میں استعال کیا ہے۔انگریز کی زبان میں جن لوگوں نے سیرت پر کتا ہیں لکھی میں اس میں وہ ہجرت کا جب ترجمہ کرتے ہیں تو یا تو فرار لین Flight کرتے ہیں یا ترک وطن نین Migration کرتے ہیں۔ کوئی اس کا ترجمہ مارچ کرتا ہے تو کوئی اس کا ترجمہ اصطلاحات ہیں جن میں سے ہرایک کا ایک الگ مفہوم اور پس منظر ہے۔ اس خاص مفہوم اور پس منظر ہے الگ کر کے اس اصطلاح کو بھیا دشوار ہوتا ہے۔ علاوہ ازیں بیسب مفہوم ہجرت کے کی ایک پہلو کوتو ظاہر کر سکتے ہیں لیکن ان میں سے کی بھی لفظ کے ذریعے ہجرت کا کلی اور مجموعی مفہوم ہمارے سامنے نہیں آتا۔

جحرت كالفظ عربي زبان ميس تين مختلف معانى كي لياستعال موتاب.

ہجرت کا ایک مفہوم ہے کسی چیز کوڑک کر دینا یا کسی چیز سے لاتعلق ہو جانا۔قرآ ن پاک میں بیرلفظ اس مفہوم کے لیے متعدد باراستعال ہوا ہے۔مثلاً ارشاد ہوا ہے: وَاهْجُو ُ هُمُهُ هُجُوًا جَمِيلًا (المزمل٤٠٠١) كمان ساس طرح خوب صورتى اورا چھ ظريقے سے لاتعلق ہو جاؤ کہ تمہارا رستہ ان سے الگ ہو جائے۔ایک جگہ قر آن پاک سے لوگوں کی غفلت کا ذکر کرتے ہوئے بتایا گیا کہ دوز قیامت خدائے بزرگ و برتر کے در بار میں پغیمر شکایت کریں گے أورع صُكري كي نَيَارَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّحَدُوا هذَا الْقُرُانَ مَهْجُورًا (الفرقان ٢٥٠:٣٠)ك اے میرے پروردگار! میری قوم نے اس قرآن کو ترک کر دیا تھا۔ ایک اور جگہ ارشاد ے:- ''وَالرُّ جُوزَ فَاهُجُو" (المدرْم : ٥) لعني گندي باتوں كوترك كردو\_ان سبآيات ميں ہجراور ہجرت کالفظ ترک کے مفہوم میں استعمال ہوا ہے۔اردو میں بھی ہجراوروصل جدائی اور ملاپ كمعنول مين استعال بهوتا ہے۔اس ميں بھي عليحد گي اور جدائي كانصور موجود ہے۔ عربی زبان میں ہجر کے دوسر مے معنی بدگوئی کے بھی ہیں، کوئی شخص اگر بدگوئی کرتا ہے تواں کی گفتگو کے لیے عربی زبان میں ہاجرات، ہجراور مہاجر (بفتح الممیم) کے الفاظ استعال ہوتے ہیں۔ یہاں بھی کسی چیز کواس کی برائی اور ناپسندیدگی کی وجہ سے چھوڑ دینے کا مفہوم لکاتا ہے۔

س- ای طرح ہجر کے معنی شہر کے بھی ہیں ،ادراس مفہوم میں بھی جدائی کا نصور موجود ہے۔

nordpress.com

ایک شخص صحرائی زندگی کی آ زادی اور بدویت کو چھوڑ کرشہر میں آبستا ہے۔اس عمل کے لیے'' تیج'' کی اصطلاح استعال ہوتی ہے۔شہر کے لیے ہجر کا لفظ بھی استعال ہوتا ہے۔ان نتیوں مفہوموں میں چھوڑ دینے اور ترک کر دینے کامفہوم شترک ہے۔

ان تمام معانی سے ایک مفہوم جومشتر کہ طور پر ظاہر ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ کی جگہ، کسی مقام یا کسی نظر ہے یا پچھ لوگوں سے اس طرح جدا ہو جانا کہ ان سے بالکل علیحہ گی ہوجائے، ہجرت کے مفہوم میں شامل ہے۔ قرآن پاک کی بعض آیات میں ججرت کا لفظ ای جامع مفہوم میں استعال ہوا ہے جیسا کہ پہلے دی گئی مثالوں سے اندازہ ہوتا ہے۔ لیکن بعض احادیث میں ایک روحانی اور فکری التعلق کے لیے بھی ہجرت کا لفظ استعال ہوا ہے۔ ایک مشہور حدیث ہے جس میں رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) نے فرایا: المعها جرمن هجو مانھی اللہ عند (۱) کہ مہا جروہ ہے جو ہراس چیز سے دوحانی اور فکری تعلق توڑ لے جس سے خدا نے منع فرمایا ہے۔ یہ بات آپ نے اس لیے فرمائی کہ جب مدید ہجرت کی گئی اور اس دور کے لحاظ سے ایک بڑی آبادی نے قبل ماؤل کی بوجائے میں اور ہجرت کی قبل ہوجائے۔ اس مفہوم کولوگوں کے ذبی نشین رکھنے کے ہجرت کا داخلی مفہوم نظروں سے او جمل ہوجائے۔ اس مفہوم کولوگوں کے ذبی نشین رکھنے کے لیے حضور علیہ الصلا ق والسلام نے فرمایا کہ ہجرت دراصل ایک اندرونی رویے اور داخلی طور پر ایک قبلی علی کا خرمای کا نام ہے۔

قرآن پاک کے مشہور مفسر اور ماہر لغت علامہ راغب اصفہانی نے اپنی "مفردات القرآن" میں لکھا ہے کہ جرت کے تین معانی ہیں: جسمانی طور پران چیزوں،

ا صحيح البخارى: كتاب الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه و يدها: ١٣٠٠ كتاب الرقاق، باب الانتهاء عن المعاصى ٩٠٥ ٣٣٤، سنن أبى داؤد: كتاب الجهاد، باب فى الهجرة هل انقطعت ١٠٣٠، سنن نسائى: كتاب الإيمان و شرائعه، باب صفة المسلم ١٠٥٠١، الن كاده مسند امام احمد، معجم صغير طبرانى، سنن بيهقى، شعب الإيمان اور الأدب المفود وغيره كل كتب مديث على يحديث مقول ب

besturdub'

علاقوں، افراد ونظریات سے لاتعلقی اختیار کر لیہا جواللہ ادر رسول کے دشمن اور اس کے نظام کے باغی اور اسلای ریاست کے دشمن ہوں۔ یہ تو جسمانی ہجرت ہوئی۔اس کے بعد دوسرا درجہ قلبی ہجرت کا ہے کہ انسان دلی طور پر ان تصورات ونظریات کو نا پیند کرتا ہو جو اسلام کی تعلیم ہے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔اور تیسراورجہ فکری ہجرت کا ہےجس کےمطابق ایک شخص مسلسل فکری سفرا فتلیار كرتا ب اوراس فكر كے تحت براس بات كو قبول كرنے سے انكار كرتا چلا جاتا ہے جو اسلام اور حق كمنافى مو-اس لحاظ سے جرت الك الى فكراورسوچ كانام ب جوالك مسلمان كو مرالي فكريا تصور سے التعلق کروے جوہنی برحق نہ ہو بلکہ بنی برباطل ہو۔ بیا یک رویہ اور طرزعمل کا نام ہے جو زندگی کے کسی بھی مرطے پر اختام پذیر نہ ہوگا۔ انسانی زندگی میں اس کا اختیام انسانی زندگی کے اختتام کے ساتھ ہی ہوگا۔ جب تک انسان غور وفکر اور عمل وکر دار کی دنیا میں رہتا ہے تو ایسے مواقع مرروز بلكبه برلحدة تے بى رہے ہيں جس ميں اس كوبي فيصله كرنا پر تا ہے كداس كوجس فكريا نظريے ے سابقہ پیش آیا ہےوہ فکر وفلسفہ اسلام کی تعلیمات کے موافق ہے یانہیں۔اور جوں ہی اس کویہ احساس ہوجائے کہ پینظریہ یا تصور اسلام ہے ہم آ ہنگ نہیں ہے تو اس کوترک کر دینا پڑتا ہے۔ اس فکری اور دہنی ہجرت میں ایسے مواقع بھی آتے رہیں گے جہاں اس کوان چیزوں سے قطع تعلق كرنے كے ليے بڑى جرأت، پختنى كرواراوراصابت رائے كي ضرورت پيش آئے گی مسلسل اس طرزعمل کواختیار کرنے کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ فکری اور دبنی عدم ہم آ جنگی کے خلاف جہاوا یک مسلمان کو ای جذبہ جمرت کے تحت باطل کے خلاف سینہ سربھی کردے گا۔

ممکن ہے اپنی پوری جسمانی زندگی میں کسی مسلمان کو جسمانی طور پر ہجرت کرنے کی ضرورت ہی نہ پڑے اور مسلمانوں کی نسلوں کی نسلیں اور قو موں کی قو میں ایسی گزرجا کمیں کہ انہیں جسمانی ہجرت کرنے کا موقع پیش نہ آئے ۔ لیکن کم از کم فکری اور نظریاتی ہجرت تو زندگی میں بار بارکرنی پڑے گی ، بشر طیکہ انسان ہمیشہ حق کو قبول کرنے کے لیے تیار ہواور باطل نظریات سے بارکرنی پڑے گی ، بشر طیکہ انسان ہمیشہ حق کو قبول کرنے کے لیے تیار ہواور باطل نظریات سے براءت کا جذب اس میں موجود ہو۔ شاید ای مفہوم میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ جب تک جہاد جاری رہے گا ۔ اور ایک دوسری روایت میں فر مایا کہ جب تک

دنیا قائم ہے جہاد بھی جاری رہے گا یعنی بیزندگی دراصل حق وانصاف کو قائم کرنے کے لیے اور باطل سے مقابلے اور کفروشرک کے خلاف جدو جہد کرنے کی غرض سے ایک مسلمان کو دی جاتی ہے۔ پس جس طرح اس جدو جہد کی کوئی انتہا یا نقطہ تھیل نہیں ہے اسی طرح روحانی اور فکری جمرت کابھی کوئی نقطہ وانتہا یا نقطے و بھیل نہیں ہے۔ مینموم قرآن یاک ادراحادیث میں جابجابیان ہواہے۔ ای مفہوم کے لحاظ ہے بعض شارحین حدیث نے جحرت کی دواقسام قرار دی ہیں: ایک ظاہری جرت اورایک باطنی جرت، ظاہری جرت میں ان تمام چیزوں کا ترک شامل ہے جو مادی طور پرانسان کومقاصد عالیہ سے عافل کرتی ہیں۔ مادیات سے بالاتر رہنے کی اس جہدمسلسل میں بعض اوقات انسان اپناسب پیچھٹی کہ گھر بارتک چھوڑنے پر مجبور ہوتا ہے جو ہجرت کا سنب سے اعلیٰ درجہ ہے۔ بعض اوقات آیسے حالات پیش آتے ہیں کہ آیک مردمومن دوسرے مادی اسباب کو بھی ترک كرنے يرمجور موجاتا ہے، كسى دنياوى مفادى خاطر نبيس بلكه اصول كى خاطر ، ايك نظري كى خاطر اور انسانیت کی فلاح و بہود کی خاطر۔ بیظاہری جرت کی مختلف صورتیں ہیں۔ باطنی جرت انسان کے اعرونی مذب اورنظر بے سے متعلق ہوتی ہے۔ ای جمرت کا بیان رسول الله صلی الله عليه وسلم نے مختلف پیرایوں میں قرمایا جس کی مثالیں ابھی عرض کی تنیں۔ایک روایت میں بیان ہوا ہے کہ ایک بار چند صحابه طعمفتكوكرر بي تصاور جرت في مختلف يبلوون كاذكر مور ما تفاكير كاردوعا لم صلى الله عليه وَالْمُ تَشْرِيقِتَ لَــُوْمُ آلِيا: المهاجر من هجر الخطايا والذنوب(١) لِمُعَيِّلُ مِها بَرْلُوده بِج غلطيول اوركنا مول كوچيور و \_\_ اى طرح ايك اورموقع رفر مايا المهاجر من هجو ما نهى الله عنه، مہاجروہ ہے جوالڈ کی حرام کی ہوئی چیزوں (منہیات یا نوائی) کوچھوڑنے کے لیے تیار ہے۔ ایک اور جُد إرشاد بوانالمها جو من هجو السوء (٢) عبها جروه ب جو برسم كى برائي كوچهور و --

ار سنن ابن ماجة: كتاب القنن، باب حرمة دم المؤمن و ماله ۱۲۹۸: صحیح ابن حبان: كتاب السيو، باب المسيو، باب المسيو، باب المهمان المعمال كفاوه مسئلة المهمان المعمد، اور منن نساهى وغيره من كل يره يرض متحول مسئلة المهمان المعمد عمد الله بن عمرو بن المعاص ٢٠ - ١٠٨ مسئلة الساب مسئلة المي يعلى: ابو عمران الجونى عن المسلمين مالك ٢٠ - ١٠٨ مسئلة المي يعلى: ابو عمران الجونى عن السرين مالك ٢٠ ٢ مسئلة الميمان ١٢٠٠ المسلمين من شعب الإيمان: المسئلة ون من شعب الإيمان ٢٠ ٢ مسئلة المسلمين ٢٠ ٢ مسئلة المسلمين من المسئلة المسلمين المسئلة المسلمين المسئلة المسلمين المسئلة المسئلة المسلمين من المسئلة المسئل

یہ رویہ اور طرزعمل انسان میں ای وقت پیدا ہوسکتا ہے جب اس میں قربانی کا جلاجہ موج زن ہواور قربانی کا جذبہاس وقت موج زن ہوسکتا ہے جب انسان کو مادی مفادات اور دیگر و نیوی علائق کے مقابلے میں اصول ونظریات زیادہ عزیز ہوں۔اصول ونظریات کی خاطر مادی علائق کوقر بان کر دینے کا جذبہ اس وقت پیدا ہوتا ہے جب انسان کا اللہ پرایمان اور آخرت پر یقین مضبوط ترین ہو۔ یہی دجہ ہے کہ قرآن نے ہجرت اور ایمان دونوں کو ساتھ ساتھ بیان کیا ہے۔قرآن پاک کی درجنوں آیات الی ہیں جن میں ایمان اور جمرت کا ذکرا تھے ہوا ہے۔ قرآن کی متعدد آیات میں وَالَّذِیْنَ امْنُواوَهَاجُوُوا کے الفاظ ساتھ ساتھ آتے ہیں، یعنی جو لوگ ایمان لائے اور ہجرت کا روبیا ختیار کیا۔ ایک صحافی مدینہ تشریف لائے ۔حضور صلی اللہ علیہ و ملم نے یوچھا: کہاں سے آئے ہو؟ جواب دیا: توکت اُھلی و مالی مھاجرًا المی الله (۱) ، كه ميں اينے الل وعميال اور مال و دولت كوچھوڑ كر الله كی طرف ججرت كر ك آيا ہوں ۔ لینی میری پہ ہجرت کسی ایک علاقے سے دوسرے علاقے کی طرف نہیں ہوئی ، بلکہ مادی علائق کوچھوڑ کر میں نے اللہ اورنظریہ ءاسلام کی طرف جحرت کی ہے۔ یہ چیزای وفت پیدا ہوتی ہے جب ایمان ویفین انسان کی روح میں سرایت کر چکا ہو۔ اس کے بغیر ظاہری اور جسمانی ہجرت تو ہوسکتی ہے مگر واخلی اور روحانی ہجرت نہیں ہوسکتی۔

ایک مشہور حدیث جو حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے اس میں حضور علیہ العمل ق والسلام نے ہجرت کے داخلی اور روحانی پہلو کوئمایاں کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ انسان کے اعمال کا دارو مدارانسانی نیت پڑہ، اورایک مخص اپنے کرداراور طرزعمل کی پشت پر جو اندرونی محرک رکھتا ہے اس کے مطابق اس کواپنے اعمال کی جزاملتی ہے اور اسی پر آخرت کے مرات مرتب ہوتے ہیں۔ لہذا اگر کمی انسان نے ہجرت کرتے دفت اللہ اور اس کے رسول کی رضا کو پیش نظر رکھا ہے تو وہ اللہ اور رسول کی رضا ضرور حاصل کرے گا۔ اور اگر ہجرت کا مطلوب و مقصود کوئی مادی مفاد تھا تو اس ہجرت کا نتیج بھی دیسا ہی ہوگا۔ ایک شخص نے ایک خاتون کی خاطر

ا . صحيح مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب غزوة ذي قرد وغيرها ٣٣٣:١

ہجرت کی جو پہلے ہی مسلمان ہوکر مدینے ہجرت کر ٹی تھی ،اس کا چاہنے والا کے میں رہ گیا تھا۔اس خاتون کی خاطر وہ شخص بھی ہجرت کر کے مدینے آ گیا اور مسلمان ہوگیا۔لیکن اس کواس عورت کے نام سے مہاجرام قیس کہا جانے لگا۔اس بات کو نمایاں کرنے کے لیے رسول الشصلی الشعلیہ وسلم نام سے مہاجرام قیس کہا جانے لگا۔اس بات کو نمایاں کرنے کے لیے رسول الشصلی الشعلیہ وسلم نام سے اس شخص کی مثال دی اور فر مایا: و من کانت ھجو ته إلی دنیا یصیبہ او امو اُہ یتزوجها فہ مجو ته اللی ماھا جو إلیه (ا)۔اگر کسی نے دنیا کی زندگی کے لیے، یا بہتر معاشی وسائل کے لیے، (روزگار کے لیے ) ہجرت کی یا کسی خاتون کی خاطر ہجرت کی تو اس کی ہجرت ای چیز کے لیے شار ہوگی۔اس میں لٹم بیت نہیں پائی جاسمتی۔اس طرح دیگرا حادیث میں بھی ہجرت کا واضلی مفہوم بیان فرمایا گیا ہے۔ان تمام احادیث کا خلاصہ بید لکلا کہ برائی سے رکنا بھی ہجرت اور ہر بری چیز کو نظر انداز کر و بنا بھی ہجرت ہے، بیدا بک ایساا مرہے جو انسان کو خود بخو د تزکید نئس کی طرف لے جاتا ہے۔

بھرت کے اس تصور کو مؤٹر طور پر روبعل لانے کے لیے ایک اور جذبہ جوانا نیت

کے لیے بہت ضروری ہے اور وہ ایک انسان میں دینی اور روحانی تربیت کے نتیج میں پیدا ہوتا
اور گفتنا بڑھتا رہتا ہے، وہ صبر ہے۔ یعنی ایک چیز ذاتی طور پر پہندیدہ ہے لیکن اللہ کے ہاں
ناپسندیدہ ہے تو روحانی اور واضلی بھرت کا تقاضا سیہ وگا کہ اس کو ترک کر دیا جائے اور اس سے
اجتناب کیا جائے۔ یہی وہ چیز ہے جس کوع بی میں صبر کے نام سے یا دکیا جاتا ہے۔ اردو میں صبر کا جومفہوم ہے وہ کچھ محدود اور منفی انداز کا ہے۔ عربی زبان میں اس کے برعس صبر کا مفہوم اس سے
وسیج تر ہے۔ عربی زبان میں صبر کے وہ معنی نہیں لیے جاتے ہیں،
اردو زبان میں صبر کا مفہوم ایک منفی انداز کا ہے۔ وراغور کر کے ویکھیں تو پتا چاتا ہے کہ صبر ایک
اردو زبان میں صبر کا مفہوم ایک منفی انداز کا ہے۔ وراغور کر کے ویکھیں تو پتا چاتا ہے کہ صبر ایک

بھی صبور کہا گیا ہے(۱)۔ یہاں صبر کے معنی ہیں ایک موقف پر پیٹی اور استقلال سے قائم رہنا اور اس راستے ہیں پیدا ہونے والی تمام مشکلات کو برداشت کرنا۔ اسی مفہوم کی بنا پر بند ہے کو بھی صابر کہا گیا ہے۔ اللہ تعالی کے صبور ہونے کا ایک مظہر سے بھی ہے کہ اس کے ہاں کوئی اصول تبدیل نہیں ہوتا۔ اس کے ہاں کوئی موقف، چاہے وہ کا کتات کے بارے ہیں ہو، یا انسان یا کسی اور کے بارے ہیں، وہ قطعا نہیں بدلتا۔ اس کے اصول وضوا بط کو جن کو 'سنت اللہ'' کہا جاتا ہے اور کے بارے ہیں، وہ قطعا نہیں بدلتا۔ اس کے اصول وضوا بط کو جن کو 'سنت اللہ'' کہا جاتا ہے ایک استقلال و ثبات عربی استقلال و ثبات عربی انتظال و ثبات عربی زبان میں صبر کہلاتا ہے۔ یہ جمرت کے تقاضوں میں سے ایک لازی تقاضا ہے۔ صبر کا جذبہ نہ ہوتو بھرت ہونی نہیں کتی۔

یسارے تفاضے یعن قربانی ،اخلاص ، تزکیہ،ادرصر ہجرت کی دوح کے مترادف ہیں۔
یہ چاروں تفاضے جب پورے ہوجاتے ہیں تو انسان خود بخو داس مشن کو کمل کرنے کے لیے تیار ہو
جاتا ہے جس کے لیے ہجرت کی گئی ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہجرت کے ان عناصر اربعہ پر اسلامی
تعلیمات میں بہت زور دیا گیا ہے۔ اس سلسلة تعلیم وفلسفہ ہجرت کا مقصد ہیہ ہے کہ انسان کوسب
سے پہلے درج پر سے کھایا جائے کہ اپنی خودی پر قابو کیسے پایا جائے اور اس کو شبت راستے پر کیسے
وُلا جائے؟ یعنی خود اپنی ذات پر حکومت کیسے کی جائے اور پھر خود کو عالم گیر اور بین الا توامی
سرداری اور کی کلا ہی کے لیے کو کر تیار کیا جائے تاکہ نیابت اللی کے تفاضے بحسن وخو بی پورے
کیے جا سکیں؟

اسلام کامفہوم چندعبادات ومعاملات کے احکام تک محدود نہیں ہے، بلکہ اسلام کے بیات اسلام کے بیات کہ سعتیں کا نتیجہ یہ ہونا چاہیے کہ مسلمان کی وسعتیں کا نتیجہ یہ ہونا چاہیے کہ مسلمان کسی محدود جغرافیائی، علاقائی، لسانی یا ثقافتی نظریے کے علم بردار نہیں، بلکہ وہ اسلام ہی کے عالم کیر، بین الانسانی اور آفاتی تصور کے علم بردار بن کر جیں اور کسی شک اور محدود نسبت سے

ا۔ سنن توحذی: کتاب المدعوات۵:۵۰۰هزت ابو جریره رضی الله عندکی روایت ہے باری تعالیٰ کے ننا نوے اسائے حنی میں خرکورہے۔

اپنے ملی اور ثقافتی وجود کوآ لودہ نہ کریں۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم اور آپ سے اللہ اللہ علیہ وسلم اور آپ سے اللہ سلی سایا۔ قرآن پاک نے صحابہ سے نے اپنے کھیں علاقائی وابستگی محض وجہ تعارف قرار دی ہے۔ ایک مخض کے تعارف کے لیے بعض اوقات بیضروری ہوجاتا ہے کہ بیہ بتایا جائے کہ وہ سرائیکی علاقے سے تعلق رکھتا ہے یا پوٹھو ہار کے علاقے سے ، وہ بنجا بی زبان بولتا ہے یا وہ پہتو بو لنے والے علاقے سے تعلق رکھتا ہے ۔ لیکن اس تعارف کی بنیاد پر بنجا بی زبان بولتا ہے یا وہ پہتو بو لنے والے علاقے سے تعلق رکھتا ہے ۔ لیکن اس تعارف کی بنیاد پر بیدرست نہیں ہوگا کہ کوئی امت کھڑی کرلی جائے ، یا اس تعارف کی بنیاو پر عدل وانصاف کا کوئی ایسا نظام تائم کرلیا جائے جس سے اسلام کی عالم گیریت کو نقصان پنچے یا بین حاصل ہوں ، یا کوئی ایسا نظام بنالیا جائے جس سے اسلام کی عالم گیریت کو نقصان پنچے یا بین حاصل ہوں ، یا کوئی ایسا نظام بنالیا جائے جس سے اسلام کی عالم گیریت کو نقصان پنچے یا بین حاصل ہوں ، یا کوئی ایسا نظام بنالیا جائے جس سے اسلام کی عالم گیریت کو نقصان پنچے یا بین کی اسلام بیس کوئی گنجائش نہیں۔

خودرسول الده سلی الدعلیه و ملی بلا شبر عرب سے اور قبیلہ قریش سے تعلق رکھتے سے لیکن جب بھی آپ کو یا آپ کی موجودگی میں کسی اور کواس حسب ونسب یا لسانی یا جغرافیائی نسبت سے اس انداز سے منسوب کیا گیا کہ اس سے امت کی عالم گیروابسگی پرزو بڑتی ہوتو آپ نے اسے پندنہیں کیا ۔ حضرت کعب بن زہیر کا مشہور واقعہ آپ کے سامنے ہے، وہ جب اپنا مشہور تصیدہ حضور علیہ السلام کے رو برو پر حور ہے سے (۱) تو ایک جگہ انہوں نے حضور کو تلوار سے تشبیہ دی ۔ ان واک کو بیان کرنے دنوں عرب میں ہندی تلواروں کی مضبوطی کی بہت شہرت تھی، کسی بھی جنگ ہوگی بہا دری کو بیان کرنے کے لیے اسے ہندی تلواروں سے تشبیہ دی جاتی تھی ۔ اسی انداز کی پیروی کرتے ہوئے صحابی شاعر نے رسول الد علیہ وسلم کی بہا دری بیان کرتے ہوئے محابی شاعر نے رسول الد علیہ وسلم کی بہا دری بیان کرتے ہوئے کہا:

إن الرسول لنور يستضاء به وسيف من سيوف الهند مسلول

یعیٰ ''اللہ کے رسول ایک ایسا نور ہیں جس سے چہار سوروشنی حاصل کی جاتی ہے۔وہ ہندوستان کی

ار أبجد العلوم، نواب صديق حسن خان ١٠:١١٣٣

تلواروں میں ایک الی تلوار ہیں جوراہ خدامیں بلند کی گئ ہے''۔

اس شعریس شاعر نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو''سیوف الہند'' سے تشبیہ دی جھے آپ نے پسند نہیں فر مایا، اور فر مایا سیوف الہند کے بجائے سیوف اللہ کہو۔ ہندی تلوار سے تشبیہ صرف اس بنا پر ناپند فر مائی کہ آپ کی عالم گیررسالت کو کسی علاقائی نسبت سے نہیں بلکہ رب کا نتات کے ساتھ تعلق کے عالم گیر حوالے سے دیکھا جائے۔

بی تصورتها جمرت کا جواس وقت تک جاری رہے گی جب تک جہاد جاری رہے گا۔اور جہاد ظاہر ہے کہ قیامت تک جاری رہے گا۔جس کا لازی نتیجہ میہ ہوگا کہ ججرت بھی قیامت تک جاری رہے گی۔جسیا کہ اس گفتگوسے واضح ہوا ہوگا۔ جہاداور بھرت ایک ہی پہلو کے دورخ ہیں اور باہم لازم وملزوم بھی ہیں۔جہاد پر گفتگوا یک مستقل خطبے میں آئے گی کمیکن جہاد جس جدوجہد اورجس مسلسل دعوت سےعبارت ہےاس میں تلوار کا استعمال اور جہاد بالسیف ایک مرحلہ ہے،اسی عمل کا جس کا ایک حصد وقوت ہے ، اس عمل کا ہی ایک حصہ محاذ جنگ میں توپ وتفنگ کا استعمال بھی ے۔ای لیےرسول الله علی الله علیه وسلم نے جہاداور جمرت کومتعددا حادیث میں ایک ساتھ بیان کیا ہے۔ایک دوسری حدیث میں ججرت اور تو بہکوایک ساتھ بیان کیا گیا ہے۔اس حدیث میں ارشاد فرمایا گیا کہ جب تک انسان کے لیے تو بہ کا درواز ہ کھلا ہے ججرت کا درواز ہ بھی کھلا رہے گا۔ اصل الفاظ مين: لا تنقطع الهجرة مادامت التوبة، ولا تنقطع التوبة ما دامت الشمس لا تطلع من مغربها(۱)-لینی جب تک توبه کی گنجائش موجود ہے (لیمنی موت تک)اس وقت تک ہجرت ختم نہیں ہوتی اور تو بہ کی گنجائش اس وقت تک ختم نہیں ہوتی جب تک ا سنن ابي داؤد: كتاب الجهاد، باب في الهجرة هل انقطعت ٣:٣، سنن دارمي: كتاب السير، باب إن الهجرة لاتنقطع ٢٨٩:٢، مسند إمام أحمد: حديث معاوية بن أبي سفيان رضي الله تعالَٰي عنه ٢٥:٥، مسند أبي يعلى:حديث ميمونة زوج النبي الشبيع المالية ٢٩٨:١٣٠، سنن بيهقي: كتاب السير، باب الرخصة في الإقامة بدار الشرك ٢٢٣٠١٣ النسب كتب من الاتنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة<u>كالفاظ بي</u>ر مسند بزار: مسندعبدالرحمن بن عوف رضى الله عنه و مماروى الشيوخ عن عبدالرحمن بن عوف ٢٦٣٠٣ ش ماقبلت التوبة أور شعب الإيمان: السابع والأربعون من شعب

الإيمان... فصل في الطبع على القلب او الربن ٣٣٣٥٪ ماتقبل التوبة ٢٠ــ

ipress.com

یہ بات بہت اہم ہے کہ نہ صرف کتب حدیث بلکہ اسلامی ادب کی کئی کتابوں میں ہجرت اور جہاد کا بیان ایک ساتھ ہوا ہے۔امام ابوداؤ دجو صحاح ستہ کے مام سے مشہور حدیث کی چھمتندرتین کتب میں سے ایک کتاب کے مرتب ہیں (اور ہم الل پاکتان کے لیے بڑے اعزاز کی بات ہے کہ وہ پاکستان کے علاقے بلوچستان سے تعلق رکھتے تھے ) انہوں نے اپنی کتاب السنن میں ابواب الجہاد کے نام سے جہال جہاد کی احادیث بیان کی ہیں وہیں جرت کی احادیث بھی بیان کی ہیں۔اس سے صاف باچلا ہے کہ امام ابوداؤد کے نزد یک ہجرت جہاد ہی کا ایک مرحله بلکه مقدمه ہے، اور جہاد ہجرت کا ہی ایک اہم باب ہے۔ ایک مسلمان عالم گیراور بین الاقواى سطح پر جوجدو جهد كرتا ہے وہ صرف اس ليے ہوتى ہے كه اسے اور ديگر لوگوں كواسلامي نظريے کے مطابق زندگی گزارنے کا موقع ملے ،اور دوسرے انسانوں تک بیالٰہی پیغام پہنچانے کی لوگوں کو آ زادی بھی ہو یعض اوقات مسلمان کو بیآ زادی حاصل نہیں ہوتی ،بعض اوقات آ زادی کے پیہ دروازے اس کے لیے بند کردیے جاتے ہیں،الی صورت حال میں ایک مسلمان کے لیے دوہی راستے ہوتے ہیں۔اگرمسلمانوں کے پاس وسائل ہیں اوران کی تعداداتی ہے کہ وہ جہاد کر سکتے ہیں اوران کو جہاد کے لیے در کارطافت اور قوت بھی حاصل ہے تو ان کو جہاد کرنا چاہیے لیکن اگر وہ محسوس کرتے ہیں کدان کی تعدادتھوڑی ادران کے پاس دسائل کی کی ہے لیکن انہیں ہجرت کی آ زادی ہے تو انہیں ہجرت کر لیما چاہیے۔ بیرتیوں چیزیں ہاہم یوں مربوط ہیں کہ جہاں ایک چیز موجود ہے وہاں دوسری اور تیسری لا زمی طور پرموجود ہوگی۔ جہاں انسان ایک کو اپنائے گا وہاں

لا زمی طوریر باقی دوکوبھی اینائے گا۔

بجرت اوراس كا قليفي المسلم المراس ال قرآن پاک کےمطالعے سے بتا چاتا ہے کہ جب سے نبوت کا سلسلہ جاری ہوا ہے جرت کاسلسلہ بھی جاری ہے۔قرآن یاک سے بیجی بتا چلتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نبوت کی تاریخ میں پہلے بین الاقوا می پیغبر تھے جن کو کسی محدودعلاقے کے لیے نہیں بھیجا گیا، بلکہ ان کی نبوت بین الاقوامی نوعیت کی تقی۔انہوں نے اپنا پیغام کسی خاص نسل یاعلاقے کے لوگوں تک محدودنہیں رکھا۔ان کی ذات کی طرح ان کا پیغام بھی عالم کیرتھا۔انہوں نے اس وقت کی معروف و معلوم دنیا کے ہرکونے میں بلکہ بعض روایات کے مطابق ہندوستان اور پورپ تک آبنا پیغام پہنچایا ۔بعض مورخین کا خیال ہے کہ وہ ہندوستان بھی تشریف لائے اور ہندوستان میں انہوں نے تو حید کی دعوت کو عام کیا۔ ہندوؤں کے ہال بر ہما کے نام سے جوالیک تصور پایا جاتا ہے وہ بعض مورخین کی رائے میں حضرت ابراہیم علیہ السلام ہی کی یا دوں کا ایک فراموش شدہ پر تو ہے۔حضرت ابرامیم علیہ السلام کا اپنے پیغام کو براعظم ایشیاہے براعظم افریقہ تک لے جانا اور پھراس زیانے کی قدیم دنیا کے تین متاز علاقوں عراق ،فلسطین وشام اور جزیرہ عرب میں مسلسل سفر کرتے رہنا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ پہلے بین الاقوامی نبی اور الله کی طرف سے پہلے بین الاقوامی سفیر تھے۔شاید یمی وجہ ہے کہ قرآن پاک میں مسلمانوں کو ملت ابرامیمی کا پیروکار قرار دیا گیا ہے اور حضرت ابراجيم عليه السلام كومسلمانون كا روحاني باب قرار ديا كيا بـ- ارشاد موتاب عِلَّة أَبِيْكُمُ اِبُوَ اهِیْمَ (الحِ ۲۸:۲۲) پیتمهارے باپ ابراہیم کی ملت ہے۔

مختلف انبیائے کرام کی ہجرتوں کے تذکرے اگر چیقر آن پاک میں موجود ہیں اوران کی جستہ جستہ تفصیلات بھی ملتی ہیں لیکن سب سے زیادہ جس ججرت کو تاریخ انسانیت ہیں نمایاں حیثیت حاصل ہوئی وہ سرکار رسالت مآ ب صلی الله علیہ وسلم کی ہجرت مدینہ ہے، جس سے انسانی تاریخ میں ایک نے دور کا آغاز ہوا لیکن مدینہ منورہ کی اس ہجرت سے پہلے ایک اور ہجرت بھی بہت اہم ہے جس نے پہلی مرتب اسلام کے پیغام کو بین الاقوامی بلکہ بین البراعظی جہت عطا کی۔وہ ججرت، بجرت حبشه تقی \_ پہلی بارسنہ ۵ نبوت میں پندرہ افراد کا ایک گروہ جس میں تین چارخوا تین بھی شامل تھیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایت پر مکہ کرمہ ہے جبشہ روانہ ہوا۔ اولین مہاجرین کی اس مقدس گروہ کے امیر حضرت جعفر طبیا ڈستے۔ اولین مہاجرین کی اس جماعت میں (عام خیال کے برعکس) کے کے اعلیٰ ترین اور بااثر ترین خاندانوں کے چٹم و چراغ شامل تھے۔ واماد رسول سید ناعثان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عندا پنی اہلیہ متر مد حضرت وقیہ رضی اللہ عنہا (بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ) کے ہمراہ اس جماعت میں موجود تھے۔ اس موقع پر حضور علیہ السلام نے فرما یا اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ) کے ہمراہ اس جماعت میں موجود تھے۔ اس موقع پر حضور علیہ السلام نے فرما یا تھا کہ حضرت اوط علیہ السلام کے بعد عثان پہلے مسلمان ہیں جوا پی اہلیہ کو لے کر راہ خدا میں ہجرت تھا کہ حضرت اوط علیہ السلام کے بعد عثان پہلے مسلمان ہیں جوا پی اہلیہ کو لے کر راہ خدا میں ہجرت کر رہے ہیں (ا)۔ دیگر مہاجرین میں حواری رسول حضرت زبیر بن عوام (جوام الموثین حضرت خد یجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بھیتے ہتھے،) حضرت عبد الرحمٰن بن عوف ، حضرت ام سلمہ (ابوجہل کی پھازاد بہن) جسی نما بیاں اور بااثر ہتایاں شامل تھیں۔ اس ہجرت کا مقصد (جیسا کہ عام طور پر مشہور ہے) صرف یہی نہ تھا کہ یہ لوگ صفے میں پناہ لیما چا ہے تھے، بلکہ اس کا کہ ایم مقصد حیث میں دعوت اسلام پہنچا تا اور اس کوم کر اسلام قرار دینے کے امکانات کا جائزہ لیما ہمی تھا۔ مزید

ابھی اس وفد کو جشہ گئے ہوئے تھوڑی ہی مت گزری تھی کہ ان کو جیشے میں بیفلط خبر پہنی کہ کہ ان کو جیشے میں بیفلط خبر پہنی کہ کہ سکے اس کر بید حضرات جیشے سے والیس آ گئے۔ یہاں آ کر پہا چلا کہ بیخبر غلط تھی۔ اس کے پچھروز بعد دوسری ہجرت حبشہ ہوئی جس کے شرکا کی تعداد ایک روایت کے مطابق ۳۰ آتھی۔

عام طور پر کتب تاریخ میں جس انداز ہے ہجرت حبشہ کے واقعے کو بیان کیا جاتا ہے اس سے بینظا ہر ہوتا ہے کہ کے میں چونکہ ظلم وستم بہت بردھ گیا تضااس لیے حضور نے فر مایا کہ جو

ا مستدرك حاكم: كتاب معرفة الصحابة ذكر رقية بنت رسول الله عَلَيْهُ ٥٠:٣ من النه عَلَيْهُ ٥٠:٠٥ من إنهما الأوّل من هاجر بعد لوط و إبراهيم عليهما الصلاة والسلام ب الكامل في الضعفاء: بشار بن موسى الخفاف ١٨٢٢مم لأول من هاجر إلى الله بأهله بعد لوط عَلَيْهُ ب بأهله ك الفاظ معجم كبير طبراني ١٠٠١ وغيره ويُكركن كتب صديث من منقول بين -

لوگ ظلم سے بچنا چا چیں (۱) وہ یہاں سے حبشہ چلے جا کیں ۔ لیکن ہجرت حبشہ کے واقعات کا فرانی گرامطالعہ بیرظا ہر کرتا ہے کہ اس ہجرت کے لیے بیدونہ بنیادی وجہ نہیں تھی ، یدونہ اگر تھی تو بہت کم تر درجے میں تھی ، بنیا دی محرک کے کھا ور معلوم ہوتا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو کھے میں جس شخصیت کی وجہ سے سب سے زیادہ تحفظ ملا وہ ابوطالب تھے جواس وقت گویا کھے کی شہری ریاست کے سروار تھے ، ان کی زندگی میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو ذاتی طور پر کوئی ترکیف نہیں بہتی ۔ یہی حال ان صحابہ کرام م کا تھا جوا پنے آبئل میں نمایاں حیثیت کے حامل تھے۔ یہ حضرات بھی اس ظلم وستم سے بردی حد تک محفوظ تھے جو سرواران مکہ کمز ورمسلمانوں پر ڈو ھا تھے۔ یہ حضرات بھی اس ظلم و جبر اور تشد دکا نشا نہ بننے والوں میں بردی تعدادان صحابہ کرام م کی تھی جو کوئی قبارات کیا محاشر سے میں کمز ورسمجھا جاتا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ یا تو وہ غلام تھے یا کمز ورقبائل سے تعلق رکھتے تھے عمو ما جو حضرات زیادہ ظلم وستم کا شکار تھے وہ کہی دوسری قشم کے حضرات زیادہ ظلم وستم کا شکار تھے وہ کہی دوسری قشم کے حضرات نے ۔ ان میں حضرت بلال محضرت عام ٹائن فہر وہ حضرات میں حضرت عام ٹائن اور سے میں مردورہ معروف اور تن کی خاطر قربانیاں دیے میں ضرب المثل ہیں ۔

اگر ہجرت جشہ ہے اصل مقصد کمزوراور مظلوم صحابہ "کوکفار مکہ کے ظلم وستم ہے بچانا ہوتا تو ہجرت جشہ میں حضرت بلال اور حضرت عمار بن یاسر وغیرہ ضرور شامل ہوتے۔ لیکن ہم و کھتے ہیں کہ ان ہجرت کرنے والوں میں بڑے بڑے ذی حیثیت اور بااثر قبائل کے صحابہ " بھی شامل سے، مثل حضرت جعفر طیار رضی اللہ تعالی عنہ جو حضرت ابو طالب کے صاحبز ادے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے حقیقی بڑے بھائی سے، ان میں حضرت ابوعبیدہ بن جرائے بھی سے جو عرب میں اسنے بااثر اور قابل احر ام مانے جاتے ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے ان کا نام سقیفہ بن ساعدہ میں خلافت کے لیے بیش کیا تھا۔ اس میں حضرت عبدالرحمٰن بن عوف بھی سے جو کے بئی ساعدہ میں خلافت کے لیے بیش کیا تھا۔ اس میں حضرت عبدالرحمٰن بن عوف بھی سے جو کے کے بلکہ پورے مرب کے بڑے تا جرول میں سے ایک سے۔ انہیں میں ابوجہل کے چھوٹے بھائی

بھی تھے،ان میں سردار مکہ عقبہ کے بیٹے ابو حذیفہ بھی تھے۔ جب ہم ان تمام متعلقہ واقعات کو سرت اور تاریخ کی کتابوں میں سے یکجا کر کے دیکھتے ہیں تو ہمیں چند با تیں بردی نمایاں نظر آتی ہیں:
ایک یہ کہ حضور علیہ المصلاۃ والسلام نے تبلیغ اسلام کی ابتدائی میں یہ محسوس کرلیا تھا کہ کے کے لوگ آسانی سے مسلمان نہ ہوں گے اور سردست کے کو اسلام کی دعوت و تبلیغ کا مرکز بنانا دشوار ہے۔اس لیے کوئی متبادل مقام ایسا ہونا جا ہیے جے اسلام کا مرکز بنایا جا سکے اور وہاں بیٹے کر اسلامی معاشر کے لئے تھیل دیا جا سکے۔اس مقصد کے لیے آپ کی نظر حیشے پر متعدد اسباب کی بنا پر پڑی۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم كے خاندان كے حيث سے تعلقات بہت پہلے سے تھے۔ حضورعلیہ الصلاق والسلام کے اپنے پرداواہاشم کئی بارحبشہ گئے تھے حبشہ کے حکمرانوں سے ان کے ذ اتی تعلقات برسوں ہے چلے آتے تھے،اورانہوں نے ذ اتی طور پرشاہ حبشہ ہے کہہ کر اہل مکہ کو تجارتی مراعات دلائی تھیں۔ پھر حضور کے دادا عبدالمطلب بھی حبثہ تشریف لے جا چکے تھے۔ حضور کے سر پرست اور چچا ابوطالب کے بھی شاہان حبشہ سے ذاتی مراسم تھے۔ کتب سیرت میں شاہان حبشہ کے نام ابوطالب کے خطوط اور مدحیہ اشعار کا ذکر ملتا ہے۔ ممکن ہے ابوطالب کے تجارتی سفروں میں حبشہ کے سفر میں ان کے ساتھ اپنے بچین میں حضور علیہ الصلاۃ و والسلام بھی تشریف لے گئے ہوں۔اس دور کے مشہور مفکر ومحقق ڈاکٹر حمیداللہ کا خیال ہے کہ اس بات کے تو ی امکانات موجود ہیں کہخود حضور علیہ السلام بھی ایک آ دھ مرتبہ حبشہ تشریف لے گئے ہوں اور سن موقع اورمقام پرشاہ حبشہ ہے آپ کی شخصی ملاقات ہوئی ہو۔ بعض روایات سے پتا چاتا ہے كهسركار دوعالم صلى الله عليه وسلم نے بعض مواقع پرحبثی زبان كےالفاظ بھى استعال فريائے اور حبشہ سے آنے والوں سے حبثی زبان میں گفتگوفر مائی۔اس سے مذکورہ امکان کومزید تقویت ملتی ہے۔مزید برآ ل جب مہاجرین صحابہ " کابیدوند حضرت جعفر طیار "کی سربراہی میں حبشہ کے لیے روانہ ہوا تو حضورصلی اللہ علیہ وسلم نے ایک نامہ مبارک شاہ حبشہ کے نام لکھا، جس کامضمون میرتھا کہ سیرے قبیلے کےلوگ اور میرے بھائی آپ کے ہاں آ رہے ہیں امیدہے آپ ان کی مدد کریں گے۔ڈاکٹر حمیداللہ کا خیال ہے کہ اس تتم کا خطو ہی شخص لکھ سکتا ہے جو پہلے سے مکتوب الیہ سے ذاتی طور پر متعارف ہو۔ دوناوا تف افراد میں اس قتم کی خط و کتابت نہیں ہوا کرتی۔ اس خط سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہوتا ہے کہ ہوتا ہے کہ کا تب اور مکتوب الیہ پہلے سے باہم متعارف تھے۔ اور پھر سب سے اہم بات یہ ہے کہ جن لوگوں کو جیشہ بھیجا گیا وہ مسلم برادری ہے متاز ترین لوگ تھے اور خود مکہ کر مہ میں قائدا نہ کر دار رکھتے تھے۔ یہ لوگ اسے متاز تھے کہ کسی بھی مر ملے پر وہاں (حبشہ میں) اگر کوئی مسلم امت یا اسلامی ریاست وجود میں آ جاتی تو یہ حضرات بلاشبہ اس نئی وجود میں آنے والی مملکت کو چلا سکتے تھے۔ آخرا نہی میں سے چار حضرات وہ تھے جن کا نام بعد میں وقا فو قا خلافت رسول اور اسلامی ریاست کی سربرائی کے لیا گیا۔ ایک اہم وجہ تو یہ معلوم ہوتی ہے۔

دوسری اہم بات سے کہ اگر ہم مکہ اور جہشہ کے تجارتی تعلقات کا جائزہ لیں تو پہا چھتا ہے کہ بیردوابط خاصے مضبوط اور مربوط تھے۔ ہوسکتا ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو خیال بیہ ہوا ہوکہ اہل مکہ اور ان کے اس تجارت بڑا اہم ذریعہ منفعت ہے۔ اگر اہل مکہ اور ان کے اس تجارتی مفادات پرشاہ حبشہ کی بیتجارت بڑا اہم ذریعے اقتصادی دباؤڈ الا جائے تو ہوسکتا ہے کہ اہل مفادات پرشاہ حبشہ سے اس شخصی را بطے کے ذریعے اقتصادی دباؤڈ الا جائے تو ہوسکتا ہے کہ اہل مکہ سلمانوں کے بارے میں مختی کا رویہ ترک کردیں اور اس طرح میں کام آسان ہوجائے۔ سازگار ہوجائے۔ اور اس کے نتیج میں بہال کے میں دعوت و تبلیخ کا کام آسان ہوجائے۔ ہوراس بیرت اور حدیث میں ملتی ہیں ان پرنظرڈ النے سے بیدواسباب واضح طور پرسامنے آتے ہیں۔

علاوہ ازیں ہجرت کے اس چھوٹے سے واقعے سے جس میں پہلے ۱۵اور پھر۱۱۰ فراد نے شرکت کی کچھاورا ہم نتائج بھی ہمارے سامنے آتے ہیں:

ا۔ سب سے پہلے تو یہ کہ اہل عرب اور خود حبشہ کے لوگوں کے لیے یہ اس بات کا اعلان تھا کہ اسلام کا یہ پیغام ایک بین الاقوامی اور بین الانسانی پیغام ہے جونہ کسی علاقے سے وابسۃ ہے اور نہ کسی قبیلے یا زبان سے ۔ یہ بات نظری طور پر پہلے روز سے کہی جارہی تھی کیکن اب اس کاعملی اظہار بین الاقوامی سطح پر بردی کامیا بی سے کر دیا گیا۔

۲- سیایک ایک نظریاتی اورسیاس فتح تھی جس نے قریش کمکویہ پیغام دے دیا کہ مسلمان

Jestudub<del>ooks w</del>ordpress con کوئی بے سہارامخلوق نہیں ہیں، بلکہ اسلامی تحریک کے بین الاقوامی روابط موجود ہیں اور قرب وجوار کے حکمر انوں ہے اس کے دوستانہ تعلقات قائم ہیں، جن کی وجہ ہے وہ مکے سے ترک وطن کرکے کہیں بھی منتقل ہوسکتے ہیں۔

پھررسول الدّصلي اللّه عليه وسلم كى زبان مبارك ہے حبشہ كے بارے ميں سيارشا د كہوہ سچائی اورانصاف کی سرز مین ہے، بین الاقوامی رواداری کا ایک بڑااہم واقعہ ہے۔اس میں ایک ایسے مذہب کے ماننے والوں کو جواسلام ہے عقائد وتعلیمات کے لحاظ ہے مختلف تھااور جواسلام لانے والے رسول کو نبی بھی تسلیم نہیں کرتا تھا یہ سندعطا فرمائی گئی کہ وہ سیائی اور عدل کی سرز مین ہے۔ بیروا قعلیم دیتا ہے کہ مسلمان ہر کہیں ہےائی اور بھلائی کا حامی اور متلاثی ہے اوراس کا کھلے ول ہےاعتر اف بھی کرتا ہے۔ سچائی اور عدل وانصاف جہال اور جس حالت میں ہواس کی تعریف ہونا حاہیے۔

ایک اورا ہم بات جواس واقعے ہے ہمارے سامنے آتی ہے اور جوقر آن پاک کی گئ ہ یات میں بھی واضح طور پر بیان کی گئی ہے وہ سہے کہ مسلمانوں کوایے دین پر قائم رہتے ہوئے بت پرستانداورمشر کا نفظریات کے مقابلے میں دیگر آسانی ندا ہب سے دوستاندرو بیر کھنا جا ہے۔ اورایسے آسانی مذاہب سے مل کر جواسلام سے زیادہ قربت رکھتے ہوں کفرونٹرک اور الحاد کے خلاف ایک مشتر کہ پلیٹ فارم بنانے کی کوشش کرنا چاہیے۔ واقعہ حبشہ کے تقریباً دس سال بعد اسلام نے ونیا کے اہل کتاب کو وعوت وی کہ آؤ تہارے اور ہمارے درمیان جومشترک عقائد و اعمال میں ان کی بنیاد پر ہم اکتھے ہوجا کیں۔اس اشتر اکعمل کا آغاز حضور علیہ السلام نے اس دعوت اشتراک کے نزول ہے دی سال پہلے ہی ہجرت حبشہ کی صورت میں فر مادیا تھا کہ کفار مکہ جو كنىلى نسبى لحاظ ہے حضور كے اپنے لوگ تھان كے مقابلے ميں حبشہ كے عيسائيوں كورجي دى۔ پھر ہجرت حبشہ عملاً اس بات کا اعلان تھا کہ ہم لسانی ،علا قائی اورایسے ہی دیگررشتوں کو تشلیم ہیں کرتے۔ہم نے اپنوں کو چھوڑ کرا ہے علاقے میں جانے کو ترجیح دی جس کی زبان بھی مختلف، جس كارتك جي مختلف، جس كاعلاقه بھى مختلف اور جس كى نسل بھى مختلف

۲۔ تاہم سب سے بڑا اور سب سے اہم سب جس کی طرف ابھی اشارہ کیا گیا وہ ہے اسکا کہ سلمانوں کو ہیں الاقوا می تعلقات میں عام طور پراورا پی ہین الاقوا می دعوت میں خاص طور پر قوارتی تعلقات کی اہمیت کو نظر انداز نہیں کرنا جا ہے۔ اگر کسی قوم سے اچھے تجارتی تعلقات قائم ہوں تو وہاں دعوت دین کا کام نہیں آ سان اور بہتر انداز میں ہوسکے گا۔ مسلمانوں نے چین ، ملائشیا اور انداز وہاں دعوت دین کے لیے تجارتی تعلقات اور انداز میں دعوت دین کے لیے تجارتی تعلقات سے فائدہ اٹھایا۔ بی عضر جمرت حبشہ میں پہلی بار ہمارے سامنے آیا کہ تجارت کے ذرائع سے دعوت کے مقاصد کوآ مے بڑھایا جاسکتا ہے اور دوستا نہ تجارتی تعلقات پیدا کر کے مخالفین اسلام پر دباؤ میں اضافہ کیا جاسکتا ہے۔

جحرت حبشہ کے بعد ججرت مدینہ سے بیہ بات اور بھی واضح ہوگئ ۔اس لیے کہ جحرت عبشہ کے مقابلے میں ہجرت مدینہ سلم امد کے لیے زیادہ سودمنداورمفید ثابت ہو گی۔اس لیے کہ بجرت مدینہ ہے قبل کے تین چارسالوں میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے عرب کے مختلف قبائل ہے رابطہ کیااور جیسے جیسے ہجرت کے لمحات قریب آتے گئے بیروابط بڑھتے گئے ، ہمرحال بیشرف مدینه طبیبہ کے لیے لکھا ہوا تھا کہ وہ امت مسلمہ کا مرکز بنے ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تین سال تک مدیند منورہ کو دارالبحر ت بنانے کے لیے وہاں کے ذمہ دار حضرات کے وفو دسے سلسل گفت و شنید فرماتے رہے۔ان متنوں سالوں کی گفتگوؤں میں اہل مدینہ سے بہت ی بنیادی باتیں طے ہوئیں ۔مورخین نے لکھا ہے کہ پہلے سال چھ ، دوسرے سال بارہ اور تیسرے سال پچھتر حضرات مدینه منورہ سے تشریف لائے اور بالتدریج کہلی، دوسری اور تیسری بیعت ہائے عقبہ میں سرکاروو عالم صلی الله علیه وسلم کے وست مبارک پر بیعت کی۔ پہلے سال جو چھ حضرات آئے اور جنہوں نے اسلام قبول کیاان ہے کوئی با قاعدہ معاہدہ اس مضمون کانہیں ہوا تھا کہ مدینے کوم کز بنا کیں گے۔ لیکن ا گلے سال جو یارہ حضرات آئے ان ہے پہلی بار با قاعدہ معاہدہ ہوا جس کوبعض مورخین اسی لیے پہلی بیعت عقبہ قرار دیتے ہیں۔اس ہےا گلے سال چھتر حضرات ہے جس میں تین خواتین بھی شامل تھیں با قاعدہ معاہدہ ہوا جوعقبہ کی دوسری یا تیسری بیعت کہلاتی ہے۔ بعض موز خین نے

پہلی ملا قات کو پہلی بیعت قرار دیتے ہوئے بقیہ دوکود دسری اور تیسری بیعت قرار دیا ہے، جب ک<sup>ہ ہ</sup> بعض دوسر ہے مورخین نے پہلی ملا قات کو با قاعدہ بیعت شارنہیں کیا بلکہ آخری دوملا قاتوں ہی کودہ پہلی اور دوسری بیعت قرار دیتے ہیں۔

بہرحال سنہ انبوت کے ماہ ذوالحبر کے وسط میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے مدینہ منورہ کے وفد سے منی اور کے کے درمیان واقع عقبہ کے مقام برتفصیلی ملاقاتیں کیں۔ان ملا قانوں کی رودادسیرت نگاروں (مثلًا ابن ہشام اوراین سعد وغیرہ ) نے محفوظ کی ہے۔حضرت عباسٌ نے اس وقت تک اپنے مسلمان ہونے کا اعلان نہ کیا تھا۔ ماہ ذوالحجہ میں حج کےموقع پر رسول الله صلى الله عليه وسلم نے حضرت عباس كى معيت ميں ابل مدينه سے ملاقا تنس كيس - دوسر ب اور تیسرے ہفتے میں ہونے والے ان مٰدا کرات میں با قاعدہ طور پرییہ طے ہوا کہمسلمان مدینہ بھرت کریں سے اور مدینه منورہ کو دارالبحر ت اور عرب میں اسلام کا مرکز قرار دیا جائے گا، پھر رسول الله صلى الله عليه وسلم بھى بالآخر جرت فر ماكر مدينة آجائيں كے راس فيصلے كے بتيج ميں صحاب كرام" نے ججرت شروع كردى۔ يەكہناد شوار ہے كەپىلےكس مسلمان نے اوركب ججرت كى؟ عام طور براس سلسلے میں حفرت ابوسلمدرض الله عند کا نام آتا ہے جنبوں نے سب سے پہلے مکہ مرمہ کو خیر باد کہا اور مدینے کی طرف ہجرت کی ۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ حضرت ابوسلمہ ذوالحجہ کے ابتدائی ایام میں مدیندروانہ ہو گئے۔ کچھاور حضرات کا خیال ہے کہ انہوں نے سفر جرت کا آغاز ذوالحبرك آخرى ايام ميں كيا اور مدينه بنجاتو محرم كا بندائي ايام تھے۔ بہر حال اس عمل ك آغاز کی تاریخ سیجھیجمی ہو،سنہ ۱ نبوت کے بعد جوسال شروع ہوااس ہے ججرت کاعمل شروع ہو گیااور یہ سال بالآ خرسن ہجری قرار پایا اور ہجرت کا آغاز ای سال ہے ہو گیا۔ حضرت ابوسلمہ " کے بعد پھر سلسله جرت شروع مو گیا، ابوجهل کے سوتیلہ بھائی عیاش بن ابی رہید تھانہوں نے جرت کی۔ اسى زمانے ميں حضرت عمرضى الله عند نے ججرت كى اور صحابة ميں آپ واحدمها جرتھے جنہوں نے حصی کر جمرت نہیں کی ، بلکے علی الاعلان کی اوراعلان کیا کہا ہے مکہ والو !تم میں سے جو پیچا ہتا ہو کہاس کے بیچے بیٹیم ہوں اوراس کی ہیوی ہیوہ ہو، وہ آئے اور مجھ سے مقابلہ کر کے دیکھ لے۔

میں ہجرت ڈرکر نہیں تھم رسول کی بنا پر کر رہا ہوں۔مصعب بن عمیر جوعرب کے بہت دولت منڈ تا جرتھے جب وہ جانے گئے تو بحے کے آ وارہ لوگوں نے گھیر لیا اور کہا کہ ہم تو تم کوتب جانے دیں گے جب تم دنیا کا کاروبار ہمارے حوالے کر دو گے۔انہوں نے بلا چون و چراان کواپے گھر اور کاروبار کی چابیاں دے دیں اور سارا کاروباران کے حوالے کر کے خود ہجرت کر گئے۔

ان جیسے بیسیوں واقعات سیرت اور تاریخ کی کتابوں میں بکھر ہے پڑے ہیں۔ان سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ یہ جرت محض کی مادی منفعت یا محض جان و مال کو بچانے کے لیے نہیں کی گئی تھی۔ یہ ایک بہت ہی اعلی وارفع مقصد کی خاطرتمام علائق و نیوی سے قطع تعلق تھا۔ یہ ایک نظر ہے کی خاطر ،ایک پیغام کی خاطر اور ایک اعلیٰ ہدف کی خاطر مادی علائق سے قطع تعلق تھا۔ یہ ایک اعلیٰ ترین ایثار تھا جس میں مال و دولت ، خاندان ، گھریار ، رشتہ دار ، وطن ، مادی وسائل اور علا تا تی اور اسائی علائق سب ایک نظر ہے کی خاطر قربان کیے جار ہے تھے۔

ہجرت جب کھل ہوگی، تو مسلمان مدیند منورہ آکر آباد ہو گئے اور سرز مین عرب بلکہ روئے زمین پر پہلا عالم کیراسلای معاشرہ وجود میں آگیا تو فورا ہی اس کے نتائج بھی سامنے آتا شروع ہوگئے۔ جونتائج سامنے آئے وہ نہایت غیر معمولی اور تاریخی فتائج تھے:

ا۔ ہجرت کا سب ہے اہم اور سب سے بڑا نتیجہ بیسا منے آیا کہ مسلمانوں کو ایک ایسا معاشرہ قائم کرنے کا موقع مل گیا جس میں وہ دنیا کو دکھا سکیں کہ وہ کیسا نظام قائم کرنا چا ہتے ہیں، جب تک وہ کئے میں شخصان کی وعیت اکثر وہیش تر نظری تھی۔ وہ ان ہے تھے دوہ دراصل کس قشم کھل کرعملی جامہ نہ پہنا سکتے تھے۔ وہ ونیا کو پورے طور پرینہیں دکھا سکتے تھے کہ وہ دراصل کس قشم کے انسان ہیں اور کس قشم کا معاشرہ بنانا چا ہتے ہیں۔ اب وہ اس قابل ہوگئے کہ تجر بداور حقیقت کی دنیا میں سب کو دکھا سکیں کہ وہ کیے اور کس طرح کے افراد تیار کرنا چا ہتے ہیں، وہ خاندان کو کس طرح تربیت وینا چا ہتے ہیں، انسانوں کی کس قشم کی تشکیل کرنا چا ہتے ہیں اور اس کے لیے کس قشم کا نظام تعلیم چا ہتے ہیں۔

۲- پھردوسرااہم نتیجہ جمرت کا بیسا منے آیا کہ جمرت اسلامی شعائر کے احیا، ارتقااور بحمیل کا

ress.com

ا یک بہت بڑا ذریعہ بن گئی۔اس کے بغیراسلامی شعائر اورنظریات کی پخیل مشکل تھی۔ بیسب سمج چیزیں ہجرت کے بعد کھل کرسا ہے آئیئیں۔

سے تیسری اہم بات ہے کہ انسانیت کی تاریخ قبل از ہجرت محمدی اور بعد از ہجرت محمدی کا مطالعہ کریں تو صاف پتا چات ہے کہ ہجرت سے پہلے کا زمانہ یا تونسلی مفادات کا زمانہ ہے، یا لسانی برتری وتفوق کا، یاعلاقائی نظریات وتصورات کا ہجرت کے فلسفے نے واضح کردیا کہ ہیا مت اور اس کے نظریات میں الاقوامی، بین الانسانی اور عالم گیر ہیں، اب وہ دورختم ہوگیا ہے اور حقیق عالم گیریت اب اس امت کی صورت میں ظاہر ہور ہی ہے۔

سم۔ چوتھی اہم بات یہ ہے کہ بجرت کے بعد قائم ہونے والی اسلامی ریاست کا وجود اس بات کا غمازتھا کہ اب تک نظریات اور مفادات کی بنیاد پر ریاسیں اور شاہشا ہیاں قائم کرنے کا دور ختم ہور ہاہے، اب اصولوں کی بنیاد پر ریاست قائم کرنے اور چلانے کا دور آگیا ہے۔

ہجرت کے انہی اسباب دنتائج کوسا منے رکھتے ہوئے ہجرت کو اسلای کیلنڈر کا نقطہ ا آغاز قرار دیا گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کئی بار فر ما یا کہ اگر ہجرت نہ ہوتی تو ہیں اپنے آپ کو انصاری کہ بلاتا، ایک تو اس لیے کہ آپ نصیال کی طرف سے انصاری ہے، دوسرے ہیں کہ انصار ہوں نے مدد بھی اس طرح بے نظیراور بے مثال انداز سے کی تھی کہ حضور ہمیشہ ان کے احسانات کا تذکرہ فر ماتے رہتے تھے لیکن ہجرت کی نصیلت اس قدر زیادہ اور غیر معمولی ہے کہ اس فضیلت کی موجودگی میں کسی اور فضیلت پر فخر نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اس لیے آپ نے مہا ہر کہ لا ناہی پند کیا۔ ایک موجودگی میں کسی اور فضیلت پر فخر نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اس لیے آپ نے مہا ہر کہ لا ناہی پند کیا۔ ایک موجودگی میں کسی اور فضیلت پر فخر نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اس لیے آپ نے مہا ہر چھوڑ کرمیں بھی اس سے با ہر نہ جا تا۔ پھر بیات بھی بڑی اہم ہے کہ ایک مرتبہ ہجرت کر کے آپ و وبارہ بھی فاتح کی حیثیت سے مکہ واپس تقریف لا کے لیکن کے کو پھر نہ اپناوطن بنایا اور نہ اسلای ریاست کا دار الحکومت قرار دیا۔ اگر ایسا کیا جا تا تو شاید ہجرت کی فضیلت بعد میں آنے والوں کی نظروں سے او جسل ہو جاتی، اور جذبہ وطن دو تی پر فضیلت ہجرت قربان کرنے والوں کو ایک نظروں سے او جسل ہو جاتی، اور جذبہ وطن دو تی پر فضیلت ہجرت قربان کرنے والوں کو ایک نظروں سے او جسل ہو جاتی، اور جذبہ وطن دو تی پر فضیلت ہے جاتے بعد وہاں تیا م کا ارادہ فر مایا اور ندا پی اور ندمحابہ کرام "کی آبائی جا کداد سے کوئی سروکار رکھا، بلکہ یوں لگا جیسے فتح سکہ کا مقصد ہیں۔ اپنے خالفین کواپی جا کدادیں باشما ہو۔

بیتو ہجرت کے وہ تاریخی ،نظری اور روحانی پہلو تھے جن کورسول الدصلی اللہ علیہ وسلم نے خود بیان فرمایا ، لیکن اس تصور جرت سے بین الاقوا ی ، سیاس اور انظامی نوعیت کے بھی بہت سے اصول سامنے آئے۔ ہجرت کے بعد مکہ اور اس کے قرب و جوار میں جو لوگ مسلمان ہوئے اور کھے کے گردونواح میں رہتے تھان کو تلقین کی گئی کہ وہ جمرت کر کے مدینہ منورہ آ جا کیں۔اس کے دو بنیادی اسباب تھے، ایک تو یہ کہ اگر کوئی مسلمان انفرادی طور پرغیرمسلم قبیلے میں رہے گا تو وہاں کے غیراسلامی ماحول میں وہ تربیت وتز کیدحاصل نہ کر سکے گا جومد پینمنورہ میں رسول الله صلی الله عليه وسلم كے زيرتر بيت ہور ہا تھا، بلكه اس بات كالبحى امكان موجود تھا كہ وہاں كے غير اسلامي ماحول ہی میں وہ ددبارہ جذب ہوجائے۔ووسری دجہ ریتھی کہ مدینہ منورہ کےمسلمان جوابھی تک ا کیٹلیل اقلیت میں تھان کی تعداد میں اضافہ اس نئی اسلامی ریاست کی مزید مضبوطی کا باعث بنآ۔اس کے برنکس اگر کے کے اردگر دکوئی بڑا گروہ یا قبیلہ مسلمان ہوا تو آپ نے اس کو ججرت کا تھم نہیں دیا، آپ نے فر مایا کہتم جہاں ہوہ ہیں مہاجر ہو۔سیرت نبوی کے مطالعے سے متعد دایسے واقعات کی نشان وہی ہوتی ہے کہ پورا قبیلہ سلمان ہوگیا، کیکن اس قبیلے کے نوگوں کو مدینے آ کر بنے کی تلقین نہیں کی گئے۔اس لیے کہ اسلامی معاشرے جننے زیادہ اور جہاں جہاں قائم ہوں کے تبلغ ودعوت کا کام اتنابی آسان ہوگا، ظاہر ہے کہ ایک فرد کے مقابلے میں ایک قبیلہ ایک کمل معاشره تفاء لبذاجب بجرت كابيمل كمل هوكيا تواس نے ايك ابيا بين الاقوامي معاشره قائم كرديا جو اسلامی معیار اور قرآنی اعتبار سے کمل اور قابل تقلید معاشرہ تھا۔ پیمیل ہجرت نے آئیدہ کے لیے دعوت دین کا کام آسان کر دیا اور اس طرح دنیا پرید ثابت کرنا آسان بوهمیا که مسلم امت جغرافیائی، اسانی، ثقافتی اور علاقائی بند صنول ہے آزاداور بالاتر ہے اور اس کا مزاج بین الانسانی، خمیرنظریاتی جمیراخلاتی اورساخت عالم گیرہ۔

جرت كے سلسلے ميں مذكوره بالانظرى اور روحانى پہلوؤں كے علاوه ايك اور اہم سياسى

اورا نظامی پہلوبھی قابل غور ہے۔ مدینہ منورہ کی تنھی منی شہری ریاست میں ہجرت کے کئی سال بعد تک مسلمانوں کی تعداد بہت کم تھی۔ وہاں کے باشندوں کی اکثریت کی سال تک یہودیوں اور دوسرے غیرمسلموں پرمشتمل رہی۔منافقین ان کےعلاوہ تھے جن کی تعداد بھی ہزاروں میں نہیں تو سيروں ميں تو ضرور عي تھي۔ان حالات جن مدينے ميں مسلم آبادي كاضافے بر ہى رہاست كى بقا کا دارد مدارتھا۔افراد کے بارے میں ہمیشہ کوشش کی جاتی رہی کہ جیسے جیسے دور وراز کے علاقوں ے اکا دکا لوگ اسلام قبول کرتے جائیں وہ جمرت کر کے مدینہ آتے جائیں، تاکہ وہ غیراسلامی معاشرے میں این تشخص گنوان بیٹھیں ، اور ان کی آئندہ نسلیں دوبارہ غیر اسلامی معاشرے کا حصہ نه بن جائيں ليکين جہاں جہاں اس کا خطر ونہيں تفاو ہاں اس کوضروری قرارنہیں دیا حمیا ۔مثلًا نمین ك بعض قبائل في اجماعي طور براسلام قبول كيا، اى طرح قبيله مزنيه جومدي عي ميس تميل کے فاصلے برآ باد تھااس کے لوگوں نے بڑی تعداد میں اسلام قبول کیا، بھیلہ نز اعدو کے کے قریب آ باد تقااس کے بیش تر لوگ شرف باسلام ہوئے تو ان قبائل کو مدینے آنے کا حکم نہیں ویا گیا۔اس لیے کہ پوری بستی نے اسلام قبول کر کے گویاسارے قبیلے اور پوری بستی ہی کی حیثیت کو بدل ویا اور ا بے علاقے کودارالاسلام کی حیثیت دے دی ،اب وہاں اس بات کا خطرہ نہیں تھا کہ وہاں کے مسلمان غیراسلامی معاشرے میں ہونے کی وجہے اپنااسلامی تشخص کھو بیٹھیں ہے۔

ہجرت کا ایک اور اہم سیاس اور انظامی نتیج بھی نکلا۔ یعنی شہر مدینہ بہت جلد ایک کسمو پولیٹن Cosmopolition شہر بن گیا، جہاں مختلف زبانیں بولنے والے اور مختلف علاقائی پس منظر رکھنے والے باشندے بوی تعداد میں نظر آنے گئے، اور بول دیکھنے و کھنے مدینے سے علاقائی ہیں منظر رکھنے والے باشندے بوی تعداد میں نظر آنے گئے، اور بول دیکھنے و کھنے مدینے سے علاقائیت اور قبائلیت کا رنگ ختم ہوگیا اور اسلامی عالم گیریت کے مظاہر ساسنے آنے گئے۔ اس مدینے کومرکز بنا کرلوگ دور ور از علاقوں میں خصوصاً جن علاقوں سے ان کا اپنا تعلق ہوتا تھا دعوت دین کے لیے لگئے لگے۔ علاوہ ازیں مدینہ منورہ سے لوگ دعوت دین کے ساتھ ساتھ تھا واتی مقاصد کے لیے بھی باہر جاتے تھے اور جہاں جہاں جاتے تھے وہاں اسلام کا پیغام بھی ساتھ لے جاتے تھے۔

جرت اوران کا للند ن نه ماور گزشتہ سوڈیر ھسوسال کے دوران جب سے دنیائے اسلام اختلاف اور انحطاظکا شکار ہوئی ہے بڑی تعداد میں مسلمانوں نے ترک وطن کر کے ویگر غیر اسلامی ممالک میں بستا شروع کردیا ہے۔امریکا افریقا الورپ وغیرہ میں بڑی تعداد میں مسلمان جاجا کربس رہے ہیں۔ ان نے بسے والوں میں خاصی بری تعداد اہل علم ودانش کی ہے جومسلم ممالک کے وسائل اور اخراجات براعلى تعليم حاصل كرتے بي اوراس تعليم كثرات سے غيرمسلم ممالك كومستفيدكرتے ہیں۔جب پیسلسلہ شروع ہوااس وقت بعض جیدا ہل علم نے اس طرح کے ترک وطن کونا جائز قرار ویا تھا، ابھی ماضی قریب میں مفتی اعظم سعودی عرب شیخ عبدالعزیز بن باز نے بھی اس خیال کا اظہار کیا کہاس طرح ترک وطن جائز نہیں ہے۔اس طرح کے خیالات کا اظہار مختلف دیلی حلقوں ک طرف سے وقافو قاہوتار ہتا ہے۔ لیکن اس طرح کے خیالات کا اظہاراس وجہ سے کیا جاتا ہے کہ آج جب مسلمان انفرادی طور برترک وطن کرتے ہیں توان میں بہت ہے لوگ اپنادیٹی شخص كھو بیٹھتے ہیں، چنانچے جنو لی امر يکا میں مسلمان ہزاروں بلکہ شايد لا کھوں کی تعداد میں گئے اور ايک پشت کے بعد دوسری پشت نے وہاں کی ثقافت کو تجول کر کے اپنااسلامی تشخص کھودیا اور آج وہاں ایک بھی مسلمان دیکھنے کوئیں ملتا۔موجودہ صدرار جنٹائن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بیا یک شامی عرب تا جرکی اولا دہیں جن کے داواشام سے ترک وطن کر کے وہاں آباد ہوئے ،ان کے داوا نے دین تعلیم بھی پائی تھی لیکن ان کے باپ دین تعلیم وتربیت کے نہ ہونے کی وجہ سے پہلے وہاں کے ماحول سے متاثر ہوئے اور پھر عیسائی ہو گئے۔ بیادران جیسے بہت سے لوگ آج وہاں کے ماحول میں بول م ہو سے کدان کو صرف اس تاریخ کا بتاہے کدان کے دادا، بردادا ترک وطن کر کے يبال آئے تھے۔اى طرح بزارول مسلمان آسريليا ميں، جؤلي افريقاميں اور يورب كے كئ ووسرے حصول میں مجے اور کم ہو کررہ مجے۔اس دوران بیسوال البت ہر جگدافھا رہا ہے کہ کیا مسلمان اپنے دین کی روسے اس کے بابند ہیں کہ حض کسب دنیا کے لیے ایسے غیرمسلم ماحول میں جا کرنہ بسیں جہاں ان کا اسلامی تشخص بالآ خرختم ہوجائے اور کیا وہ اپنے اوپریہ پابندی لگا کیں کہ وہ ان غیرمسلم ممالک کی طرف ترک وطن ندکریں گے۔ ظاہرہے کہ ندشر عالیک کوئی پابندی موجود

ے اور نہملا ایہا ہوسکتا ہے۔

فقہائے کرام نے اس معاطے پر فصل بحث کی ہے اور صحابہ کرام ٹے دور کی مثالوں کو سامنے دکھ کریے بتایا ہے کہ اگر مسلمان کسی غیر مسلم معاشرے ہیں عارضی طور پر جا کر رہنے یا مستقل طور پر بسنے کے لیے جا کیں اور بیئز م اور ارادہ لے کر جا کیں کہ وہ وہاں وین کا پیغام عام کریں گئے اور خود بھی ایک مسلم کے طور پر زندگی گزاریں کے تو اس طرح وہ وہاں کے معاشرے ہیں بہولت ایک مسلم معاشرے کی تشکیل کے قظیم الثان کام کا آغاز کر سے ہیں۔ چنانچہ صحابہ کرام شمخلف مما لک ہیں گئے اور او توت کے ذریعے وہاں ایسا نظریاتی نئے ہویا کہ آگے چل کر اس سے بڑے بڑے دری اور ایٹی بہنے اور دعوت کے ذریعے وہاں ایسا نظریاتی نئے ہویا کہ آگے چل کر اس سے بڑے بڑے دری ساز اسلامی معاشروں نے جنم لیا۔ خود ہمارے علاقے پاکستان و ہند میں مجد بن قاسم کے آئے ہے بھی کئی سال پہلے مسلم آبادیاں جنوبی ہندوستان میں اور جنوبی ہند سان کی منافر کی وجہ سے یہاں سانگی معاشرے کا آغاز ممکن ہوا۔ یہ وہ لوگ شے جنہوں نے بنیادی طور پر یہاں شجارت کے اسلامی معاشرے کا آغاز ممکن ہوا۔ یہ وہ لوگ شے جنہوں نے بنیادی طور پر یہاں شجارت کے ساتھ ساتھ ساتھ کیا گام بھی جاری رکھا اور اپنے اس بنیادی و یہ فریعنے کی انجام وہی کے کام سے فافل نہیں ہوئے۔

لین بیرسب کھای وقت ممکن ہے کہ جب دارالاسلام لینی مسلم اکثریت کے ان علاقوں کو جہال مسلمانوں کی خود مخار حکور پر علاقوں کو جہال مسلمانوں کی خود مخار حکومیں قائم بیں ایک سیاس ، کی اور اجتماعی وصدت کے طور پر تشلیم کیا جائے۔ اور مخربی استعار کی آوروہ آفات لینی علاقائی اور جغرافیائی وطنیت ، علاقائی مفادات ، لسانی تحقبات اور اقتصادی کور کھ دھندوں سے دنیائے اسلام کو جات دلائی جائے۔ اور جدید دنیائے اسلام کو ایک طرح آبک کی جدواحد مانا جائے جیسے ماضی میں دنیائے اسلام کو جمیشہ ایک سیاس وحدت مانا محیا۔ وہ سیاس وحدت جس کی ضرورت کو تشلیم کرنے میں ہماری سیاس قیادت ابھی تک متامل ہے، وہ سیاس وحدت ہورپ میں مختلف ناموں سے پیدا ہورہی ہواور جس کی حرورت کو تشلیم کرنے میں ہماری سیاس جمال کی جاور جس کے پرچم شلی تاموں سے پیدا ہورہی ہے اور جس کے پرچم شلی تاموں سے پیدا ہورہی ہوائی کے اسلام میں پیدا کیا جاناوقت کا فوری تقاضا ہے۔ آج ہورپ میں آپس کی ویز سے کی پابندیاں ختم کر

دی گئی ہیں۔ وہاں ایک مشترک کرنی اور سکے کوروائ دیا جارہا ہے۔ وہاں دہری شہریت مطیح اجمال میں ایک مشترک کرنی اور سکے کوروائ دیا جارہ ہیں۔ ایس کے لیے گفتگو ہور ہی ہیں۔ ایورپ کے لیے بیر با تیں ممکن ہے تی ہوں بمسلمانوں کے لیے نئی نہیں ہیں۔ اس طرح کی کیفیت دنیا ہے اسلام میں بارہ تیرہ سوسال جاری دہی ہے۔

انظا ی طور پردنیاے اسلام میں دوسری صدی جری کے اوائل ہی سے متعدد وحدثیں موجودری ہیں اور دارالاسلام میں ایک سے زائد آزاداور خود می اربیاستوں کے بقائے باہمی کو بھی بھی وحدت اسلامی کے تصور اور تقاضول سے متعارض نہیں سمجھا گیا۔ دوسری ہجری کے وسط سے وجود میں آنے والی عباسی خلافت اور اندلس کی اموی خلافت آخر دومستقل اور مختلف سیاسی اور ا تظامی وحد تیں تھیں اور مختلف حکر انوں اور فر ماں رواؤں کے ماتحت کام کررہی تھیں ، لیکن ان میں فكروغمل، نظام دستور و قانون اورامداف ومقاصد كي ايك يكسانيت اور وحدت موجودتهي \_ ايك مملکت کا فرد دوسری مملکت میں اورایک علاقے کا فرددوسرے علاقے میں بلاردک ٹوک آ جاسکتا تھا۔ان میں کسی قتم کاوہ لسانی یا علا قائی تعصب حائل نہ قعاجس نے آج مسلمانوں کو کھڑے کھڑے كرديا بــــاس امرى تاريخ اسلام مس كرول مثاليس موجود بي كمسلمان ايك علاقي س بغرض تجارت نکلے، دوسرے علاقے میں پہنچے اور وہاں جاکروہیں کے ہورہ وہال کی رہائش اختیار کرلی، وہاں حکومتوں تک میں شریک ہو گئے۔ ابھی ایک سوسال نہیں ہوئے جمال الدین افغانی، افغانستان سے نکے، ایران چلے گئے، وہاں بھر پورسیای زندگی گزاری۔ وہاں سےمصر کئے اوروبیں کے بور ہے۔وہاں سے پھرنقل مکانی کر کے استبول چلے مجے اور وہاں کے خلیفہ کے مشیر ہو مے ۔ان سے پہلے ابن بطوط مراکش سے آیا، مالدیپ میں رہا، وہاں سے دہلی آیا توطویل عرصه بطور قاضی بیهان رہا۔

اسلام کی اس وحدت نے ماضی میں مسلمانوں کی آ مدور فت کو آسان بنایا۔اس آسانی نے مسلم اقلیتوں کے تحفظ میں بڑی مدودی۔ای طرح اگر کسی غیر مسلم معاشرے میں مسلمانوں کے تشخص کے مم ہوجانے کا خطرہ پیدا ہوا تو قریب کے مسلم حکمرانوں نے فوراً ان کی مدد کی اور اس اخلاقی و بادی مدد نے ان مسلمانوں کو تحفظ فراہم کیا۔ بیدہ نصور ہے کہ جس میں ہجرت کے اصول اور پیغام نے ہسلمانوں کو ہمیشہ بین الاقوا می کروار اداکر نے کے لیے تبار کھا۔ اس تصور نے ان میں ایک ایک فکری کیسانیت اور وحدت کروار پیدا کردی کی آئ کے مہذب دور کے ثقافتی رو بیاور تصورات، در حقیقت ان کے ہاں بے کاراور بے متی ہوکر رہ گئے تھے۔ مغربی مما لک کے اگر در سوخ سے پہلے سلم دنیا میں کہیں بھی علاقائیت، مقامی تعقبات اور لسانی شکنائیوں کے بیر جانات پیدا نہیں ہوئے تھے جو آئ کل پیدا ہو گئے ہیں اور جنہوں نے مسلم امدی وحدت کو پارہ پارہ کردیا ہے۔ آئ آگر مسلم امدی وحدت کو پارہ پارہ کردیا ہے۔ آئ آگر مسلم امدی وحدت اور اتحاد پیدا کرنامقصود ہے تو مسلم حکر انوں کو کم از کم موجودہ بور کی اتحاد کے تصور کوسا منے رکھ کردنیا کے اسلام کی وحدت کو ایک جقیقت کارنگ دینا ہوگا۔

و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

## حصيهوالات

سوال: ہجرت مسلمانوں کے لیے ایک ذہبی حیثیت بھی رکھتی ہے۔اس دور میں دارالحرب سے دارالاسلام کی طرف ہجرت کی شرع حیثیت کیا ہوگی؟

جواب: میں نے ابھی تفصیل سے عرض کیا ہے کہ ہجرت، دعوت ادر جہاد، ان تینوں میں باہم محمراربط ہے،ان تیوں کوایک دوسرے سے جدانہیں کیا جاسکتا۔اگر کوئی مسلم کمیونی اس تعداد میں ہے کہ وہ ایج تشخص کا تحفظ کر سکے اور غیر مسلم ماحول میں اپنی اور اپنی اولا د کی دی تعلیم کا اہتمام كريكاس كوومان بحيثيت مسلمان كرشريعت نے رہنے كى اجازت دى ہے۔ چونكداس كوومال کمل ذہبی آ زادی حاصل ہے اس لیے ایسی صورت حال میں مسلمانوں کے لیے وہاں سے بجرت كرنا لازمي نبيس ب\_ حبيها كدرسول الله صلى الله عليه وسلم نے بعض علاقوں كے مسلمانوں كو بجرت كاحكمنبين ويا\_اس طرح وه صحابه كرام جوحبشه جمرت كرمكئة تقهوه وبإل بزاعر صدره كرواليس ہوئے اور مدینہ آنے کے سات سال بعد بھی ان کی بڑی تعداد وہاں رہی اور واپس نہیں آئی اور نہ بی رسول الله صلی الله علیه وسلم نے بھی ان سے بیمطالبہ کیا کہ وہ وہاں سے مدینہ واپس آ جا کیں۔ اس کے معنی پیہ ہیں کہ جہاں مسلمانوں کو آزادی حاصل ہو وہاں وہ جاسکتے ہیں ، بشرطیکہ یہ ہجرت دعوت کے لیے ہواور بجرت کے مقاصد مدنظر ہوں۔ رہاصرف مادی منفعت کے لیے ایک مسلمان کاکسی غیرمسلم ملک میں جا کراس طرح رہائش اختیار کرنا کہجس ہے اس کے ندہب ونسل دونوں کے تحفظ اور بقا کوخطرہ لاحق ہو جائے ، بیرجا ئرنہیں ہے، بلکہا گر دارالحرب میں مستقل طور پر بسنے والے اور وہیں کے رہنے والے کسی مسلمان کوالیں صورت در پیش ہوتو اگر ممکن ہوتو اسے وہاں سے دارالاسلام ہجرت کرجانا جا ہے۔

سوال: موجودہ دور میں غیرمسلم ممالک میں بھی مسلمان رہتے ہیں۔ان غیرمسلم ممالک میں سے بعض کے ساتھ مسلم ممالک کے دوستانہ تعلقات بھی ہیں۔ ایسے غیرمسلم ممالک میں آباد مسلمانوں کے بارے میں مسلم ممالک کاروپہ کیسا ہوتا جاہیے؟

besturduboc جواب: مسلم حكر انون كا اولين طرزعل توبيهونا جابي كدده عالم كيرامت كعلم بردار بول اورامت مسلمہ اوراسلام کے بین الاقوامی کروار پر کمی قتم کی مصلحت کا شکار نہ ہوں ۔قرآن پاک نے بار باراس پرزور دیا ہے اور مظلوم مسلمانوں کی مدد کوسلم حکمرانوں کی فرمدداری قرار دیا ہے، کسی جَك يور وتو ولا يخ را دواز من كها كياك مَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيل اللّه (السّاء ٥٥٠٣) كتمبين كيا بوكميا ب كتم الله كراسة من ان كفار س جنك نبيل كرت جنبول ف مسلمانوں کو ٹکالا، کمزور کیا، نقصان پہنچایا۔لیکن اس کے ساتھ ساتھ سورہ انفال کے آخر میں ایک تَكُمُ اورَ بَهِي ديا: وَإِنِ اسْتَنْصَرُو كُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصُرُ ۚ إِلَّا عَلَى قَوْم بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُمْ مِينَاق (الانفال ٢٠٨) وكرتبهار اوران غيرسلم ممالك كورميان كوكي معابره بوتو پھراس معاہدے کی خلاف ورزی کرتے ہوئے تم وہاں کی مسلم اقلیت کی سی تم کی ایسی کوئی مدونہیں كروع استحم ك تحت الركسي مسلم ملك ك غيرسلم ملك سے معاہداتي تعلقات بين تووہان كي غیرسلم اقلیت کا تحفظ اوراس تحفظ کے لیے کسی قتم کی کوئی کارروائی جس سے معاہدے کی خلاف ورزى ہوتى ہوسلم حكومت كى ذمدوارى نبيس بے \_ يحكم خووقر آن نے ديا بے اور رسول الله صلى الله عليه وسلم ك طرزعل سے بھى يمي ظاہر ہوتا ہے، جب آپ نے معاہدہ حديبيك شرا لط حركريس اوراس میں بہطے ہوگیا کہ اگر کوئی مسلمان کے ہے جبرت کر کے مدینہ چلا جائے گا تواس کوواپس كرويا جائے گا۔ انجى يدمعابده موابى تھا كە كے سے ووصحالي ابوجندل اور ابوبصيراس حال ميں وہاں پہنچے کہ ان کاجسم زخموں ہے چور چورتھا اور دونوں کے باؤں میں بیڑیاں پڑی ہوئی تھیں۔ رسول التصلى التدعليه وسلم نے بنظر شفقت انہيں ويكھا اور الل مكه كے سفير سہيل بن عمرو سے كہا كه ابھی معاہدے پر با قاعدہ وستخطنہیں ہوئے اس لیےان پراس معاہدے کا اطلاق نہیں ہونا جا ہیے۔ لیکن مہیل بن عمرونے ندمانا اور کہا کہ آپ ابھی ہے معاہدے کی خلاف ورزی کرتے ہیں۔اس پر آپ نے دونوں صحابہ کو سل تشفی وے کرواپس کردیا۔ بیمثال جارے سامنے موجود ہے۔ سوال: آپ نے فر مایا ہے کہ اگر کسی غیر اسلامی ملک بیں مسلمانوں کو اپنی شناخت کے خاتمے

کا خطرہ ہوتو آئیں وہاں ہے جمرت کر کے کسی مسلم ملک میں چلے جانا چاہیے ۔سوال یہ ہے کہ اگر سمی غیرمسلم کواسلا می مٹیٹ میں اس قتم کا خطرہ لاحق ہوتو وہ کیا کر ہے؟

جواب: بات بدب كه اسلامي حكومت ميل غيرمسلم كواس تهم كا خطره لاحق بي نبيس مونا جا ي-اس لیے کداسلامی ملک میں بہنے والے غیرمسلم کواس بات کی صانت دی جاتی ہے کہاس کے تمام حقوق محفوظ ہوں ہے، بشرطیکہ وہملکت کا وفاوار رہے۔ بیر ذمہ داری اللہ اور اس کے رسول علیہ السلام نے لی ہے۔ اور حقوق کی حفاظت کی بیضانت اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے دی ے،آپ نے فرمایا کداگر کمی غیرسلم کے حقوق تلف یا ضائع کیے محے تو ایسا کرنے والے کے خلاف میں خود قیامت کے دن مدعی ہوں گا۔حضرت عمر فاروق سے نواییے وور میں غیرمسلموں كرج بن نمازتك يرصف ساس ليا الكاركرويا تفاكيس أكده آن والمسلمان ان کی پیروی کرتے ہوئے گرجوں کو باقاعدہ مجد ہی نہ بناڈ الیں ،حالانکہ گرہے والوں نے خوداس کی درخواست کی تھی۔ حضرت عمر فے صرف اس بنا پر ایسا کرنے سے اٹکار کیا کہ کل کومسلمان نماز ا كرجول ميں يڑھنے لگے تو پھركوئي كرجاياتى نہيں رہے گا، تمام كرجوں كومساجد بناديا جائے گا،جس سے غیرسلموں کے ذہبی حقوق مجروح ہوں مے ۔اس لیے اسلامی سٹیٹ میں غیرمسلموں کے حقوق کے تلف ہونے کا تو سوال ہی پدانہیں ہوتا، تاہم اگر کوئی اپنی خوشی سے یہاں سے ترک وطن كركے جانا جا ہتا ہے واسے كون روك سكتا ہے۔ قيام ياكستان كے موقع يركروڑوں مندويهال سے ترک وطن کر کے چلے محے ، حالانکہ قائد اعظم نے بار باران کو یقین دلایا تھا کہ ان کے حقوق برابری کی سطح پر محفوظ رہیں ہے۔

سوال: مسمی مسلم ملک میں ہونے والی خانہ جنگی کی وجہ سے نقل مکانی کرے آنے والے لوگ کیامہا جرکہلائیں مے؟

جواب: دیکھیے، اگر کسی مسلم ملک میں کوئی داخلی تھکش ہو، یعنی Civil war کی کیفیت ہو اور مسلمانوں کے گروہ آپ میں لارہ ہوں، تواس کے بارے میں اسلامی تعلیم تو قرآن نے بید دی ہے کہ فاَصْلِحُوا بَیْنَ اَحُوایُکُمُ (الحجرات ۴۹:۱۰) کہ اسپنے ان لڑنے والے بھائیوں کے

درمیان من کرادو۔ اور سے مسلمانوں کے لیے ہے۔ اگر دونوں میں سے کوئی ایک زیاد تی کرے اور سے سے کوئی ایک زیاد تی کرے اور سے کے اس زیاد تی کرے اور سے سے تیار نہ ہوتو پوری امت کا فریضہ ہے کہ اس زیاد تی کرے اور جب تک وہ زیادتی سے باز نہ آ جائے یہ جنگ جاری رکھی جائے۔ جب وہ آبادہ صلح ہو جائے تو اب اس کے ظلاف اور ائی بند کر دی جائے گی۔ ان حالات میں دور جدیدگی منافقا نہ پالیسی کی تو قطعاً اجازت نہیں۔ اب آگر اس کے باوجود وہاں سے مسلمان نقل مکانی کرکے منافقا نہ پالیسی کی تو قطعاً اجازت نہیں۔ اب آگر اس کے باوجود وہاں سے مسلمان نقل مکانی کرکے آب نے بیس تو وہ یقیدیا مہاجر ہیں اور ان کی مدد کرنا بھی پوری قوم کا فرض ہے اور یہ فریضہ بھی قرآن نے عاکد کیا ہے۔

سوال: قیام پاکستان کے دفت نقل مکانی کر کے آنے والوں کا اپنے آپ کومہا جر کہلوا نا اور اس نسبت سے حقوق ما نگنا کس حد تک جائز ہے؟

جواب: مہاجر نہ تو کوئی قومیت ہے اور نہ کسی تم کی میاسی یا انظامی شناخت ہے، نہ یہ خاندان اور قبیلہ ہے اور نہ کسی کا کوئی حق ما نگنا جا کڑ ہے۔ یہ سب غیر اسلامی تعقبات ہیں جن کی اسلام کے اندر گنجائش نہیں۔ مہاجر ہونا ایک روحانی اور اخلاقی مقام ہے جس کا بڑا او نچا ورجہ ہے۔ اس کو مادی حقوق سے آلووہ کرنااس کی تو بین کرنے کے متر اوف ہے۔

سوال: آپ نے فلفہ بجرت رہ تفصیل سے روشی ڈالی، آپ نے فرمایا کہ بجرت تزکیہ فس کا بھی ذریعہ تھا، یہ بات غالبًا تقوے کے معالمے میں تو درست ہو سکتی ہے، لیکن بجرت کرنے دالے سب کے سب یقینا ایسے نہ تھے کہ ان کا صرف بجرت کے ذریعے تزکیہ ہو سکتا ہو۔ دوسری بات یہ کہ بجرت کے نتیج میں معاہدات ہوئے بھیے سلح حدیدیہ تو ایسے معاہدات کا تزکیے سے کیا تعلق ہے؟

جواب: جہاں تک ہجرت کے واقعی اور دوحانی پہلو کا تعلق ہوتو جیسا کہ میں نے عرض کیا کہ وہ کسی خاص دفت تک ہجرت سے وابسة محس خاص دفت تک ہجرت سے وابسة ہوں گے اور فلاں دفت نہیں۔ پلکہ ایسا بار بار ہوسکتا ہے کہ دوحانی پاکیزگی، باطنی صفائی، تزکیہ وتعلیم یا تعلیمات اسلام پڑمل بیرا ہونے کے لیے ترک دطن کرنا پڑے۔ یہ ہجرت کا باطنی یا روحانی پہلو

کہلاتا ہے۔ لیکن ظاہر ہے کہ ہرترک وطن میں بیدا فلی روح موجود ہونا ضروری نہیں۔ بیدوح جبی موسلالہ اللہ علی ہوتا ہے کہ انسان اپنے موجود ہوگا جب ہجرت، سیح معنی میں ہجرت ہوگا۔ بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ انسان اپنے ذہین کے مطابق بہتر سے بہتر اور بہتر ہے بہتر ین کی تلاش میں سفر جاری رکھتا ہے، اس لیے تزکیدو تربیت کے لیے ہجرت ہوگا، اس کے برعش جس کو جسمانی ہجرت کہا گیا ہے وہ ایسی چیز ہے جسے ایک فیض ایک شہر سے دوسر سے شہر کی طرف یا ایک برا دری کو چھوڑ کر دوسری برا دری کی طرف یا ایک سیاس نظام سے دوسر سے بیاس نظام کی طرف یا ایک برا دری کو چھوڑ کر دوسری برا دری کی طرف جلا جاتا ہے، اس کا تزکید و تربیت سے کوئی تعلق نہیں۔ رہا ہجرت کے نتیج میں معاہدات کا مشلہ، تورسول الشصلی اللہ علیہ وسلم نے معاہدات فرمائے اور ہر معاہد سے کا بنیا دی مقصد یہی تھا کہ مشلہ، تورسول الشصلی اللہ علیہ وسلم نے معاہدات فرمائے اور ہر معاہد سے کا بنیا دی مقصد یہی تھا کہ

مسکہ، تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے معاہدات فریا ہے اور ہرمعاہدے کا بنیادی مقصد یکی تھا کہ دعوت اسلای کام میں چیش رفت ہو، اسلام اور مسلمانوں کے مفادکوآ کے بڑھایا جائے اور کفرو شرک کی طاقتوں کوجس قد رغیر مؤثر کیا جاسکتا ہے کیا جائے۔ ان میں سے ہرمعاہدہ اپنی جگہ بڑا اہم ہے۔ یقیناً حدیدیکا معاہدہ تاریخ ساز معاہدہ ہے۔ قرآن پاک میں اسے فتح مبین کہا گیا ہے۔ یہ معاہدہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت اور پیغیرانہ کمال کا شاہکار ہے۔ اب تک صورت حال بیقی کہدید یہ منورہ جغرافیا کی طور پردو بڑے دھمنوں کے درمیان تھا۔ ایک طرف کفار کہ ہے جن کے قرب وجوار کے لوگوں سے تعلقات بھی تھے اور دوہ کعبہ کے متولی بھی تھے جس کی وجہ سے ان کوغیر معمولی سیاسی اور نہیں اثر ورسوخ حاصلی تھا۔ اور دومری طرف یہودی تھے۔ دونوں ہیک وقت نمٹنا ممکن نہ تھا۔ اگر یہود یوں سے نمٹنے ہیں تو بھی کی طرف سے کفار کے جملے کا خطرہ ہے، اورا گرکفار کے مقا بلے کے لیے نکلے ہیں تو بھی مدینہ خطرے میں پڑتا ہے اور یہود یوں کی طرف سے حملے کے امکانات بڑھ جاتے ہیں۔ ان حالات میں بینا گزیر تھا کہ کسی نہ کی طرح دونوں میں سے ایک دشمن کوغیر جانب دار کر ہیں۔ ان حالات میں بینا گزیر تھا کہ کسی نہ کی طرح دونوں میں سے ایک دشمن کوغیر جانب دار کر ویا جائے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس غرض کے لیے بہود یوں کی شاطرانہ ترکتوں کی وجہ بیں۔ ان حال اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس غرض کے لیے بہود یوں کی شاطرانہ ترکتوں کی وجہ بیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس غرض کے لیے بہود یوں کی شاطرانہ ترکتوں کی وجہ

ے انبی کواپنا ہدف قرار دیا اور کفار مکہ ہے معاہدہ کرنے کوتر جیج وی۔اس معاہدے کی روے کفار

کمدکی طرف سے اطمینان ہوگیااور خیبر کے یہودیوں کے خلاف کارروائی بہت آسان ہوگی۔ای

ہنا پر معاہدے کے وقت حضور علیہ المصلاۃ والسلام نے فر مایا تھا کہ قریشی جو چاہجے ہیں دے دو اور الن کی ہر شرط قبول کر لو۔ اس لیے کہ وہ ایسا موقع تھا کہ قریش کی کمزوری کا حضور نے اندازہ کر لیا تھا۔ ان کی ہر شرط قبول کر لو۔ اس لیے کہ وہ ایسا موقع تھا کہ قریش بیٹنے گئے ہیں اور اس پہلی تھا۔ ان کی ہوا ہور ہا ہے۔ بالا خرید معاہدہ طے ہوا اور دس سال کے لیے اس پڑعل در آ مد طے پایا۔ اس عرصے ہیں یہود یوں سے نمٹ لیا گیا اور وہ خطرہ جو رنگ لانے کے قریب تھا اس کا خاتمہ ہوگیا۔ اس کے بعد جب مدینہ مامون و تحفوظ ہوگیا اور اندرونی دئمن کو نکال با ہرکیا گیا تو پھرکوئی بڑی خون اس کے بعد جب مدینہ مامون و تحفوظ ہوگیا اور اندرونی دئمن کو نکال با ہرکیا گیا تو پھرکوئی بڑی خون ریزی بھی نہیں ہوئی اور نہ کوئی بڑا معرکہ پیش آیا، بلکہ سار اعرب آپ سے آپ اسلام کے ذریخیس آگیا۔ اس سے ثابت ہوگیا گیا۔ اس سے ثابت ہوگیا کہ صلح عدیدینی الوا تع فتح مبین تھی۔

en en la companya de la companya de

and the second of the second o

bestudubocks.wordpress.com

ساتوال خطبه

اور الراكون الريكافات

besturdubooks.Worldpress.com

Angle of

besturdubooks.wordpress.com

## بنم الثدارحمن الرحيم

نحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى اله و أصحابه أجمعين

قابل احرّ ام جناب صدرمجلس، جناب واکس چانسلرصا حب، براوران کرم، خوابران محرّم!

اسلامی ریاست اور غیر مسلموں سے اس کے تعلقات کے بارے میں جب بھی تعقلو کی جائے گی، تو سب سے پہلا سوال جو ہمارے سامنے آئے گا وہ یہ ہے کہ کیا جمہوریت اور سیوارازم کے اس دور میں ندہب کی بنیاد پرریاستوں اور ریاستوں کے شہر بول کے مابین تعلقات قائم ہو سکتے ہیں؟ اور کیا اس بنیاد پر اس دور میں ریاستوں کی پالیسیاں بنا چاہمیں؟ پھراگر یہ تعلقات ندہب کی بنیاد پر قائم ہو سکتے ہوں اور اس شم کی پالیسیاں بن سکتی ہوں تو کیا آئے کسی ریاست کے لیے عملا یمکن بھی ہے کہ اپنے بین الاقوامی تعلقات اور خارجہ پالیسی کی بنیاد اپنے نین الاقوامی تعلقات اور خارجہ پالیسی کی بنیاد اپنے نہیں مقائد و تعلیمات پر رکھے اور انہی کی بنیاد پر اپنی واظی اور خارجی پالیسیاں اپنائے؟ یہ سوال اس لیے پیدا ہوتا ہے کہ آئے ہم جس طرز سیاست سے مانوس ہیں اور جس شم کی پالیسی سازی سے ہم واقف ہیں اور ریاستوں کا چلن آئے جس انداز کا ہو گیا ہے اس میں یہ چیز آئے بعیداز امکان معلوم ہونے گئی ہے اور اس میں اجنبیت کا ایک عضر داخل ہو گیا ہے۔

اس کی دجہ ہے کہ آج باز ارسیاسیات اور کا روبار قانون میں جوسکہ رائج الوقت ہے وہ مغرب کے سیکولرازم اور لا دینیت پر مبنی ایسا نظام ہے جس نے قوموں کی ثقافتی ، تہذیبی اور اجتماعی ندگی کو فہ ہمی رہنمائی سے الگ تعلگ کر کے رکھ دیا ہے۔ یہ علیحد گی کیوں اور کیے عمل میں آئی؟ اس کے اسباب کیا ہے ؟ یہ ایک طویل گفتگو کا موضوع ہے۔ لیکن اس بات سے ہرصا حب نظر اور صاحب بقر اور صاحب نظر اور صاحب بعد ہوئے کہ دنیا ہے اسلام میں نہتو بھی وہ اسباب بیدا ہوئے جن کی صاحب بعد ہوئے وہ وہ سے مغرب میں ریاست اور چرچ کی علیحد گی وجود میں آئی، نہ اسلام اپنی خاصی طویل نہ ہمی، وہ بیاتی اور سیاتی تاریخ میں ان مراحل سے گزرا ہے جن سے عیسائیت کو گزر نا پڑا، اور جن کے نیتے میں مغرب میں جو رائے قائم ہوئی اور جس نظلے و نظر کو پذیرائی ملی وہ یہ تھی کہ ریاست اور چرچ کو میں مغرب میں جو رائے قائم ہوئی اور جس نظلے و نظر کو پذیرائی ملی وہ یہ تھی کہ ریاست اور چرچ کو میں مغرب میں جو رائے اور دونوں کے دائر ہا ہا کا رجد اجدامت میں کردیا جا کیں۔

 دوران تحفظ کیا۔ قانون کے علاوہ اسلام کے پاس ایک ترقی یافتہ تہذیب بھی ہے جو مسلمانوں کے اُسٹان تھنے تھنے کا نوٹ تھندیب بھی ہے جو مسلمانوں کے اُسٹانی تحفظ کی محافظ ہے۔ اس کے پاس کر داروعمل کے زریں اصول بھی موجود ہیں۔ اس کے پاس اپنی ایک متعین ثقافت بھی ہے۔ بیساری چیزیں مل کر ایک ایسے انسانی مزاح کی تشکیل کرتی ہیں جس کی مؤثر موجود گی میں وہ کش کمش مسلمانوں کے ہاں پیدا ہی نہیں ہو کتی جو مغرب میں پیدا ہوئی در جہاں جہاں جہاں مغرب جیسے حالات ہوں گے وہاں پیدا ہوگی۔

بدا کی فطری بات ہے کہا گرریاست کے مختلف شعبوں اور معاشرے کے مختلف طبقوں کے درمیان متوازن ہم آ بھی موجود نہ ہوتوان میں ایک ندایک دن کش مکش پیدا ہونا نا گزیر ہے۔ پھر یہ بھی ناگز ہر ہے کہ اس کش کمش میں بالآخر سارے طبقات نباہ اور سارے گروہ فنا ہوجا کیں یا پھر کسی ایک گروہ کو دوسرے گروہ پریا ایک طبقے کو دوسرے طبقے پر برتری حاصل ہو جائے۔ دوسرے نداہب کی تاریخ ہے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔مسیحیت میں ابتداہے ہی حضرت عیسی عليه السلام كي عطاكي موئي نغليمات كونظرا نداز كرديا هيا جن مين تورات كوبني اسرائيل اورحضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ماننے والوں کا قانون قرار دیا گیا تھا۔ سینٹ یال نے مسیحیوں میں اثر ورسوخ پیدا کرنے کے فور آبعد ہی روزاول ہے ہی تورات کے قانون کوعیسائیوں کے لیے منسوخ تھہرا دیا تفا اور وه مخصوص تغلیمات و مدایات جو آج اناجیل اربعه میں ملتی ہیں ان کومیسحیت کا پہلا اور آخری ہدایت نامەقر اردے دیا تھا سینٹ یال کا دیا ہوا سے ہدایت نامہ نیصرف بید کہ وہ جامعیت نەركھتا تھا جواسلام كے پیغام كاطرة امتياز ہے، بلكهاس ميں وہ اعتدال اور جمه گيرى بھى موجود نه تھی جو کسی بڑی ریاست یا نظام کو چلانے کے لیے ضروری ہوتی ہے۔ ندان تعلیمات میں وہ توازن اور ہم آ ہنگی موجودتھی جومعاشرے کے مختلف طبقوں ادر ریاست کے مختلف اداروں کے درمیان کشاکش کوروک کران میں تعاون وتنسیق پیدا کرسکتی۔

اس کے مقابلے میں اسلام کی تعلیم پہلے دن سے اپنے اندروہ جامعیت رکھتی تھی جس میں اخلاقی ضابطوں کے ساتھ ساتھ منصل اور قابل عمل قانون حیات بھی موجود تھا، ایسا قانون جوزندگی کے ہر شعبے میں رہنمائی کرتا تھا اور کرتا ہے۔ اسلام میں ایک مستقل تہذیب و تهدن کی اٹھان بھی پہلے دن سے شروع ہوگی اور جلد ہی وہ فصل نظام سامنے آگیا جس میں وہ جا معیت اور ہمہ گیر بت موجود تھی جواس نظام کے توازن کو برقر ارر کھنے کے لیے ضروری تھی۔ اس میں ہم پہلوکی رعایت اس جمیل و متانت کے ساتھ رکھ دی گئی تھی کہ اس میں کی ایک پہلوکو دوسر بہلوکی رعایت اس جمیل و متانت کے ساتھ رکھ دی گئی تھی کہ اس میں کی ایک پہلوکو دوسر بہلوکی ۔ سے نہ تو متصادم ہونا پڑا اور نہان کو باہم متعارض یا متصادم کرنے کی کوئی کوشش بھی کا میاب ہوئی ۔ سے نہ تو متصادم ہونا پڑا اور نہان کو باہم متعارض یا متصادم کرنے کی کوئی کوشش بھی کا میاب ہوئی ۔ یہاں سے واضح رہے کہ ایسانہیں ہوا کہ ایک کوششیل نہی کوئی متعارض و تصادم کی وہ تمام کوششیں جوشعوری یا غیر شعوری طور پر کی گئیں ایک ایک کرے ناکام ہو تعارض و تصادم کی وہ تمام کوششیں جوشعوری یا غیر شعوری طور پر کی گئیں ایک ایک کرے ناکام ہو تعارض و تصادم کی وہ تمام کوششیں جوشعوری یا غیر شعوری طور پر کی گئیں ایک ایک کرے ناکام ہو کئیں ، اور مسلمانوں کے اجماعی شعیر اور کی خمیر نے جا معیت اور تو از ن پر بنی اس تعلیم کو ہمیشہ سینے سے لگا کر رکھا، وہ تعلیم جو عوام اور خواص کے لیے دین میں بھی مفید ہواور دینا کے لیے بھی منفعت بخش ہوں، جس کی بنیا دا کی ایسانہی میں معائی گئی ہے کہ رکھنا آئینا فیی اللّٰدُنیا حَسَنَة وَ فِی اللّٰدُنیا حَسَنَة وَ فِی الْدُنیا حَسَنَة وَ فِی

اس تصور کی بنیاد پر مسلمانوں نے پہلے ہی دن سے اس کا نئات میں اپنے کر دار پرغور
کیا تو انہوں نے محسوس کر لیا کہ ان کے تعلقات دوقتم کے انسانوں سے ہوں گے، ایک دہ جو دو تی
کی را ہنمائی اور ہدایت کو تسلیم کرتے ہوں گے، اور پھروہ ہوں گے جو اس را ہنمائی کو تسلیم نہیں
کریں گے اور دحی کے بجائے اپنی یا دوسر نے انسانوں کی عقل اور مشاہد سے ہی کام چلانے
کی کوشش کریں گے۔ وحی کی اس را ہنمائی کو تسلیم نہ کرنے کے اسباب محتلف ہوں گے، لیکن
جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ انسانوں کے کسی ایک یا متعدد گروہوں نے دحی الہی کی را ہنمائی
کوشلیم کرنے سے انکار کر دیا ہے تو یہ خود اپنی جگد ایک ایسی بنیاد ہے جس کی وجہ سے ایسے تمام
لوگوں کو ان لوگوں سے الگ قرار دیا جانا چاہے جو دحی الہی کی را ہنمائی کو تسلیم کرتے ہیں۔ ظاہر

120

ہے کہ اول الذکر قتم کے لوگ ان لوگوں ہے جداگا نہ قتم کے ہیں جواس را جنمائی کو تسلیم کر کے اپنی زندگی کی تغییر چاہتے ہیں۔ پھر کوئی قوم یا اقوام وجی الہٰی کی را جنمائی کا اقر ارکر لیس تو ظاہر ہے کہ ان کے لیے کوئی نظام انسانوں کی معالی نظام خروعمل بھی در کار ہوگا۔ اور یہ بھی ظاہر ہے کہ جب کوئی نظام انسانوں کی عقل و شعور کے زور پر بنایا جائے گا تو اس میں اختلافات بھی ہوں گے، اس میں تصادم بھی ہوگا، اس میں مفاوات کا مکراؤ بھی ہوگا، اور اس میں طرح طرح کے تعقبات کے حوالے بھی ساسنے آئیس مفاوات کا مکراؤ بھی ہوگا، اور اس میں طرح طرح کے تعقبات کے حوالے بھی ساسانوں آئیس می جو بظاہر ہوئے خوش آئنداور ہوئے دل نشین ہوں گے لیکن جن کے منتج میں انسانوں میں ہم آئی پیدا کرنا ہوا دوروں گا۔

. اس لیے جب اسلام ہے باہر کے گروہوں کوایک الگ ملت مان لیا جائے تو ان کواس ا یک الگ ملت مانے کے باوجودان میں بہت ہے تنوعات اور بہت می اقسام یائی جا کمیں گی ۔ان میں ہے بعض لوگ کسی وجہ ہے اسلامی عقائد کے قریب ہوں گے، بعض بہت دور ہوں گے۔اگر ا فراد کی اسلام ہے وابستگی یا عدم وابستگی یالین دین کی بنیادیہ ہو کہ اس شخص یا افراد کارویہ اسلام کے بارے میں کیا ہے تواس رویے کی وجہ ہے تعلقات کی نوعیت بدل جائے گی ،اس سلسلے میں فقہائے كرام نے قرآن ياك كى متعلقه آيات كوسامنے ركھ كراور احاديث مباركه سے راہنمائى ليتے ہوئے سب سے پہلے پوری دنیا کومختلف خطوں میں تقتیم کیا۔ ایک خطہ وہ ہے جود نیائے اسلام کے کنٹرول میں ہے، جہاں مسلمانوں کوسیاسی اور قانونی بالادشی حاصل ہے اور جہاں مسلمانوں کا قانون اوران کی شریعت نافذ ہے۔فقہائے کرام نے اس تقتیم میں بومی باریک بینی کا ثبوت دیا۔ انہوں نے کہا کہ وہ علاقہ جہاں مسلمان فیصلہ کن حیثیت رکھتے ہیں ، جا ہے ان کی تعداد تھوڑی ہویا زياده، جهان ان كااپنا فيصله چلتا مواور و ہاں اسلامی احكام نا فنر موں وہ دارالاسلام ہوگا ،اوراس پر جواحکام جاری ہوں گے وہ ان علاقوں کے احکام مے مختلف ہوں گے جہاں فیصلہ کن حیثیت غیر مسلموں کوحاصل ہےاور جہاں اسلام کےا حکام نافذ نہوں، یا تواس لیے کہ وہاں مسلمان موجوو ہی نہیں ہیں، یااس لیے کہ اگر مسلمان موجود ہیں توان کی کوئی آ زادسیاسی حیثیت نہیں ہے،اوراس ليه وبال اسلامي توانين كانفاذ نبيس ہوا۔ ايسے علاقے كودار الحرب كها كيا۔

دارالاسلام کومسلمانوں نے ہمیشہ ایک سیاسی وحدت کے طور پرتشلیم کیا۔اگر چہ پہلی صدى جرى گزرتے گزرتے ايبامحسوس ہونے لگاتھا كدائن وسيع ونياكو (جيبا كدونيائے اسلام اس وقت تھی) کسی ایک حکومت کے تحت رکھنا نصرف انتظامی طور پر برداد شوار ہے بلکہ غیر ضروری بھی ہے۔ یوں ایک سوتمیں بتیں ہجری کے لگ بھگ پیٹین کا اسلامی ٹکڑاا لگ ہو گیا اور وہاں تقریباً ایک خوو مختار حکومت قائم ہوگئ جس کے قیام میں بنوامیداور بنوعباس کی روایتی چپقکش نے بھی اپنا کردار ادا کیا اور جو کام شاید ذرا تا خیر ہے ہوتا وہ پہلے ہی ہو گیا۔ پھر جوں جوں وفت گزرتا گیا مختلف انظای بینف و نیائے اسلام میں قائم ہوتے گئے جوداخلی طور پرتو مکمل خودمحتار متھ اور دور جدید کی اصطلاح میں آزادر پاستوں کے سارے لازی تقاضے اور شرا کط پوری کرتے تھے۔ کیکن اس داخلی خوومخاری کے باوجود وہ دارالاسلام کی سیاسی وحدت کوشلیم کرتے تھے اورا دارہ خلافت کی مرکزیت کا دستوری اور آئینی طور پر (اگر چه عمو ما محض نظری حد تک ) اعتراف کرتے تھے۔ان آ زادمسلم ریاستوں نے ہمیشداس بات کا اعتراف کیا کمسلمانوں میں ادارہ خلافت کوروحانی، اخلاقی ، اجناعی اور سیاسی یا نیم سیاسی مرکزیت اور ایک گونه بالا دست حیثیت حاصل ہے۔ یہاں تک کہ جس زیانے میں خلافت کا ادارہ بہت کمزور اور دائرہ بہت محدود ہو چکا تھا اور دنیائے اسلام کے ایک بہت ہی چھوٹے سے جھے پراس کا ساسی اقتد اراورانظامی اختیار باقی رہ گیا تھا اوراس کے مقابلے میں اس سے باہر بڑے بڑے طافت ورمسلمان حکر ان موجود تھے جوا نی جگہ خود بڑا۔ اقتدار واختیار رکھتے تھے،کیکن اس زمانے میں بھی ان سب منفی عوامل کے باوجودان بری بری سلطنق نے بھی اس کمزورخلافت کواپناروحانی، سیاسی اور آئینی مرکز اورخلیفه کواپنا آئینی سربراہ تشكيم كياب

سلطان صلاح الدین ایو بی کے نام ہے کون واقف نہیں۔اس کے کارناموں کی وجہ سے بعض موز عین نے اسے خلیفہء راشد قرار دیا ہے۔ بعض موز عین نے اسے خلیفہء راشد قرار دیا ہے۔ بعض اور مصنفین اور اہل علم نے اسے حضرت عمر فاروق رضی اللّٰد عنہ کے بعد دنیائے اسلام کا

ipress.com

besturdubor

سب سے بوالیڈر قرار دیا ہے۔ لیکن اس غیر معمولی احترام، سیای اقتدار اور عسکری طاقت اور فتو حات کے باوجوداس نے بھی خلافت کا دعویٰ نہ کیا اور نہ صرف یہ کہ بغداد کی کمزور ترین خلافت کی آئی کی بالا دی کو بھی اشار تا یا بالواسط بھی چیلنج نہیں کیا، بلکہ نظری حیثیت سے اس کی بالا دی کو تشلیم کیا۔ وہ اپنے کو معی المتحلافة و اللدین کے لقب سے یاد کرتا تھا۔ جس کے معنی سے بی کسوہ اپنے کوامیر المونین کی حکومت کا خادم سمجھتا تھایا کم از کم قرار دیتا تھا۔ اس نے تمام ترفتو حات کے باوجود کھی اپنی ذاتی حیثیت کومنوانے کی کوئی کوشش نہ کی۔

ہندوستان کے بارے میں دیکھیے کہ جہاں خلیفہ کا کوئی سیاسی اثر ورسوخ موجود نہ تھا۔ خلیفه بغدا د چا ہتا بھی تو ہندوستان کے کسی سیاسی فرماں روایا انتظامی تحمران کے تقرریاعدم تقررک بارے میں پچنہیں کرسکیا تھا،کیکن یہاں کے مسلمان فرماں روانے بھی اینے آپ کواس کی خلافت كاليك كارنده قرارد مااوراس بات كاامتمام كماكه جب بهي كوئي فرمال روااقتد ارسنجا ليتوخليفه بغداد کی طرف ہے اس کے نام تقرری کا ایک فرمان جاری کیا جائے ۔ سلطان تمس الدین التمش نے، جس کواس زمانے کے جیدصوفیائے کرام اورعلائے اسلام نے بھی بڑے احترام کامستحق گردانا، اپنا جوسرکاری لقب اختیار کیا تھاوہ ناصرامیر المونین تھا، یعنی امیر المونین (خلیفہ بغداد) کا مدد گار اور معاون يشس الدين انتش جب تخت نشين مواتو خليفه بغداد نے اس کو پروانه تقر ريعني منشور بھیجا۔اس موقع پر انتش کے حکم ہے وہلی میں بوئی تقریبات کا اہتمام کیا گیا۔منشور لانے والے ایلجی (جودر بارخلافت ہے آرہا تھا) کے استقبال کے لیے خصوصی اہتمام کیا گیا۔مورخین نے لکھا ہے کہ بادشاہ کی تخت نشینی بربھی وہ اہتمام نہ ہوتا تھا جو سفیر خلافت اور منشور تقرر کے استقبال ے لیے کیا گیا۔ شمس الدین خود پیدل چل کر دالی سے باہرا پلی کے استقبال کے لیے گیا۔اس موقع پر شاعروں نے قصائد بھی کہے جن میں اس اہم وافقے کا بھی تذکرہ کیا گیا۔مشہور شاعر بدرجاج نے اس موقع پر جوتصیدہ کہااس کا ایک شعرتھا:

> جرئیل ازطاق گردول ابشرو گویال رسید کز خلیفه سوئے سلطان خلعت و فرمال رسید

ipress.cor

آ پ کہد سکتے ہیں کہ بیمحض شاعری اور موقع کی مناسبت ہے محض رسی چیز تھی۔ میں یہال کسی مباحث میں نہیں پڑتا ممکن ہے ایسا ہی ہو لیکن اس نظریاتی لگاد کواور محبت بھری عقیدت کوجس کا اظہاراس موقع پرتقریبات کے انعقاد اور بادشاہ کی ذاتی دلچیسی ہے ہوتا ہے آخر کس چیز سے تعبیر کیا جائے گا۔ شاعر نے انہی جذبات واحساسات کا اظہار کیا جواس وقت عامۃ الناس کے دلول میں پائے جاتے تھے۔ان جذبات واحساسات کوآخر کیامعنی پہنائے جا کیں گے اوران کو کس نظر سے دیکھا جائے گا۔ بیرجذبات واحساسات جنہوں نے دنیائے اسلام کوایک مرکزیت عطا کررکھی تھی اور بڑے سے بڑا ہاا ختیار فر ماں روا بھی اپنے آپ کوان رسمیات ومظاہر کا (اگران کومخض رسمیات دمظا ہرقراردینے پراصرار کیا جائے )تاج سمجھتا تھااور کسی نہ کسی درہے میں ان کی ضرورت کا حساس بھی رکھتا تھا۔ بہر حال انہی اسباب وعوامل کی بناپر فر ماں روائے دہلی اپنے آپ کواورا پنی حکومت کواس فرمان کا پابند مجھتا تھا جوخلیفہ بغداد کی جانب سے جاری ہوتا۔اس پورے علاقے کو جہاں جہاں مسلمانوں کی حکومتیں قائم تھیں دارالاسلام کے عمومی لقب سے یاد کیا جاتا تھا۔ دارالاسلام کے فقہی احکام اس تصور کی بنیاد پرمرتب و مدون کیے گئے کہ دہاں اسلام اوراسلامی شریعت کو بالا دستی حاصل ہے۔اس علاقے بیعنی دارالاسلام کےعلادہ دنیا بھرکے باتی تمام علاقے دارالحرب كهلاتے تھے۔

برصغیر میں بیصورت حال محمد بن قاسم کی فتح سندھ سے اگریزوں کی آمدتک جاری رہی۔ اس پورے عرصے میں ہندوستان کے مسلم علاقوں کو دار الاسلام ہی مانا اور سمجھا گیا۔ ہارے برصغیر کے حوالے سے ایک فیصلہ برا اہم ہے جو ۱۹۰۳ء میں ہوا۔ بیدوہ دن سقے جب ابھی مغل محکران دبلی کے خت پرموجود تھا، شاہ عالم ٹانی کی فر مال روائی تھی ، آکین اور قانونی نظام میں بظاہر ابھی کوئی تبدیلی نہیں آئی تھی۔ لیکن ۱۹۰۱ میں انگریز جزل لیک دبلی میں فاتحانہ داخل ہو چکا تھا، اگر چدوبلی میں واخل ہو نے کے بعد اس نے بادشاہ کے حضور حسب وستور نذر چیش کی ، مغل اگر چدوبلی میں واخل ہونے کے بعد اس نے بادشاہ کے حضور حسب وستور نذر چیش کی ، مغل اگر چدوبلی میں واخل می مجرا اور مغل پروٹو کول کے مطابق دست بستہ شاہ دبلی کے روبروحاضر ہوا، لیکن چونکہ انگریزی فوج وبلی میں فاتحانہ داخل ہونچکی تھی اس لیے محسوں کیا گیا کہ اب

129

مندوستان کی آئین پوزیشن تبدیل ہو چکی ہے۔فقہائے اسلام نے لکھا ہے کہ دارالاسلام کی ایک . شرط پیھی ہے کیدہال مسلمانوں کو جواقتہ ار حاصل ہووہ ان کا اپنا ہواور کسی دوسرے کا عطا کر دہ یا تشليم كرده نههو، يعني اس اقتد اركي عطا ياعدم عطا كاتعلق كسي اور سے ندہو، اب انگريز بااختيار ہوكر د ہلی میں داخل ہو چکے تھے اس لیے اس کے بیمعنی لیے گئے کہ اب دہلی کامسلمان حکمران اینے اقتدار کا خود ما لک نہیں رہا، بلکہ اس کا اختیار واقتد ارانگریز کا مرہون منت ہے۔اب تخت دہلی پر اں کا موجودر ہناانگریز فاتحین کی مرضی پر موتوف ہوگیا ہے۔اس ایک تبدیلی کی وجہ ہے اس وقت کے سب سے بڑے نہ ہجی مفکر اور دینی قائد شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے نتویٰ دے دیا کہ آج سے ہندوستان دارالحرب ہے اور اب وہ دارالاسلام نہیں رہا۔ اس لیے کہ وہ تین شرائط جو دارالاسلام کے لیےعلمائے امت ادر فقہائے اسلام نے ضروری قرار دی ہیں ان میں سے ایک ختم ہوگئی ہے۔ یہاں میہ بات یا درہے کہ اس وقت تک ہندوستان بھر میں عدالتیں اسلام کے مطابق فیلے دے رہی تھیں،مملکت کا بیشتر نظام شریعت ہی کے احکام کے مطابق چل رہا تھا اور اس وانعے کے کافی عرصے بعد تک مسلمان حاکم بھی تخت پر متمکن رہا لیکن اب جو بنیادی فرق واقع ہو چکا تھا وہ بیرتھا کہاب دہلی کامسلمان فرماں رواا پنا ذاتی اقتد ار ندر کھتا تھا بلکہ اس کی حیثیت ایک ایسے باج گزار کی ہوچکی تھی جس کے متعقبل کا فیصلہ انگریزوں کے ہاتھ تھا۔اس لیے اب اس كودارالاسلام كهناممكن نهيس رباتها\_

سیقو وہ تقسیم ہے جونقبہائے اسلام بالخصوص حنی نقبہائے دنیا کی کی ہے۔ یہ وہ تقسیم ہے جس کے بارے میں، میں نے پہلے ایک گفتگو میں تفیدات عرض کی تھیں۔ میں نے عرض کیا تھا کہ دارالاسلام کو ہمیشہ ایک سیاسی اور تعرفی وصدت شار کیا گیا، جس میں آزاد ریاستوں کو ولایات کہا گیا، جو گویا ایک مشترک دنیا یا دولت مشتر کہ کی رکن تھیں۔ جہاں ایک مسلمان علاقے کے شہری دوسرے مسلمان علاقے کے شہری سے اسی طرح ملتے جلتے جتے جس طرح آج کسی صد تک پور پین دوسرے مسلمان علاقے کے شہری کے دوسرے سام طرح ہے جائے ہیں۔ اسی طرح سے ایک ملک کے شہریت خود بخود اس طرح حاصل ہو جاتی تھی جس طرح آج امریکا اور کے شہری کو دوسرے ملک کی شہریت خود بخود اس طرح حاصل ہو جاتی تھی جس طرح آجی امریکا اور

کینیڈا کے باشندوں کواکی دوسرے کے ملک میں حاصل ہو جاتی ہے۔ یہی کیفیت پورے عالم اسلام میں رہی اور کم و بیش تیرہ سوسال تک رہی۔ دارالاسلام کے باشندوں کو دارالاسلام کے مختلف علاقوں میں آنے جانے اور قیام کرنے کی کمل آزادی حاصل تھی۔

وارالاسلام سے باہر کے علاقے جن کو وارالحرب کے نام سے یاد کیا گیا،ان کے الگ احکام اوراس کے باشدوں کے لیے الگ الگ تفصیلات مدون کردی گئیں۔اس کے لیے بہلا قدم یہ اٹھایا گیا کہ ان غیر مسلموں کو مختلف زمروں (Categaries) میں تقییم کیا گیا جو دارالحرب کے کسی علاقے میں آبادیا کسی علاقے میں فرماں روائی کے منصب پر فائز تھے۔خود قرآن پاک نے سار نے غیر مسلموں کو ایک ہی زمرے میں شامل قرار نہیں دیا، بلکہ قرآن مجید میں مختلف غیر مسلموں کے مختلف احکام دیے گئے ہیں۔اس سے صاف پتا چلنا ہے کہ سارے غیر مسلم ایک زمرے میں نہیں آتے۔مثلاً قرآن پاک نے عیسائیوں کو مسلمانوں کے زیادہ قریب قرآردیا اور مشرکین کو صام مشرکین کے مقابلے میں اسلام نے زیادہ دور قراردیا اوران کے بارے ہیں کی رعایت سے کام نہیں لیا۔

قرآن پاک کے اس اسلوب کے مطابق بنیادی طور پرغیر مسلموں کی دو تعمیں قرار دی گئیں۔ پہلی قتم ان غیر مسلموں کی تھی جواصلاً آسانی نداجب کی پیروی کے مدی تھے۔ بدائل کاب تھے جواس اعتبار سے سلمانوں کے قریب اور مسلمانوں کے مشابہ تھے کہ وہ اپنی اپنی جلّہ ان بنیادی تصورات اور عقائد کو کسی نہ کسی رنگ میں تسلیم کرتے تھے جن پر اسلام کی اساس ہے۔ مثل وہ تو حید، نبوت، آخرت کو مانتے تھے۔ وہ ان انبیائے کرام علیم السلام میں سے بیش ترکو مانتے تھے جن کو قرآن نے بیں۔ اس لیے غیر مسلموں کی اقدام میں سب سے پہلے انہیں رکھا گیا۔ اہل کتاب کے بعد ووسرا ورجہ ان غیر مسلموں کا رکھا گیا ہے جن کو فقہ اے کرام نے شبراہل کتاب قرار دیا ہے، یعنی وہ غیر سلم جو بعض اعتبارات کارکھا گیا ہے جن کو فقہ اے کرام نے شبراہل کتاب قرار دیا ہے، یعنی وہ غیر سلم جو بعض اعتبارات سے اہل کتاب کے مشابہ تھے۔ ایسے غیر مسلموں سے مسلمانوں کا واسطہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بی کے عہد مبارک میں بڑچکا تھا۔ سنہ جبری میں جب پہلی بار بحرین (مشرقی عرب کا ایک علاقہ ،

آ ج کل کا جزیرہ بح بن نہیں) کے لوگ اسلام قبول کر کے مدینہ حاضر ہوئے اور حضور علیہ الصلا 🖫 والسلام سے گفتگو کی تواس میں انہوں نے یو چھا کہ ہمارے علاقے میں مجوی اور آتش پرست بھی پائے جاتے ہیں۔ان کے بارے میں مارارویہ کیا ہونا چاہیے؟ آپ نے فرمایا: سنوا بھم سنة أهل الكتاب غير ناكحي نساء هم ولا آكلي ذبائحهم (١) ليمني مجوسيول كماتح وہی معاملہ اور طرز عمل رکھو جواہل کتاب کے ساتھ رکھتے ہو، ماسوائے اس کے کہ نہان کا ذبیجہ کھاؤ اورندان کی عورتوں سے نکاح کرو۔ باقی تمام معاملات میں ان کی حیثیت اہل کتاب کی ہوگی۔ پھر حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں جب ایران کے آتش پرستوں اور زرتشتیوں سے معاملہ پیش آیا تو اس وقت بھی صحابہ کرام " نے یہی طے کیا کہ ایران کے آتش پرستوں کی حیثیت بھی شبراہل کتاب کی ہوگی ۔ گویا یہ ایک درمیانہ درجہ ہے جواہل کتاب اور عام کفار ومشرکین کے بین بین ہے۔اس کے بعد عام کفار کی حیثیت ہے،خواہ وہ بت پرست ہوں یا مشرک ہوں ،لیکن کسی نہ کسی ند ہب کے قائل ہوں اور کسی نہ کسی رنگ میں خدائے بزرگ و برتر کے ماننے والے ہوں۔اس کے بعدان لوگوں کا ورجہ ہے جوسرے سے کسی خدا کے وجود کے ہی قائل نہیں، یا تو بالکل دہریے ہیں یا فطرت پرست ہیں اور مذہب کوسرے سے مانتے ہی نہیں۔سب ہے آخری درجہ شرکین عرب کا ہے ، لعنی حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی وہ قوم جن کوآپ نے براہ راست تئیس سال اپی زبان اقدس ہے دین کی دعوت دی اورانہوں نے اس کومستر د کر دیا۔ بیدوہ لوگ تھے جن کے بارے اللہ تعالی کی شریعت نے نہایت سخت رویہ اختیار کیا اوران کے ساتھ کسی قتم کی کوئی رعایت روانبیں رکھی ۔ان کے بارے میں تین رویوں کا قرآن میں ذکر آیا ہے۔ان کے لیے تھم کیے کہ وہ ان تین متباول رویوں سے ایک روبیا بے لیے اختیار کرلیں: یا تو وہ اسلام قبول کرلیں ، یا جنگ کے لیے تیار ہوجا کمیں یا پھر جزیرہ عرب کوچھوڑ کر چلے جا ئیں۔ ییخی اس لیے روار کھی گئی کہ جزیرہ عرب کواسلام کا مرکز حسی اور روحانیت اسلام کامحور بنانا مطلوب تھا۔ اللہ کی

مثيت ميں بيطے كرديا كيا تفاكداب جزيره عرب صرف اور صرف وين اسلام كامركز موگا اور وہاں

ل مصنف ابن أبي شبيبة ٢٨٨:٣٨، نصب الراية ١٤٢٢/١٤١٤ فصل في بيان المحرمات ١٨٢١

دوسرے غیراسلامی اور لا دین نظریات و مذاہب کو باتی رہنے کی اجازت نہ ہوگی۔ یہ ادکام جو مشرکین عرب کے ساتھ خاص متھ سورہ تو بہیں بیان ہوئے ہیں اور اس میں دضاحت ہے یہ بتا دیا گئی ہوئی ہوئے گئی۔ سورہ تو بہ کے بعد ان سے کوئی رعایت نہیں برتی جائے گی۔ سورہ تو بہ کے یہ ادکام بقیہ غیر مسلموں کے درمیان وہی فرق ہے جو میں نے اوپر بیان کیا ہے۔ مسلموں کے درمیان وہی فرق ہے جو میں نے اوپر بیان کیا ہے۔ اس نظری اور دینیاتی اور ایک حد تک جغرافیائی تقسیم کے ساتھ ساتھ غیر مسلموں کی ایک تقسیم اور ہے۔ یہ دوسری تقسیم اس بنیاد پر ہے کہ بالفعل ان کے مسلمانوں کے ساتھ تعلقات کس نوعیت کے ہیں۔ ان کے نہ جب اور پالیسی میں اور ان کی فکر میں مسلمانوں کے بارے میں کیا طرز عمل پایا جا تا ہے۔ اس کے لیے پھر گئ ذیلی میں اور ان کی فکر میں مسلمانوں کے بارے میں کیا طرز عمل پایا جا تا ہے۔ اس کے لیے پھر گئ ذیلی میں اور ان کی فکر میں مسلمانوں کے بارے میں کیا طرز عمل پایا جا تا ہے۔ اس کے لیے پھر گئ ذیلی تقسیم میں ہیں:

ا۔ سب سے پہلے دہ لوگ ہیں جن کے مسلمانوں کے ساتھ معاہدات اور مسلمہ شرائط کے تحت تعلقات کی نوعیت واضح طور پر طے ہوگئ ہے۔ جس میں دونوں فریقوں کے حقوق اور ذمہ داریاں طے کر لیا گئی ہیں اور اقلیت ہونے کی حیثیت سے غیر مسلموں کے اور اکثریت ہونے کے فاظ سے مسلمانوں کے حقوق و فرائفن کا واضح طور پر تعین کر لیا گیا ہے اور معاہدے کے ذریعے فریقین کی فرمدداریاں طے کر لیا گئی ہیں ، یہ وہ لوگ ہیں جن کوفقہانے معاہدین کے نام سے یادکیا ہے ، یعنی جن کا مسلمانوں سے کوئی معاہدہ ہو چکا ہے اور اس معاہدے میں فریقین کے فرائفن اور شریعت کے اندر رہتے ہوئے کی طے کر لیا گئی ہیں۔

۲۔ دوسرادرجان اہل ذمہ کا ہے جو کسی مفتو جہ علاقے کے غیر مسلم باشند ہوں، وہ علاقہ دنیائے اسلام نے فتح کرلیا ہواور دہاں کے باشندوں نے اپنے ند ہب پر قائم رہنا لپند کیا ہواور دہ اس فتح کے بیتے میں اسلای ریاست کے شہری بن گئے ہوں۔

س- تیسری شم ان لوگوں کی ہے جن ہے کوئی جنگ ہورہی ہواور جنگ کے کسی واضح نتیج پر پہنچنے سے قبل اس کے اختتام سے پہلے ہی ان سے کوئی مستقل یا عارضی مصالحت ہوگئی ہواور فریقین کے درمیان جنگ بندی ہوگئی ہو ۔ ان کے کے درمیان جنگ بندی ہوگئی ہو ۔ ان کے لیے عوما اہل صلحیا ''موادعین''کی اصطلاح استعمال کی جاتی رہی ہے۔

ان سبقیموں کے الگ الگ احکام ہیں۔ان میں سے بعض کے احکام قرآن پاک میں دیے گئے ہیں،مثلُ قرآن پاک میں اہل کتاب کے ذیجے کو جائز قرار دیا گیا ہے، یامثلُ اہل کتاب کی عورتوں سے نکاح جائز قرار دیا گیا ہے۔اسی طرح بعض احکام احادیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فر مائے مثلُ یہ کہ جوسیوں کو اہل کتاب قرار دیا جائے۔

جب مسلمان ہندوستان ہیں آئے اور محد بن قاسم کے ہاتھوں سندھ اور ملتان کے علاقے فتح ہوئے اور بنی امیہ کے زمانے ہیں یہاں ہا قاعدہ مسلم افیہ مسٹریشن قائم ہوگئ تو بیسوال پیدا ہوا کہ یہاں کے غیر مسلموں کے بارے ہیں کیا طے کیا جائے۔ پھھلوگوں کا خیال تھا کہ بیابال کتاب ہیں۔ پھھاور کی طرح بت پرست ہیں۔ پھھاور حضرات کی رائے تھی کہ بیشہائل کتاب ہیں۔ محمد بن قاسم کے ساتھ جواصحاب علم یہاں تشریف حضرات کی رائے تھی کہ بیشہائل کتاب ہیں۔ محمد بن قاسم کے ساتھ جواصحاب علم یہاں تشریف لائے شے ان میں بیش تر تابعین سے اور بیان کیا جاتا ہے کہ ان میں بعض صحابہ کرام بھی سے جو کراچی سے ملتان تک کے علاقے میں مختلف مقامات پر آباد ہوئے اور یہیں مدفون ہوئے۔ ان سب حضرات نے بالا تفاق مشورہ ویا کہ ہندوستان کے غیر مسلموں (جوعموناً بت پرست ہی سے کی حیثیت شبدائل کتاب کی ہے، ان کو وہی مراعات دی جا کیں گی جوعیسا نیوں اور یہود یوں کو دی گئیں نیکن نہ ان کی عورتوں سے نکاح جائز ہوگا اور نہ بی ان کے جوڑ کر) ہندوستان کے غیر مسلموں اور مسلمانوں کے درمیان تعلقات قائم رہے۔

بیتو وہ تعلقات سے جوعام طور پر حالت امن میں قائم ہوتے ہیں اور حالت امن میں ہی ہی ہیں۔ ایک عام اور معمول کی صورت حال میں غیر مسلموں سے تعلقات کی بھی نوعیت ہوتی ہے، لیکن اگر صورت حال معمول کے مطابق خدر ہے اور جنگ کی نوبت آجائے تو پھر تعلقات کی نوعیت اور ہوجاتی ہے۔ جب حالت جنگ ہوتی ہے تو جن لوگوں سے جنگ ہور ہی ہو ان سے لعقات کی نوعیت اور ہوجاتی ہے۔ ان سے لین دین کے احکام بدل جاتے ہیں اور ان سے لین دین کے احکام بدل جاتے ہیں اور ان سے لین دین اور میں جو است جنگ کی سے لین دین اور میں جو است جنگ کی سے لین دین اور میں جو است جنگ کی

Indpress con

تقتیم الگ ہے۔ جن لوگوں سے واسطہ جنگ اور دشنی کا ہے ان سے تعلقات کی نوعیت ظاہر ہے که دوستی اورمعمول کینہیں ہوسکتی ۔ وہ نوعیت اور ہوگی لیکن اس کے معنی بینہیں ہیں کہ کا فرول کے ساتھ حالت جنگ کی وجہ ہے ان لوگوں ہے بھی تعلقات بدل جا کیں گے جن کے ساتھ با قاعدہ بر امن اور معمول کے تعلقات کی نوعیت پہلے سے طے ہے، بلکہ جو معاہدین ہیں وہ معاہدین ہی رہیں گے، جوالل صلح میں وہ اہل صلح ہی رہیں گے، جوالل ذمہ ہیں وہ اہل ذمہ ہی ر ہیں گے، جومتامن ہیں وہ متامن ہی رہیں گے۔البتہ جن لوگوں سے جنگ پیش آگی ان کے معاملات کی نوعیت ، جنگ کی نوعیت اور صورت حال کے مطابق ہوگی ۔ان میں ایک تو وہ لوگ ہیں جن کے ساتھ براہ راست جنگ ہور ہی ہواوران سے حالت جنگ جاری ہو، جا ہے بالفعل کسی متم ا کی معرکه آرائی ہور ہی ہویانہ ہور ہی ہو۔ یہاں جنگ ہونے اور حالت جنگ کے جاری ہونے ہے مراد پنہیں ہے کہ دونوں فریقین کی فوجیں بانفعل برسر پیکار ہوں۔ بلکہ اس سے مراد محض نظری جنگ یعنی State of war ہے جسے حالت جنگ کہا جاتا ہے، اس میں بھی چھوٹی موٹی جھڑ چیں ہو جاتی ہیں اور کبھی رک جاتی ہیں \_اس حالت جنگ کے دوران اس ملک کے وہ لوگ جو جنگ کرنے آئے ہوں یا کسی بھی حیثیت ہے جنگ میں حصہ لےرہے ہوں ،ان کے احکام الگ ہیں۔ایسےلوگ حربی یا اہل حرب کہلاتے ہیں۔

بعض اوقات ایما ہوتا ہے کہ دنیائے اسلام کے ایک جصے میں بغاوت ہوجاتی ہے اور بغاوت کے نتیج میں باغیوں کو ایما اقتد ار حاصل ہوجاتا ہے کہ وہ اپنی با قاعدہ حکومت قائم کر لیت ہیں۔ ظاہر ہے ان سار ہے لوگوں کے خلاف فوجی ایکٹن لینا آسان کا منہیں ہوتا، پھر خاص طور پر وہ بغاوت جو قرآن وسنت کے کسی حکم کی تاویل پر بنی ہواس کے لیے خصوصی احکام دیے گئے ہیں۔ اس لیے کہ جو منعہ (سیاسی اقتد اراور عسکری قوت) کسی آیت قرآنی یا حدیث رسول کی تاویل پر ہنی ہواس کے احکام جدا ہیں۔ اس لیے کہ جہاں ایک گروہ ہوجس کی تعداد ہزاروں یالا کھوں میں ہو، اس کے پاس سیاسی قوت بھی ہواور اس نے قرآن پاک یا حدیث کے بھتے میں غلطی کی ہویا غلط مفہوم کی روشنی میں اس نے کوئی عوای تحریک کیڈری کردی اور اس تحریک

MA

نے ایک علاقے پر قبضه کرلیا اور وہاں ان کا اقتدار قائم ہو گیا تو ظاہر ہے اس کی حیثیت ایک عام 🗴 ساس خالف سے مختلف تصور کی جانا جا ہے۔ اس لیے اسلام نے ان کے لیے مختلف احکام دیے ہیں۔ ریاحکام پکھ قر آن میں بیان ہوئے ، کچھا حادیث میں آئے ہیں اور بیش تر احکام وہ ہیں جو فقہائے کرام نے اپنے احتہاد سے مرتب کیے ہیں۔اوراس اجتہاد میں ان کوحضرت علی رضی اللہ عنہ کے اس طرزعمل ہے بوی مد دلمی جوانہوں نے خارجیوں کے مارے میں اختیار فر مایا۔اس طرز عمل میں بنیادی بات بین کی که اگر کوئی مسلمان گروه کسی دین حکم کی کسی غلط یا کمزور تاویل کی بنیاد پر کوئی دعوت لے کراٹھتا ہے تو چونگہ وہ قرآن وسنت اورآ خرت پرایمان رکھتا ہے اور عام مسلمانوں ے اس کا اختلاف صرف تعیراحکام میں ہے، اس لیے اس گروہ کی رائے اور اس کی جان و مال کا حتى الامكان احترام كيا جائے گاءاوراس احترام كى بنياد پراس كوبعض ايسے حقوق بھى حاصل ہوں ھے جوعام محاربین کوحاصل نہیں ہوتے ۔ بیرحالت جنگ کے دوران تعلقات کی دوسری قتم ہے۔ تیسری قتم ان محاربین کی ہے جودارالاسلام کے باشندے ہوں اور بغیر کسی بنیاد کے جائزاور قانونی حکومت کےخلاف ہتھیار لے کر کھڑے ہوگئے ہوں، یہ محاربین مسلمان بھی ہو سکتے ہیں اورغیرمسلم بھی ۔ بیلوگ مسلمان یاغیرمسلم ہوں کیکن ایک چھوٹے گروہ کی صورت میں حکومت وقت سے نکرار ہے ہوں اور امن وامان کا مسئلہ اور لوگوں کی جان و مال کے لیے مشکلات پیدا کر رہے ہوں۔اس طرح کے لوگوں کے لیے شریعت میں الگ قوانین واحکام دیے گئے ہیں جوایک اعتبار ہے اسلام کے وافعلی (میوٹیل) احکام کا حصہ ہیں اور ایک اعتبار سے اسلام کے انٹرنیشنل لاکا حصہ ہیں۔اس صورت حال کو دونوں حیثیتوں سے زیر بحث لایا گیا ہے اور قانون کے دونوں شعبوں کے من میں اس کو بیان کیا گیا ہے۔

چوتھی اور آخری قتم مرتدین کی ہے جو ایک اعتبار سے اسلام کے داخلی قانون اور دوسرے اعتبار سے اسلام کے داخلی قانون اور دوسرے اعتبار سے بین الاقوای قانون کا حصہ ہے۔ مرتدین کے اکثر احکام حضرت ابو بکر صدیت رضی البلد عنہ کے طرز عمل کی بنیاد پر مرتب کیے گئے ہیں۔ یہاں سے واضح رہے کہ بعض اوقات مرتدین ، محاربین کی حیثیت بھی اختیار کر سکتے ہیں اور اس صورت میں ان پر دونوں قتم کے قوانین

MY

حسب ضرورت لا گوہوں گے۔

یہ وہ بزی بزی تقسیمیں ہیں جن میں مسلمانوں کوغیرمسلموں سے اور غیرمسلموں کو مسلمانوں سے واسطہ پیش آتا ہے۔اس میں سب سے نمایاں اور اہم معاہدین اور اہل ذمہ ہیں۔اہل ذمہ کی اصطلاح میں عام طور پر معاہدین اور مفتوحین دونوں شامل ہوتے ہیں، کیکن چونکہ بعض فقہانے اہل ذمہ کالفظ صرف مفتوعین کے لیے استعال کیا ہے، اس لیے اہل ذمہ سے مرادبعض اوقات صرف مفتوحین لے لیے جاتے ہیں۔ ذمہ کے نفظی معنی گارٹی اور ذمہ داری کے ہیں ۔ حیرت ہے کہ بعض جدید غیرمسلم صنفین نے ذمہ کے عجیب وغریب معنی بیان کیے ہیں جو پوری امت مسلمہ کے کسی مفسریا کسی فقیہ کے ذہن میں کبھی بھی نہیں آئے۔ ذمہ کے اصل لفظی معنی تو ذمہ داری اور گارٹی کے ہیں ، اور اہل ذمہ سے مراووہ غیر مسلم ہیں جن کے تحفظ اور جن کی بقا کی قمدداری اسلامی ریاست نے ایے ذیے لی مواور اسلامی حکومت نے اپنی اور الله اور رسول کی ذ مه داری پران سے بیدوعدہ کیا ہوکہ تمہارے جان و مال ،عقیدہ وآ بروسب کچھ یہال محفوظ ہے۔ اس فر مدداری کی دجہ سے اسلای ریاست میں بسنے والے غیرمسلموں کواہل فرمہ کہا جاتا ہے۔ کیکن بعض مغربی (اور ان کے زیر اثر کیچه شرقی) مصنفین نے وی کے معنی دوسرے درجے کا شہری، ملچھ یا کم ترمخلوق کے قریب قریب قرارویے کی کوشش کی ہے۔ان حضرات نے رسول الله صلی الله عليه وسلم كاوه ارشادگرا مي شايدنبيس سنا جويس پيلے بھي بيان كر چكا ہوں جس ميں آپ نے فرمايا كه اگر کوئی فخض اس ذمه داری اور گارنی کو مجروح کرے گا جواہل ذمه کودی گئی ہے، یا اس ذمه داری کے نتیج میں مسلمانوں پر جوفرائض عائد ہوتے ہیں ان کوتو ڑے گایا ان کی خلاف ورزی کرے گا تو کل قیامت کے دن میں اس غیرمسلم کی طرف سے وکیل بن کر کھڑا ہوں گا اوراس مسلمان ہے اس غیرمسلم کواس کاحق دلواؤں گا۔اس ارشاد سے اندازہ ہوجاتا ہے کہ ذمہ اور وی کے الفاظ کی کیاا ہمیت ہےاوران کے متیج میں مسلمانوں اوران کی حکومت پر کتنی نا زک اور جماری ذمہداری عائد ہوتی ہے۔

ان دونوں میں لیعنی معاہدین اورمفتوعین میں بعض حقوق مشترک ہیں جوان دونوں

گروہوں کو حاصل ہیں۔ یہ وہ کم سے کم حقوق ہیں جو اسلامی ریاست میں کسی غیر مسلم کو ملنے عالیہ بین رکتا ہے علیہ اسلامی ریاست کے شہری بن کرتا ہے علیہ بین اس لیے ان کے حقوق و فرائض کا تعین اس معاہدے کی رو سے ہوگا جوان کے اور اسلامی ریاست کے درمیان طے ہوا ہو۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف غیر مسلم قبائل اور ریاستوں سے معاہدے کے دورمیان طے ہوا ہو۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف غیر مسلم قبائل اور ریاستوں سے معاہدے کے اور مختلف اقسام کی شرائط ان سے طے کیس ۔ اس قتم کے معاہد مے طفائے راشدین کے دور میں بھی ہوئے اور جب تک وہ غیر مسلم وہاں آبادرہے ان کے بارے میں کیے جانے والے معاہدات کی بوری طرح پابندی کی گئی اور ان تمام شرائط پر ہر طرح عمل درآ مدکیا گیا جو پہلے والے معاہدات کی بوری طرح پابندی کی گئی اور ان تمام شرائط پر ہر طرح عمل درآ مدکیا گیا جو پہلے دن طے ہوئی تھیں۔

بنوتغلب کی مثال میں پہلے بھی عرض کر چکا ہوں۔ بیا بید برابا اثر اور جنگجوعیسائی قبیلہ تھا
جواپی کثرت تعداد کے علاوہ سیاسی اور عسکری قوت بھی دکھتا تھا۔ بیقبیلہ عراق اور شام کی سرحدوں
پر آبادتھا۔ ای طرح کچ یہ بااثر عرب قبائل عراق کی سرحد پر بھی آباد تھے۔ بی تغلب سے حضرت عمر
فاروق رضی اللہ تعالیٰ معنہ کے دور میں ایک معاہدہ ہوا جس میں بیشر طبھی موجودتھی کہ بیعیسائی
مذہب پر قائم رہیں گے اور ان کو مسلمان ہونے پر مجبور نہیں کیا جائے گا۔ بیر جزیبہ یا خراج اوانہیں
کریں گے لیکن جو جو ٹیکس مسلمان اوا کرتے ہیں وہی ٹیکس دوگئی شرح سے بیداوا کریں گے۔
مسلمان زکو ق اوا کریں گے ، البعتہ جہاں مسلمان چالیسواں حصداوا کرتا ہے دہاں بیبیسواں حصداوا
کریں گے۔ جہاں مسلمان چالیس بکریوں پر ایک بکری اوا کرتا ہے بیر چالیس بکریوں پر دو بکریاں
اوا کریں گے۔ بہر حال بنی تغلب سے بیر معاہدہ طے پا گیا۔ اس معاہدے میں بیابھی طے ہوا کہ بیہ
اپنی آئندہ نسلوں کو عیسائی بینے پر مجبور نہیں کریں گے۔ لیکن انہوں نے اس معاہدے کی خلاف
درزی کی اور اپنی اولا دوں کو عیسائی ہونے پر مجبور کیا۔ معاہدے میں بیابھی طے ہوا تھا کہ کوئی
مسلمان ان کی بستیوں میں بغیر اطلاع کے نہیں جائے گا اور نہ بی وہاں تھہرے گا۔ لیکن معاہدے
مسلمان ان کی بستیوں میں بغیر اطلاع کے نہیں جائے گا اور نہ بی وہاں تھہرے گا۔ لیکن معاہدے

اس طرح خلافت راشده کا دورگز رگیا، بنوامید کا دوربھی گز رگیا جتیٰ که بنوعباس کا دورآ

سی خلیفه منصور کو پتا چلا که بیلوگ معاہدے کی خلاف ورزی کررہے ہیں اوران کی اولا دوں میں اگر کوئی مسلمان ہونا جا ہتا ہے اسے مسلمان نہیں ہونے دیتے ،اسی طرح اگر ان میں سے کوئی عیسائی رہنانہیں چاہتااس کوز بردی عیسائی بناتے ہیں اوراپنے بچوں کومجبور کرتے ہیں کہ دہ یورپ عاکرمسجیت کے زہبی اداروں میں تربیت حاصل کر کے پادری بنیں۔منصور نے کہا کہ بیاس معامدے کی خلاف ورزی ہے۔ منصور نے ان کے خلاف ایکشن لینے کا فیصلہ کیا۔ بیا یکشن اگرلیا حاتا تو دنیا کے سم بھی قانون کی نظر میں بیا کی بالکل جائز اور حق بجانب اقدام ہوتا، اور معاہدے کی رو سے بھی جائز تھا۔لیکن ابھی ایکشن لینے پرغور ہی ہور ہاتھا کہ امام اوزاعیؓ نے اس پر سخت اعتراض کیااورمنصور کوککھا کہ جن لوگوں نے بیمعاہدہ کیا تھاوہ بہتر جانتے تھے اس کی شرائط کیا ہیں اوران کی روح کیا ہے۔وہی اس بات کا بہتر اندازہ کر سکتے تھے کہ اس معاہدے پڑعمل درآ مد کس طرح کرنا ہے۔حفرت عمررضی الله تعالی عنداگر اس سلسلے میں پچھ کرنا چاہتے تو کر سکتے تھے، مگر انہوں نے کوئی اقدام نہیں کیا۔اس کے معنی پیرہیں کہوہ ان شرائط کے مفہوم میں بیسب پچھشامل سیجھتے تھے جس پر آج اعتراض کیا جارہا ہے۔ یہاں امام اوزاعی نے تعبیر قانون کا ایک نیااصول وضع کیا کہ معاہدے کی تعبیر وتشریح کی صحیح صورت جوایک سوبیس سال سے چلی آ رہی ہے اس کے مطابق اس معاہدے کے مضمون کوسمجھا جائے گا اوراس کی روشنی میں ان شرائط کامفہوم طے کیا جائے گا اور اس نیج سے ہٹ کرکوئی ایکشن یا فیصلہ جائز نہ ہوگا۔ بہتر طریقہ یہ ہے کہ پہلے اپنے ذرائع سے پتا چلایا جائے کہوہ دراصل کیا کررہے ہیں اوروہ کیا اقد امات ہیں جن کے متیج میں بتا ہے کہ کن کن افراد کوز بروستی عیسائی بنایا گیا اور پھر کیا متاثر ہ افراداس بات کی شکایت بھی کرتے ہیں کہ ان کو زبردی عیسائی بنایا گیا ہے؟ اگر ایسا ثابت ہو جائے تو پھرتو آپ اس هجف یا ایسے اشخاص کو دہاں ہے بیما کرمسلمانوں کے ماحول میں بھیج دیں۔اس سے زیادہ آپ نہ پچھ کر سکتے ہیں اور نہ اسلام کے قانون معاہدہ کی رو ہے آپ کے لیے گنجائش ہے۔اگر اس سے زیادہ کی مُنجائش ہوتی تو صحابہ کرامؓ، تابعین یا بنوامیہ کے دور میں اس تنم کا ایکشن ان کے خلاف ضرور لیا جاتا، چونکہ ان حضرات نے اپنے وور میں ایسانہیں کیااس لیے آپ کو بھی ایسا کرنے کا اختیار نہیں

ہے۔امام اوزا می کے اس موقف کی کئی دوسرےعلانے بھی تائید کی۔ چنانچے فقہائے امت کی اس گ رائے کو قبول کرتے ہوئے منصورا پنے اس اقدام سے باز رہائے

معاہدین کے ساتھ کے گئے معاہدوں اور ان کی تمام شرائط کی پابندی ان کی کمل روح کے ساتھ ای طرح کی جاتی تھی اور سنت نبوی کے عین مطابق علا اور فقہا ان معاہدات کے محافظ کا کردار اداکرتے تھے۔ ای طرح نج ان کے عیسا ئیوں کے ساتھ ایسا ہی ایک معاہدہ خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا تھا۔ اس معاہد کا متن سیرت اور صدیث کی کمابوں میں آج بھی موجود ہے۔ اس معاہدے میں ان شرائط کے بارے میں ایک قاعدہ کلیہ اور قانون کا ایک بنیادی اصول بیان کیا گیا جس کو ابوعبید نے ان الفاظ میں محفوظ رکھا ہے: ھو لاء علیٰ مشرو طھم ، لایحال بیان کیا گیا جس کو ابوعبید نے ان الفاظ میں محفوظ رکھا ہے: ھو لاء علیٰ مشرو طھم ، لایحال بین ہیں گیا ۔ جو بھی شرائط ایک بار طے ہوگئی ہوں ان کی کمل پاس داری کی جائے گی۔ ایک جائے گی۔ ایک جائے گی۔ ایک جائے گی۔ ایک جو معاہد ین کے سلسلے میں قابل ذکر ہے وہ یہ ہے کہ جن جن لوگوں سے اس نوعیت کے معاہدے کے ، بالخصوص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ظفائے راشدین کے دور میں ، ان معاہدے کے ، بالخصوص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ظفائے راشدین کے دور میں ، ان معاہدے کے ، بالخصوص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ظفائے راشدین کے دور میں ، ان معاہدے کے ، بالخصوص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ظفائے راشدین کے دور میں ، ان معاہدے کے ، بالخصوص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ظفائے راشدین کے دور میں ، ان معاہدے کے ، بالخصوص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور خلف کے راشدین کے دور میں ، ان میں خص متعداد میں ایسے معاہدے ہیں کہ جن میں غیر مسلموں پرکوئی جن میں عور میں کیا گیا۔

جزیے کو بہت بدنام کیا گیا ہے۔ جزیے کے بارے میں بہت ک گفتی ونا گفتی باتیں کی جاتی رہی ہیں۔ لیکن جزیے کی تاریخ اوراس کے احکام سامنے ہوں تو واضح ہوجاتا ہے کہ بیکو کی جاتی دوسروں سے شرمندہ ہوں اور عذر معذرت ہی میں خوف ناک چیز نہیں ہے کہ جس پر مسلمان بلا وجہ دوسروں سے شرمندہ ہوں اور عذر معذرت ہی میں لگے رہیں۔ جزیہ کے لفظی معنی ہیں معاوضہ اور بدلہ۔ انگریزی میں اس کے لیے میں گئے رہیں۔ جزیہ کے اصطلاح اختیار کی جاسکتی ہے۔ یعنی کچھ دے کراس کے مقابل کچھ لینا۔ یم مفہوم ہے جزیہ کا۔ یہ بات قابل ذکر ہے کہ اہل لغت نے جزیہ اور جزاکو ہم معنی قرار دیا گیا۔ یہ بات واضح ہے کہ اسلامی ریاست غیر مسلموں کو جان و مال اور عزت و آبرو کا کمل شحفظ فراہم کرتی ہے۔ یہ بات واضح ہے۔ اس شحفظ اور ان حقوق کے معاوضے میں جو اسلامی ریاست کی طرف سے ان کول

رہے ہیں،ان سے ایک خصوصی ٹیکس لیا جاتا ہے جس کو جزایا جزیہے نام سے یاد کیا گیا۔ یہ ای اصول کے تحت لیا جاتا تھا جس کا امام سرتھی کے حوالے سے پہلے ذکر کیا جاچکا ہے، یعنی المجبایة بإزاء الحماية رياست كم الى مطالبات اس حمايت اور تحفظ كم مقاطح من بين جورياست ایے شہریوں کوفراہم کرتی ہے۔اب جس طرح اس تحفظ کے مقالبے میں غیرمسلموں ہے جزیہ لیا جاتا ہے اس طرح مسلمانوں سے زکو ۃ لی جاتی ہے۔شرعاز کو ۃ اور جزیہ ہی دوستفل فیکس ہیں جو اسلامی ریاست اینے شہریوں ہے وصول کرتی تھی۔ان کے علاوہ جینے بھی ٹیکس تھے وہ وقتی اور عارضی نوعیت کے ہوتے تھے۔ جب ضرورت ہوتی عائد کردیے جاتے اور جب ضرورت نہ رہتی ختم كرديے جاتے۔ پھروہ حالات اور ماحول كے بدلنے سے بدلتے اور گھنتے بردھتے رہتے تھے۔ کیکن جزیہ اور زکو ہ کی حیثیت متعل نوعیت کی تھی۔ان میں جزیے کے مقابلے میں زکو ہ کے احکام نسبتا سخت تھے۔ ہزیے میں پابندیاں کم تھیں۔مثل بعض صورتیں ایس تھیں کہ جن میں غیر مسلموں ہے جزینہیں لیا جاتا تھا، کین مسلمان کے بارے میں ایسی کوئی شکل نہیں کہ دہ زکو ہے مشنیٰ ہو۔ یہی دجہ ہے کہ بعض معاصراہل علم (مثلُا ڈاکٹر حمیداللہ)نے لکھا ہے کہ حقوق اور ذمہ دار یول کے اعتبار سے غیرمسلم کی حیثیت اسلامی ریاست میں مسلمانوں کے مقابلے میں بہت بہتر ہے۔مثال کےطور پراگرتمام ملک کے باشند کے کس ریفرغرم کے ذریعے متفقہ طور پریہ طے کرلیں كدده زكوة شددي كيتو بهي وه ايبانبيل كريكة اورزكوة كافرضيت ايسيكسي فيصل يختم نهيل مو سکتی۔ لیکن اسلامی ریاست جس وقت جا ہے جزیہ ختم کرسکتی ہے۔ اس لیے کہ بیا یک معاہدہ ہے جس میں ایک فریق ریاست ہے اور دوسرافریق ریاست کاغیر مسلم باشندہ ہے۔

اسی طرح اگر کوئی غیر مسلم اپنی خد مات ریاست کے لیے دضا کارانہ طور پر پیش کرتا ہے تو ان خد مات کے اعتراف کے طور پر چھی اس کا جزیہ معاف کیا جاسکتا ہے۔ اس خمن میں حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کے دور کی مثالیں موجود ہیں۔ بعد کے ادوار کی مثالیں بھی ہیں کہ ایک فرد کی خد مات کی وجہ ہے اس پر اور بعض مرتبہ اس کی خاطر اس کی پوری قوم پر جزیہ معاف کر دیا گیا۔ ہندوستان میں مغل حکومت کے ابتدائی دور میں ، بالخصوص اکبراور جہا تگیر کے دور میں جس کو

دین اعتبار سے کوئی معیاری دور نہیں سمجھا جاتا اور لوگوں کواس دور پر بڑے اعتراضات بھی ہوئے
ہیں - غیر مسلموں پر سے جزیہ معاف کیا گیا۔ جہا تگیر نے سرٹامس روکی اپیل پرتمام غیر مسلم
یور پیول سے جزیہ معاف کر دیا تھا۔ اور معاصر فقہا اور علانے اس پراعتراض نہیں کیا۔ کیکن الیم کوئی
معافی ذکو ق کی نہیں ہو سکتی۔ اس طرح سے ایک مسلمان لازی فوجی خدمت کا پابند ہے۔ غیر
مسلموں پرایس کوئی پابندی نہیں۔ وہ لازی فوجی خدمت سے مشتیٰ ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم
نے ایک جگہ معاہدے ہیں کھوایا کہ ندان کو میدان جنگ میں لے جایا جائے گا اور ندانہیں لازی
خدمت کے لیے کہیں بھیجا جائے گا۔

یقو معاہدین ہے معالم کی ایک مثال تھی ہیں جن لوگوں ہے جزید ایا جاتا ہے یا ایا جا سکتا ہے، قرآن وسنت نے اس کو بھی ہر حال اور ہر صورت میں لازی قرار نہیں ویا ہے۔ بیر کومت کی صواب دید اور انتظامی وسیاسی مصالح کی بنیاد پر طے ہوتا ہے۔ پھر اس جزید کی کوئی مقدار شریعت میں متعین نہیں ہے۔ جواصول شریعت نے دیا ہے وہ یہ ہے کہ جزیدان کی استطاعت کے مطابق ہو، جو غیر مسلم کمانے اور فوجی خدمت انجام دینے کا اہل ہواس پر بعقد راستطاعت جزید عاکم کیا جائے ، اور اسی اصول کے مطابق عہد نہوی، عہد خلفائے زاشدین اور مابعد کے تمام ادوار میں ممل کیا گیا۔ جزید کی نوعیت کا جو بھی ٹیکس نافذ کیا گیا وہ ان غیر مسلموں کی مالی استطاعت کو مذظر مکل کیا گیا۔ جزید کی نوعیت کا جو بھی ٹیکس نافذ کیا گیا وہ ان غیر مسلموں کی مالی استطاعت کو مذظر کے کہا گیا ۔ جزید کی نوعیت کا جو بھی ٹیکس نافذ کیا گیا وہ وہ وجو وٹرے دیدیا کریں۔ پوراعلاقہ جو کہا گیا کہ جو کپڑ ابنا کیں اس میں سے سال میں وہ دوسوجو وٹرے دیدیا کریں۔ پوراعلاقہ جو کپڑ اجایا کرتا تھا اس سے صرف یہ مطالبہ کیا گیا کہ سالا نہ دوسوجو وٹرے دے ویا کرے بچھلوگ کپڑ اجایا کرتا تھا اس سے صرف یہ مطالبہ کیا گیا کہ سالا نہ دوسوجو وٹرے دے ویا کرے بچھلوگ ایسے جومویشی پالنے کا کام کرتے تھا ان سے مویشیوں کا طے کردیا گیا کہ نی کس سالانہ یہ تعداد ہوگی۔ بعض قبائل سے طرکہا گیا کہ پورافیلہ سال میں استے مویشیوں کا طرکہ دیا گیا کہ نی کس سالانہ یہ تعداد ہوگی۔ بعض قبائل سے طرکہا گیا کہ پورافیلہ سال میں استے مویشیوں کا جورویشی دی گا۔

جزیے کے باب میں فقہائے کرام کے مابین ایک نظری سوال یہ پیدا ہوا کہ یہ جزیہ جو لیا جاتا ہے سیکس چیز کابدل ہے؟ بعض فقہانے کہا کہ ریاست میں پرامن اور محفوظ طور پر دہنے کا

معاوضہ ہے۔بعض نے کہا کہ بٹمن کی حیثیت ہے میدان جنگ میں ان کوتل کیا جاسکتا تھا لیکن گئے کے باوجودان کی جان بخشی کردی گئی بیاس جان بخشی کامعاوضہ ہے۔ بیمباحث فقہائے کرام کے مال طویل عرصه تک جاری رہے۔ لیکن بالآخراس بات پرفقہانے اتفاق کیا کہ بیاس تحفظ یا مراعات کامعاوضہ ہے جواسلای ریاست انہیں دیتی ہے۔ای بنابروہ قاعدہ کلیہ بنایا گیا کہ فیکس ای وقت لیا جاسکتا ہے جب ریاست باشندوں کو تحفظ فراہم کرے۔اگر تحفظ فراہم نہ کیا گیا ہوتو رياست كونيكس لينه كاكوئي حق نهيس -اس مے مقابل ديکھيے كەسلمانوں كا تحفظ كياجا سكے يا نہ كياجا سکے ان سے زکو ۃ معاف نہیں کی جاسکتی کیکن غیرمسلموں سے اگر جزیہ لے لیا گیا ہواور بعداز اں تحفظ فراہم نه کیا جاسکا ہوتو ادا شدہ جزیہ داپس انہیں لوٹا دیا جائے گا۔ جبیبا کہ مص میں سیدنا ابوعبیدہ رضی اللہ عنہ نے واپس کر دیا تھا۔ پہلے انہوں نے مص فئے کیا اور وہاں کے باشندوں سے معاہدہ طے ہوگیا جس کے بموجب جزیے کی وصولی شروع ہوگئ لیکن بعدازال عسری صورت حال ایسی ہوگئی کہ باشندگان تمص کا تحفظ دشوار ہو گیا اورعسکری ضرورت سے حضرت ابوعبیدہ رضی الله عنه کوشم شرخالی کرناپر اجس کے نتیج میں سیدنا ابوعبیدہ رضی اللہ عنہ نے ساراجزیہ جووصول کیا تھاایک ایک فردکووالی کر دیا۔ مؤرخین نے لکھا ہے کہ جب مسلمان حمص شہرے نکل رہے تھے تو عیساً فی روتے تھے اور کہتے تھے کہ ہم دعا کریں گے اللہ تعالیٰ رومیوں کو واپس نہ لائے تنہیں واپس لائے۔اس کیے کدایسے فاتحین اور حاکم ہم نے نہیں دیکھے۔اس کے ساتھ ساتھ جس طرح زکو ۃ کی شرا لطا ہیں جزیے کی بھی شرا لطا ہیں۔ جب اور جہاں پیشرا لطایائی جا کیں گی وہیں جزیہ لیا جائے گا۔ جہاں وہ شرا ائط موجو دنہیں ہوں گی جزیہ نیمیں لیاجائے گا۔ زکو ۃ کی طرح جزیہ بھی ہر کس و ناکس ہے نہیں لیاجائے گا۔

آئے کے دور میں تحض جائداد پرٹیکس لگایاجا تاہے۔ یٹہیں دیکھاجا تاکٹیکس دینے والا اتن مالی استطاعت رکھتا بھی ہے یا نہیں۔ یہ تصورا نگریزنے یہاں متعارف کیا جو یہاں محض دولت کمانے اور بیسہ بٹورنے آئے تھے۔ وہ اس طریقے سے ہرطرح کی ریائی لوٹ مارکرتے رہے۔ ٹیکسوں کی وصولی کے وقت انہوں نے قطعاً یہیں دیکھا کہیکس دینے والا اتن استطاعت رکھتا بھی 191

ہے پانہیں۔اس کے برعکس اسلام میں کی جا کداد پر کوئی ٹیکس نہیں ہے۔ان افراد پر ہے جوادا ٹیگ کی استطاعت رکھتے ہیں۔اسلام میں فرد کود کھا گیا ہے جا کداد کونہیں۔فرد کے بارے میں جو شرائط ہیں وہ یہ کہ وہ عاقل اور بالغ ہو۔ بہر حال خلاصہ یہ کہ غیر سلم سے بھی ٹیکس لینے کی شرائط اور حدود وقیود ہیں۔اور غیر مسلموں میں بھی انہی شرائط کو مد نظر رکھا جائے گا جو شرائط مسلمانوں کے لیے ہیں کہ عاقل ، بالغ ہوں۔

ان شرائط میں ایک شرط یہ جی ہے کئیں جس سے لیا جائے گا وہ روزی کمانے کے قابل بھی ہو۔ اپانج ،معذور، دائی مریض اور پوڑھا اس سے مشکیٰ ہیں۔ حضرت عمرفاروق کا مشہور واقعہ ہے۔ آپ نے ویچھا کو ایک بوڑھا یہودی مدینے میں بھیک ما تگ رہا ہے۔ آپ نے پوچھا : بھیک کیوں ما تگ رہا ہے۔ آپ نے پوچھا : بھیک کیوں ما تگ رہا ہے۔ آپ نے بوجھا نہیں ہیں ،اس لیے بھیک ما تگ رہا ہوں۔ ممکن ہے اس یہودی نے جھوٹ ہی بولا ہواور حضرت عمر شہیں ہیں ،اس لیے بھیک ما تگ رہا ہوں۔ ممکن ہے اس یہودی نے جھوٹ ہی بولا ہواور حضرت عمر انہیں ہیں ،اس لیے بھیک ما تگ رہا ہوں۔ ممکن ہے اس یہودی نے جھوٹ ہی بولا ہواور حضرت عمر انہوں نے شہرہ آ فاق عدل ورحمت سے ناجائز فائدہ اٹھانے کے لیے بیعذر موقع پر ہی گھڑ دیا ہوئیکن انہوں نے کوئی تحقیق نہیں کی۔ اس کو ساتھ لے کر اس وقت بیت المال کے انچاری کے پاس اس کو بوں بے سہارا چھوڑ دیں۔ آج ہے اس کے لیے بیت المال سے وظیفہ جاری کر دو۔ اس کو بوں بے سہارا چھوڑ دیں۔ آج ہے اس نے براس غیر مسلم کا وظیفہ مقرر کر دیا جائے جو کمانے کے قابل نہیں ہے۔ (۱)

تیسری شرط بہ ہے کہ عاقل، بالغ ہونے کے ساتھ ساتھ جزیدادا کرنے والاغیر سلم مالی استطاعت بھی رکھتا ہو در نداس سے جزید وصول نہیں کیا جائے گا۔ لیکن یہاں زکو قاور غیر سلم کیکس میں ایک فرق اور بھی ہے۔ زکو قاکے لیے شرح شریعت نے مقرر کردی ہے جس میں کوئی ردو بدل نہیں ہوسکتا، لیکن غیر سلم کا فیکس خواہ کوئی سا ہواس کی شرح تھران اور غیر سلم رعایا کے باہمی معاہدے پر چھوڑ دی گئی۔اس معاہدے میں سلم تھران کی تو کرسکتا ہے اس معاہدے میں

ا- تفسير قرطبي ١٥١٨/١٥/١/ ارثاد باري تعالى: انما الصدقات للفقواء (التوبة ٩: ٩٠)

dhiess.co

طے شدہ نیکس میں اضافہ نہیں کرسکتا۔ بیہ معاہدہ انہیں غیر مسلموں پر عائد ہوگا جن سے معاہدہ ہوا ہے۔اس معاہدے کے بعدا گر کچھاور غیر مسلم اسلامی ریاست کے شہری بنیں تو ان پراس شرح کا اطلاق نہ ہوگا بلکہ ان سے دوسرا معاہدہ کیا جائے گا۔البتۃ اگر فریقین اس سابقہ معاہدے کو قبول کر لیس تو پھران پر بھی و بی شرائط منطبق ہوں گی۔

چوتھی نثرط سے کہ نم ہمی زعما پر بیٹیکس (جزیہ )عائد نہ ہوگا۔ پادری ، پنڈت ، پر دہت اور وہ لوگ جنہوں نے اپنے آپ کو نم ہمی خدمات کے لیے دتف کر رکھا ہے وہ جزیے ہے مشتمٰ ہوں گے۔

اور آخری شرط میہ ہے کہ ٹیکس اس شخص پر عائد ہوگا جوجنگی خدمات انجام دے سکتا ہو، اس لیے غیرمسلم عورتوں پر میٹیکس نہیں ہے۔ بیچ بھی اس ہے منتنی ہیں اور جسمانی طور پر نااہل اور کمزورا فراد بھی منتنی ہیں۔

عراق وعرب کے درمیان کاعلاقہ جب حضرت خالد بن ولیدرضی اللہ عنہ نے فتح کیا تو وہاں کے لوگوں سے ایک معاہدہ کیا۔ اس میں بیشر طار گھی کہ جو خض کمز وراور مریض ہوگا ہے بیت المال سے وظیفہ دیا جائے گا اور اس پر کوئی ٹیکس عا کہ نہیں ہوگا۔ بیہ معاہدہ جب منظوری کے لیے مرکز بھیجا گیا تو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے اسے منظور کیا اور آئندہ کے لیے طے کیا کہ نادار اور مریض غیر مسلموں کو بیت المال سے وظیفہ دیا جائے گا۔ ایک سوال فقہائے کرام نے یہ بھی اٹھایا کہ اگر کوئی غیر مسلم جماعت یا گروہ یہ مطالبہ کرے کہ فلاں فلاں شرائط پروہ جزیے سے مشتی قرار دیے جائیں ،مثلاً یہ کہا گروہ فی خدمات سرانجام دیں تو ان کا جزیر ختم کیا جائے تو اس مطالبہ کو تبول کرنے نے کوئیول کرنے سے حکومت وقت انکار نہ کرے گی ، اس پر بیش تر فقہا کا اتفاق ہے اور کوئی قابل ذکر اختلاف نہیں مایا جاتا۔

ای طرح اگرکوئی غیرمسلم گروہ اہل ذمہ کی حیثیت قبول کر کے اسلامی ریاست کا شہری بننے کا مطالبہ کرے تو اسلامی ریاست کے لیے ان کا میرمطالبے ماننا بالا تفاق واجب ہے۔ اسلامی ریاست اس کومستر د کرنے کا کوئی اختیار نہیں رکھتی۔ غیر مشروط طور پر اس مطالبے کوتشلیم کرنا چاہے۔ صرف ایک شرط اس پرلگائی گئی ہے کہ ایسا کرناریاست کی عمومی مصلحت کے خلاف نہ ہو۔ بیشرط صرف امام مالک ؒنے لگائی ہے ان کے علاوہ کسی اور نے نہیں لگائی۔ پھر جب ایک رعایت ریاست کی طرف سے غیرمسلموں کودے دی جائے تو فقہا کہتے ہیں کہ بیر عایت ایک وائی معاملہ ہوگا جے منسوخ نہیں کیا جاسکتا۔

فقداسلامی کی روسے اسلامی ریاست میں شہر یوں کو جوحقوق حاصل ہوتے ہیں وہ دو بنیادوں پریاان دوبنیادوں میں سےایک بنیاد برحاصل ہوتے ہیں:

ا۔ اشتراک دین

۲\_ اشتراک دار (علاقه)

اینی یا توشہر یوں اور ریاست کے درمیان وین اور علاقہ (دار) دونوں کا اشتراک ہویا کہ سے کم ان میں سے کوئی ایک چیز مشترک ہو۔ ان میں سے دین کا اشتراک دائی ہوتا ہے، اس لیے کہ یہ نہیں ہوسکتا کہ چھوع سے کے لیے کوئی شخص مسلمان ہوجائے اور بعد میں اسلام سے پھر جائے ۔ اشتراک وار اس وقت تک جاری رہے گا جب تک وہ غیر مسلم خود ہی اس کو ترک ۔ اشتراک وار اس وقت تک جاری رہے گا جب تک دہ غیر مسلم خود ہی اس کو ترک کے حقوق میں یک طرفہ طور پرتبد ملی کرنا جائز نہیں ترک عاصور پرتبد ملی کرنا جائز نہیں جو سے۔ اس کے ساتھ ساتھ بہت سے اسباب ایسے بھی ہیں جن کی موجودگی میں جزید یا کوئی فیکس جو غیر مسلم پر لگا ہو، وہ خود بخود ختم ہوجاتا ہے۔ ان اسباب کی موجودگی میں جزید شرصرف ختم ہوجاتا ہے بلکہ نقہا نے کھا ہے کہ سابقہ واجبات بھی کا اعدم ہوجاتے ہیں۔

ا۔ ان اسباب میں سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ غیر مسلم اسلام میں داخل ہوجائے۔
جس دن کوئی غیر مسلم اسلام میں ذاخل ہوگا جزیدے بارے میں اس کے تمام سابقہ واجبات ختم
ہوجائیں گے۔اس سے تو آپ کہیں گے کہ غیر مسلموں کو بڑا فائدہ ہے کہ جب کوئی ٹیکس لینے گیا تو
غیر مسلم نے فوراً کلمہ پڑھ لیا،اورٹیکس کے سارے مطالبے کالعدم ہوگئے۔اس کا جواب یہ ہے کہ
جی ہاں، ایسا ہی ہے۔اگر ایک غیر مسلم سال ہاسال تک جزیدادا کرنے سے بچتا رہا ہواور پکڑا
جائے۔اور پکڑے جانے پر جزیدادا کرنے کے بجائے فوراً کلمہ پڑھ کرایے مسلمان ہونے کا

اعلان كرد بيق سارا جزية وراكالعدم موجائ كالياب اس نيد نيتى سے بى كلمه برد هامو حضرت عرّبن عبدالعزیز کے زمانے میں انہیں اطلاع ملی کہ بعض غیرمسلم جزیے ہے بینے کے لیے مسلمان ہونے کا اعلان کر دیتے ہیں اور ٹیکس وصول کرنے والاعملہ ان کے قبول اسلام کوتشلیم نہیں کرتا۔ آپ نے تحقیق کروائی تو پتا چلا کہ بعض ٹیکس وصول کرنے والوں نے واقعی الیها کیا ہے۔آپ نے انہیں طلب کیا اور یو چھاالیہا کیوں کرتے ہو؟ انہوں نے جواب دیا کہ بہ لوگ کئی کئی سال تیکس ادانہیں کرتے۔ اور جارے جانے پر کلمہ پڑھ لیتے ہیں ۔ لیکن عملاً مسلمان نہیں ہوتے ۔ان کاربن میں بعد میں بھی غیرمسلموں کاسابی رہتا ہے۔اینے غیرمسلموں ہی میں رہتے ہیں۔ انہی سے لین دین کرتے ہیں۔ان ہی میں ان کا ہروفت اٹھنا بیٹھنا ہوتا ہے۔اس کا صاف مطلب ہے کہ وہ نیکس سے بیخے کے لیے کلمہ پڑھتے ہیں۔اس پر حفزت عمرٌ بن عبدالعزیز نے جواب دیا:ان الله بعث محمدا هادیا ولم يبعثه جابيا \_كالله ن محملية كو بادى بنا كر بيجا تفاليكس وصول كرنے والا بنا كرنبيس بهيجا تفاليعني رسول الله صلى الله عليه وسلم كے پيغام كا بنیادی مقصد بدایت تها، مادی مفادات کاحصول نه تها\_اس بنایروه جودعویٰ کرس مان لو محض تیکس وصول کرنے کے لیےان کوغیرمسلم قرار نہ دو۔اس دن کے بعد سے بالا تفاق فقہا کا نقط نظریہ ہے کہ جب اورجس لحکوئی غیرمسلم شہری یہ دعویٰ کرے گا کہ اس نے اسلام قبول کرلیا ہے، اس برہے وہ تمام کیکس جواس پر ذی ہونے کی حیثیت ہے لا گوتھے فی الفور فتم ہوجا ئیں گے،خواہ ریاست کو اس سے کتنای مالی اور مادی نقصان برداشت کر ناپڑے۔

 ایک کی کمزوری کی باز پرس دوسرے سے نہ کی جائے گی۔

سو۔ نیکس کے ختم ہونے کی تیسری وجہ وہی ہے جو پہلے گزری کرریاست اس کو تحفظ دینے میں ناکام رہی ہو۔ جب ریاست تحفظ نہیں دے عتی، چاہے بیعدم تحفظ کسی بھی وجہ ہے ہو، تو مسلمانوں سے تو نیکس لیا جائے گا اور زکو ہ وصول کی جائے گی، لیکن غیر مسلموں سے نیکس نہیں لیا جائے گا، جب تک کہ تحفظ کی ذمہ داری اسلامی ریاست پوری نہ کرے۔ حضرت خالد بن ولید کے جائے گا، جب تک کہ تحفظ کی ذمہ داری اسلامی ریاست پوری نہ کرے۔ حضرت خالد بن ولید کے ساتھ اہل جرہ کا محاہدہ ای قتم کا تھا۔ اس میں لکھا تھا کہ ان منعنا سم فلنا الجزيمة، وإلا فلاحتی نمنعکم (۱)۔ کہ اگر ہم تہارا دفاع اور تحفظ کر سے تو ہمیں جزیہ لینے کاحق ہے۔ اگر نہیں تو نہیں، تا وقتیکہ ہم تہارا دفاع اور تحفظ کرنے کے قابل ہوجا کیں۔ یہ وہی چز ہے جس کو حضرت عمر فارون اور قراور آپ کی شور کی نے با قاعدہ اصول کی شکل و ہے دی۔

۳- جزیے کے خاتے کا ایک اور سب سے ہے کہ اہل ذمہ اسلامی ریاست کے دفاع میں شریک ہوجا کیں۔ یاوہ ریاست کے دفاع میں شریک ہوجا کیں۔ یاوہ ریاست کے دفاع میں شریک ہونا چاہتے ہوں ، تو پھر ان سے ٹیکس نہیں لیا جائے گا۔ امت مسلمہ کی تاریخ ایسی مثالوں سے بھری ہوئی ہے۔ ہندوستان میں جمد بن قاسم نے جزیہ عاکد کیا اور بیجزیہ لیا جا تا رہا ، جی کہ باہر کے زمانے میں اس نے محسوس کیا کہ یہاں لوگوں سے فوجی خدمات لی جارہی ہیں اور مزید لی جاسکتی ہیں تو اس نے بڑی تعداد میں ہندونو جوانوں کو فوجی خدمات کے لیے بھرتی کیا تو ان پرای وفت سے جزیہ ختم کر دیا گیا۔ اور یہ کیفیت مسلمانوں کے دورا قتد ارکے خاتے تک ہندوستان میں رہی ۔ جی کہ اور نگ زیب عالمگیر کے زمانے میں بھی ای طرح تھا کہ وہ تم مراب ہے ، مہارا ہے اور ہندو جونو جی خدمات انجام دیتے تھے وہ ان خدمات کے بدلے میں جزیہ سے مشتی تھے۔

۵۔ پانچواں اور آخری سبب ہے ہے کہ غیر مسلم کوکوئی ایساعذر پیش آگیا ہوجس کی وجہ سے وہ جزیہ نددے سکتا ہو، مثلاً وہ سفر پر ہیرون ملک چلاگیا، تو جتنا عرصہ سفر پر رہااس سے اتنے عرصے کا جزیہٰ بیں لیا جائے گا۔ (بشر طیکہ بیغیر حاضری ایک سال ہے کم ندہو)۔

ا۔ تاریخ طبری، خبرمابعد الحیرہ ۳۱۹:۲

791

غیرمسلموں کواینے ندہبی اور قانونی معاملات پورے کرنے کی مکمل آ زادی ہوگی۔ یہاں تک کہ اگر ریاست اپنی سی مصلحت کے ظاف نہ سمجھے اور ریاست کے نظام میں خلل نہ پڑے تو غیرمسلموں کواپی عدالتیں قائم کرنے کی بھی آ زادی ہے۔ کئی ممالک میں پیھتوق غیر مسلموں کوؤید گئے ،اوراس سے پہلے بوعباس کے دور میں دیے گئے۔ان عدالتوں کے قاضوں کی تخوا ہیں سر کاری بیت المال ہےاوا کی جاتی تھیں ۔ان عدالتوں کے فیصلوں کوریاست بھی تسلیم کرتی تھی، چاہے وہ اسلامی قانون کےمطابق جائز ہویا نہ ہو، ہندوستان میں تی کی رسم، بارہ سو سال جاری رہی مسلمانوں نے تبھی اعتراض نہیں کیا۔بعض تابعین نے حضرت عمرٌ بن عبدالعزیز سے ذکر کیا کہ مجوسیوں کے ہاں خویز وگدس ( یعنی نکاح محارم ) جیسی فتیجے رسم جاری ہے، جو مذصر ف اسلام بلکدد نیا کے تمام ندام ب ونظریات اخلاق کے خلاف ہے، لہذا آپ اسے روکیں۔ آپ نے فرمایا: جس چیز کواسلاف نے نہیں روکا میں اسے قانون کے زورسے کیسے روک دوں ۔ پھر جب ہم نے انہیں اوران کی ثقافت اور پرسٹل لاکو تحفظ دیا ہے تو ہم اس میں مداخلت نہ کریں گے۔

غیرمسلموں کو دی جانے والی آ زادیوں کی پیختھرتفصیل تھی۔ان تمام آ زادیوں کے ساتھ ساتهدان بردویابندیال بھی تھیں۔الیک تو تھی غیر مسلم کواسلامی ریاست کی حدود میں سودخوری کی اجازت نہیں دی گئی۔ دوسرے ایسے کامول سے ان کوروکا گیا جن کا اسلامی معاشرے کے اخلاق اور اسلامی نقافت کی امتیازی خصوصیات بر منفی اثر پر تا ہو ممکن ہے آج کالاغد بب اور مادہ پرست مغربی ذہن اس چیز کو قبول نہ کرے لیکن حقیقت میہ ہے کہ ایک اسلامی ریاست میں ان دونوں چیزوں کی جھی اجازت نہیں دی گئی۔سودخوری کی اجازت نہیں دی گئی اورانہیں بتا دیا گیا کہسودخوری کی گئی تو معاہدہ ختم ہو جائے گا اورتمام مراعات کالعدم تصور ہول گی۔اس لیے کہ سودکی لعنت کے اثرات پورے معاشرے پر بڑتے بي درسول التلاسلي التدعلييوسلم في جب نجران كولوكول سيمعابده كياتواس مين واضح طور يرسودخوري ك ممانعت كى وفعه شامل كى كى اس ميل كها كياومن اكل وبا من ذى قبل فلمتى منه برينة (١)-

ا - نصب الراية ١٩٥:٣ ما شير: ابحواله كتاب الأمو ال مؤلفه ابوعبيرص ١٨٨، طبقات ابن سعد ا:۲۸۸ و ادالمعادس،۲۸۸

کہ جس شخص نے تم میں سے پہلے کا واجب الا داسود بھی کھایا تو اس کے معاطمے میں ہماری بیساری ذمدداری اورگاری فی تم ہوجائے گی۔ گویا آج کے بعد سے آئندہ کوئی نیاسودی لین وین کرنے کا تو سوال ہی پیدائیس ہوتا، سابقہ سود بھی اگر وصول کیا گیا تو بیذ مدداری ختم، اور پھر ہم کوئی شحفظ فراہم نہ کریں گے۔

دوسری چیزجس سے غیر مسلموں کو بھیشہ روکا گیا (بلکہ جس کے بارے بیں بعض اوقات بے جاتنی کی بھی مثالیس ملتی ہیں ) ہے ہے کہ کوئی ایساعل اسلای معاشر سے بیس کرنے کی اجازت نددی جائے گی جس سے مسلم معاشر سے کے اجھاعی اخلاق مثاثر ہوتے ہوں اور اسلای تقافت کے احتیازی خصائص بحروح ہوتے ہوں، مثلاً ان کواپنے علاقے بیس شراب پینے اور خزیر کھانے کی اجازت ہے۔ لیکن مسلمانوں کی بستیوں بیس تھلم کھلا شراب اور خزیر فروخت کرنے سے دوکا جا سکتا ہے۔ ای طرح ایسی مشترک بستیوں بیس جہاں مسلمان اور غیر مسلم دونوں ملے جلے رحاج ہوں وہاں بھی ان امور پر پابندی لگائی جاسمتی ہے۔ خلاصہ ہے کہ جن بستیوں بیس مسلمانوں کی اکثریت ہوں وہاں بھی ان امور پر پابندی لگائی جاسمتی ہے۔ خلاصہ ہے کہ جن بستیوں بیس مسلمانوں کی اکثر بیت ہوں اس بھی ایسے تمام کام اور اقد ام ممنوع ہوں گے جو اسلام کے احکام کی تعلم کھلم خلا خلاف درزی پر بنی ہوں ۔ اس اصول کا لحاظ رکھتے ہوئے غیر مسلموں کو تعمل نم بھی آزادی ہے ، اسلام کے احکام پر علمی تنقید کی اجازت جبیں دی جاسکتی۔ تو بین اور تنقید بیس فرق ہے۔ لیکن اسلامی احکام وعقا کم کی تو بین کی اجازت جبیں دی جاسکتی۔ تو بین اور تنقید بیس فرق ہے۔ لیکن اسلامی احکام وعقا کم کی تو بین کی اجازت جبیں دی جاسکتی۔ تو بین اور تنقید بیس فرق ہے۔ لیکن اسلامی احکام وعقا کم کی تو بین کی اجازت جبیں دی جاسکتی۔ تو بین اور تنقید بیس فرق ہے۔ لیکن اسلامی احکام وعقا کم کی تو بین کی اجازت جبیں دی جاسکتی۔ تو بین اور تنقید بیس فرق ہے۔ لیکن اسلامی احکام وعقا کم کی تو بین کی اجازت جبیں دی جاسکتی۔ تو بین اور تنقید بیس فرق ہے۔

اسلطی آخری چیز بیہ جس پیض خالفین اسلام کی طرف سے اعتراضات بھی کے گئے ہیں کہ غیر سلم کوئی ایسا کام نہ کریں جس سے مسلمانوں کا ثقافتی وجود اور اجتماعی تشخص مخفوظ ندرہے۔ اس کی پوری صانت دی جائے کہ ایسا نہ ہواور اسلامی ثقافت و تہذیب کی امتیازی خصوصیات (شعائر اسلام) کو نقصان نہ پنچے، بالفاظ دیگر غیر مسلموں کو، کوئی ایسا کام کرنے کی اجازت نددی جائے جس سے مسلمانوں کا تشخیص ختم ہوجائے یا کمزور ہونے گئے۔ اس کے لیے اجازت نددی جائے جس سے مسلمانوں کا تشخیص ختم ہوجائے یا کمزور ہونے گئے۔ اس کے لیے صدر اسلام ہی میں بعض انتظامات کیے گئے، جن میں بعض خالص انتظامی نوعیت کے تصاور بعض صدر اسلام ہی میں بعض انتظامات کے گئے، جن میں بعض خالص انتظامی نوعیت کے تصاور بعض

قانونی حیثیت کے حامل ہے۔ کچھ وقتی ہے اور کچھ دائی ہے، مثلاً حضرت عمر بن عبدالعزیز کے زمانے میں یہ پابندی لگائی گئی کہ غیر مسلم شہری مسلمان فوجیوں کا سالباس نہیں پہنیں گے تا کہ مسلم فوجی اور غیر مسلم کا فرق واضح رہے۔ اس سے مقصد نہ کسی غیر مسلم کی دل آ زاری تھی، نہ اس کو دوسرے درجے کا شہری قرار ویٹا تھا اور نہ اس کی نہ بی آ زادی پر کوئی قد غن لگا تا اس کا مقصد تھا۔ فلا ہر ہے کہ جب اس کو بیآ زادی دے دی گئی ہے کہ وہ یہاں شراب پی سکتا ہے، سور کھا اور کھ سکتا ہے، اپنے تمام نہ بی اور تہذ ہی کام کر سکتا ہے۔ لیکن لباس کے معاطم میں بیاجازت نہ دی گئے۔ اور یہ پابندی بھی صرف مسلم آباویوں میں تھی۔ اپنی غیر مسلم آبادیوں میں اور غیر مسلموں کا ہے ماحول میں وہ جو چاہیں اپنے نہ ہب کے مطابق کر سکتے تھے، لیکن اسلامی ہتی میں ان کو اسلامی احکام کی بابندی کر تا پڑتی تھی۔ احکام کی بابندی کر تا پڑتی تھی۔ احکام کی بابندی کر تا پڑتی تھی۔ احکام کی بابندی کر تا پڑتی تھی۔

یہ آخری شرط یا قیدجس کوفقہائے اسلام نے ' غیار' کی اصطلاح سے یادکیا ہے، ایک حدیث پربنی ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف اقوام وملل کے ثقافی تشخص کی ضرورت اوراس کے تحفظ کی ایمیت بیان فر مائی ہے۔ ایک جنگ کے موقع پر بیمیز کرنے میں مشکل پیش آئی کہ اپنے سیانی کون سے میں اور دشمن کے کون سے محابہ کرام رضی اللہ عنہم نے بو چھا کہ اس صورت میں (بالخصوص مقولین وشہدا کے معالم میں) کیا کرنا چاہیے۔ ارشاوہ ہوا: من تنشبه بقوم فھو منھم (ا)۔ جو جس توم کے مشابہ بنا ہوا ہواس کو ای میں شار کرو۔ اس سے فقہائے اسلام نے بجاطور پر بیاصول نکالا ہے کہ جر شخص کو اپنے نم جبی اور ثقافتی اخیاز ات کی پابندی کرنا جا ہے۔ اور اگر میے پابندی نہ کرنے سے کوئی معاشرتی یا اخلاقی قباحت پیدا ہونے کا خطرہ ہوتو ریاست قانو نااس کی پابندی کراسکتی ہے۔

ریاست کے اس اختیار کواستعال کرتے ہوئے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ

ا سنن أبى داؤد: كتاب اللباس، باب فى لبس الشهرة ٣٣:٣٣، مسند إمام أحمد: مسند عبدالله بن عمربن الخطاب ٢٠:٣٠ ، سنن سعيد بن منصور: باب من قال:الجهاد ماض ١٣٣:٢ ، مصنف عبدالرزاق: كتاب العلم، باب حلق القفا والزهد ال: ٣٥٣، شعب الإيمان: الثالث عشر من شعب الإيمان، باب التوكل بالله ٢٥:٢

نے مسلمان بستیوں (امصار المسلمین) کے غیر مسلم باشندوں کے لیے یہ تحریری مراسلہ جاری فر مایا اللہ اللہ سوا البسلہ المسلمین حتی یعوفوا" (ا) یعنی غیر مسلم مسلمانوں کا سالباس افقیار نہ کریں تا کدان کی بسہولت شناخت ہو سکے کہ یہ فلاں تو م یا تھیلے کے غیر مسلم ہیں۔ حضرت عررضی اللہ عنہ ہی کے زمانے میں ایک غیر مسلم علاقے کو گوں سے معاہدہ ذمہ ہوا تھا جس میں ان لوگوں نے خودا ہے آپ پر بیشر طائدی تھی کہ ہم جہاں بھی ہوں کے مسلمانوں جبیالباس نہ کہ بہتیں کے دلیاس کے معاملات میں مسلمانوں کی شاہت افتیار کرنے کی کوشش نہ کریں گے۔

جیہا کہ پہلے عرض کیا گیا ہہ یابندی اصلاحر بی اور عسکری مقاصد کے لیے تھی ، بالحضوص سرحدی علاقوں کے غیرمسلموں پراس کا اطلاق ناگزیرتھا۔ یہی وجہ ہے کہ بعض معاہدات میں صراحناً اس كاذكر بحى كيا كيا حضرت خالد بن وليدرضى الله عند في الل جره سے جومعامدہ كيا اس ين صاف كلما تما: ولهم ان يلبسوا من الذي الازى الحوب (٢) ـ يعني بيلوك فوجي لباس کے علاوہ ہرتشم کا لباس اختیار کر سکیں محے۔خلفائے راشدین اور بنی امیہ کے ابتدائی دورتک ان ہدایات پڑل درآ مدکرانے کی کوئی خاص ضرورت پیش نہیں آئی۔حضرت عرّبن عبدالعزیز کے دور میں لینی دوسری صدی ہجری کے آغاز میں بنی تغلب کی شرارتوں اور سازشوں کے چیش نظر ذرا سخت باليسى افقيار كرنے كى ضرورت چيش آئى۔علامدابن قيمٌ نے اپنى فاصلانه كتاب أحكام أهل المذمة مل ككهاب كدهفرت عرمين عبدالعزيز في شام ك مختلف شهرون (امصارالشام) من آباد غیرمسلموں کو (جن میں عالب اکثریت کا تعلق بنوتغلب جیسے شریر قبائل سے تھا) متعدو ہدایات تھیجیں۔ان میں سےایک ہوایت رہجی تھی کہ جعد کے روزنماز جعد کے وقت نماز کی تکیل ہے قبل کوئی بہودی یا عیسائی حمام (ببلک باتھ ) میں داخل نہ ہو۔ ظاہر ہے کہ شام کے عیسائی مسلمانوں کو جمعہ کی نماز سے رو کنے یا کم از کم پریشان کرنے کے لیے پیلک عسل خانوں میں بوی تعداد ا . أحكام أهل اللمة، اتن القيم الجوزية: فصل مايلز موابه من اللباس و ماشابه ذلك من أجل تمييزهم عن المسلمين ا: ٣٩١

٢- الوثائق السياسية والقة واكرمجر ميدالله وثية نمر ٢٩١، كتاب خالد لأهل الحيرة ص ٢٩٢

میں جا تھیتے ہوں گے۔ای لیے امصار الشام میں بیرمر اسلہ بھیجا گیا۔امصار عراق یا امصار عرب دایران دغیرہ میں ایسی کوئی صورت پیش نہیں آئی،اس لیے وہاں ایسی کوئی ہدایت دینے کی ضرورت محسوس نہیں کی گئی۔

خلاصہ کلام ہے کہ ' غیار' کی میہ پابندیاں حالات اور ضرورت کے پیش نظر گفتی برهتی اور بدلتی رہتی ہیں ، پاکستان میں قادیا نیوں کو اسلامی اصطلاحات کے استعمال اور اسلامی شعائر کو اختیار کرنے سے وو کئے کی ضرورت پیش آئی۔ جب کہ دوسرے غیر مسلموں پر الیمی کوئی پابندی لگانے کی ضرورت محسوس نہیں ہوئی ، اس لیے کوئی پابندی نہیں لگائی گئی۔ دنیا سے اسلام کے مختلف حصوں اور تاریخ اسلام کے مختلف ادوار میں ایمی پابندیوں کی مثالیں کثرت سے ملتی ہیں۔ بیسب اصول غیار ہی کے تحقیق ۔

حالت امن بین غیر مسلمول کا آخری قتم جواسلامی ریاست بین موجود ہوتی ہے یا ہو کتی ہے وہ مستامن کی ہے۔ مستامن کے لغوی معنی تو امان طلب کرنے والے کے ہیں۔ لیکن اصطلاح بیل اس سے مراود دوسرے ملک (بالعوم دارالحرب) کا وہ باشندہ جو کسی عارضی قیام یا سفر کی غرض سے امان (اجازت نامہ یا ویزا) لے کر دارالاسلام بیل آیا ہو۔ فقہائے اسلام نے عموماً مستامن کی اصطلاح دارالحرب کے باشندوں ہی کے لیے استعمال کی ہے۔ دارالحبد یادارالسلام بیل آئیں تو ان وان استعمال کی ہے۔ دارالحبد یادارالسلام بیل آئیں تو ان چونکہ اجتماع طور پر معاہدہ ووقتی موجود ہے اس لیے ان کے باشندے آگر دارالاسلام بیل آئیں تو ان کے لیے مستامن کی اصطلاح شاید غیر موز وں جھی گئی، تا ہم دور جدید کے صفین (مثلاً ڈاکٹر عبداکر یم زیدان) نے ہرغیر ملکی کے لیے جو عارضی قیام کے لیے دارالاسلام بیل آیا ہومستامی ہی کی اصطلاح استعمال کی ہے۔ مستامی کی اصطلاح بیل مستامی کے بیان ہو ڈئی کی ہیں کیون بیل بعض معاملات بیل مستامی کے الگ ادکام بھی ملتے ہیں۔ عموماً مستامی کو وہ تن میں مستامی کے دور بیل سیاسی بناہ لینے والوں کو غیر مما لک بیل ملتے ہیں، وہ تن ماصل ہوتے سے جو آج کے دور بیل سیاسی بناہ لینے والوں کو غیر مما لک بیل ملتے ہیں، وہ تن میں مستامی کے برائیو ہے۔ انتی اسلام کے برائیو ہے۔ انتی اللے مسلمی بیل کا میں میں بھت ہوگی۔ تا ہم مستامی کے تعرب کو ان ان المحمد لللہ درب العالمین،

ibless.co

## besturdub

## حصيهوالات

موال: اگر دو اسلامی ریاستوں میں باہم اختلافات ہو جائیں اور وہ ایک دوسرے سے برسر پیکارہوجا کیں اور کے ایک دوسرے سے برسر پیکارہوجا کیں تو کیا کئی اسلامی ریاست کے لیے جائز ہے کہ وہ اپنی مدد کے لیے کئی خیرمسلم ملک کو بلائے ۔ جیسے عراق اور کو بیت کے مسئلے میں سعودی عرب نے امر یکا سے امداد طلب کی تھی۔ جواب کی درخواست ہے۔

جواب: ﴿ وَيُكْصِيهِ ال قَتْمِ كِ مِعَامِلاتِ كِي بارے مِين كوئي دوٹوك اورقطعي رائے دينا برا وشوار ہوتا ہے۔اس لیے کہان معاملات میں ایک ہی چیز کومخلف زاویوں سے دیکھا جا سکتا ہے۔اور زاوید نظر بدل جائے تو احکام کافہم بھی بدل سکتا ہے۔ میں اپنی دانش میں ایک رائے دیے سکتا ہول ۔ ضروری نہیں کدوہ رائے درست ہو۔ میں اس نتم کی مدد کسی بالا دست غیرمسلم طافت ہے طلب کرنے کومناسب نہیں سمجھتا۔ اس لیے کہ ان حالات میں فیصلہ کن حیثیت اس بالا دست طاقت ہی کو حاصل ہوگی ، جس کو میں شرعاً درست نہیں سمجھتا۔ سعودی عرب کے بہت سے اہل علم نے بھی ای رائے کا ظہار کیا ہے۔اس کے برعکس بعض حضرات جن کاعلم ،اخلاص اور تفقو کی شک و - شبہ سے بالاتر ہے، انہوں نے معودی حکومت کے اس اقدام کو جائز قرار دیا ہے۔ اس جواز کے قائل وہ جس وجہ سے ہوئے وہ میتھی کہان کے سامنے سوال کی نوعیت وہ نہیں تھی جو بعض دوسر ہے لوگول کے سامنے تھی۔ طاہرہے کہ وہ اس جواز کے اس بنایر قائل نہ تھے کہ ایک غیرمسلم طافت کے ذریعے ایک مسلم قوت کوشم کیا جارہا ہے، بلکہ وہ اس سوال کو دوسرے پہلو سے دیکھیرہے تھے۔اس سلسل میں خودایک بہت بڑے عالم نے جوو ہیں سے علق رکھتے ہیں، مجھ سے یو چھا کہ اگر کوئی مسلم ملک خالص ظلم و زیادتی سے کام لیتے ہوئے کسی دوسرے مسلم ملک پر حملہ کر دے، وہاں کے شہر یول کوتل کرے، ان کی جا کدا دوں کولوٹ لے،عور توں کی عزت کوتا راج کرے اور اس مجروح ملک کے پاس اتنی قوت نہ ہو کہ وہ اپنا دفاع کر سکے تو کیا کسی طاقت ورغیرمسلم دوست ملک ہے

مد دلینا جائز ہوگا؟ دیکھیے! ابسوال کی ترتیب اور نوعیت بدل گئی ہے۔ اب اثبات یا نفی میں فورگ جواب دینا آسان نہیں رہا۔ سعودی عرب کے بعض علانے اس مسئلے کواسی دوسرے نقط نظر سے دیکھااور اپنی حکومت کے اس اقدام کو جائز قرار دیا۔ لیکن پچھاہل علم نے اس طرح دیکھا جیسے آپ اور میں دیکھتے ہیں۔ یہ اختلاف اس وجہ سے ہے کہ مسئلے کی نوعیت کو دیکھنے اور سجھنے کا طریقہ اور

سوال: آپ نے فرمایا ہے کہ اسلام بنی نوع انسان کی فلاح و بہود کا داعی ہے۔ لیکن اسلام نے دستی کی کی سم کوختم نہیں کیا جو کفتل انسانی ہے اور انسانی فتل بہت بڑا جرم ہے۔ جبکہ سود سے منع کیا گیا۔ آخر پیفرق کیوں؟

جواب: بنیادی اصول یہ ہے کہ جب آپ کی غیر مسلم گروہ کواس کے اپنے نہ ہی ، شخص اور اجتماعی قوانین کے مطابق زندگی ہر کرنے کی اجازت دیتے ہیں تو ان سارے معاملات کو ہرداشت کرنا پڑے گا۔ جا ہے وہ ہمارے لیے گئنے ہی تکلیف وہ اور ٹاپندیدہ کیوں نہ ہوں۔ ہمارے ند ہمیں اس کی عبادات کے نظام کو بھی ہمارے نہ ہوں ، ان کی عبادات کے نظام کو بھی آپ تبول کریں گے اور ان کے اس نظام میں آپ کا نقطہ نظر نہیں بلکہ ان کا ہی نقطہ نظر شلیم کیا جائے گا۔ اگر ان کے نہ ہی اور معاشرتی نظام میں ردوبدل کرنے کا اختیار ہمیں ہوتو پھران کو آزادی تو نہ ہوئی ، آزادی تو ہمیں ہوئی ، قرآن پاک ہمتا ہے بائی المشرد کی اختیار ہمیں ہوتو پھر ان پور انسان کے اس نظام ہیں جوانہ ہے ہوائی اور شراب نوشی وغیرہ تو اس سے کم تر انسان ہوں کہتا ہے کہ جولوگ کہتے ہیں کہ اللہ کا کوئی بیٹا ہے بیالی خوف ناک بات ہے کہ بیس قرآن پاک کہتا ہے بیالی خوف ناک بات ہے کہ بیس جرآئی اس پرآسان ٹوٹ کر گر پڑے ، زبین پھٹ جائے اور پہاڑ ٹوٹ کر دیزہ رہ وجا کیں۔ بعیہ نیس اس پرآسان ٹوٹ کر گر پڑے ، زبین پھٹ جائے اور پہاڑ ٹوٹ کر دیزہ دیوہ عالمانہ معلوم بوں ۔ جوآپ کو چاہے ظالمانہ معلوم بوں ۔ جوآپ کو چاہے ظالمانہ معلوم بوں ۔ جوآپ کو جاہے خالمانہ معلوم بوں ۔ جوآپ کو جاہے ظالمانہ معلوم بوں ۔ جوآپ کو جاہے خالمانہ معلوم بوں ۔ جوآپ کو جاہے خال کو خالمانہ معلوم بوں ۔ جوآپ کو جاہے خال کو خال ہوں ۔ جوآپ کو جاہے خال کو خال ہوں کوں ۔ جوآپ کو جاہے خال کو خال ہوں کو خال کو خال ہوں کی دانست میں محب اور خوال کو خال ہوں کر کو خال ہوں کو خا

حمیت کے جذبات ہیں۔اس لیےمسلمانوں نے ان رسموں کو ہز ورنہیں روکا۔اگر چیبعض اہل علم ک اس رسم کے خلاف تھے۔اورکوشاں رہے کہاسے ختم ہونا چاہیے ،لیکن محض تعلیم وتلقین سے ایسانہیں ہوسکتا تھااس لیے نہ ہوا۔البتہ مسلمانوں کے میل جول کی وجہ سے بدر سم بہت بڑی حد تک کم ہوگئی اوراسلامی دور کے آخر میں تو بہت ہی کم رہ گئی تھی۔ جہاں تک شراب نوشی کی ا حازت کا تعلق ہے تو اس کی اجازت غیرمسلموں کو ہردور میں دی گئی ۔خودخلافت راشدہ میں بھی دی گئی ۔غیرمسلم اس کا کاروبارکرتے رہے اوراس پرفقہائے کرام میں بھی کبھی کوئی اختلاف نہیں رہا۔ یہاں تک کہاگر کوئی مسلمان کسی غیرمسلم کی شراب ضائع کر دے تو اس شراب کی قیمت بطور تاوان مسلمان ادا کرےگا۔اگرکوئی غیرمسلم سورکا گوشت لے جار ہا ہوا ورمسلمان اپنی دینی حمیت کے تحت اسے چھین کرضائع کر دے تو مسلمان اس کی قیمت دینے کا پابند ہوگا۔اس میں فقہا کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ۔غرض بیکہ غیرمسلموں کے شخصی اور نہ ہی امور کے معالمے میں ہم اپنی مرضی نہیں ، چلائیں گے۔ان کواپنی روایات واقدار کے مطابق زندگی گزارنے کاحق حاصل رہے گا۔لیکن سود کا معاملہ ان امور ہے مختلف ہے۔ سودی کاروبار کے منفی اثرات پورے اقتصادی نظام پریڑتے ہیں۔ سود کا ایک کاروبار سارے نظام معیشت کوڈ اُ کنامائیٹ لگا دینے کے مترادف ہے۔ اس لیے اس کی اجازت نہیں دی گئی۔ ماہرین نے لکھا ہے کہ سود کے نتیج میں کم از کم چیبیس اخلاقی، اقصادي اورمعاشرتي قباحتين پيدا ہوتي ہيں۔

سوال: آپ نے فرمایا کہ غیر مسلموں کوروک دیا گیا تھا کہ وہ مسلمانوں کالباس نہ پہنیں۔اس کی قانونی یا شرعی حیثیت بیان فرمادیں۔

جواب: مسلمانوں کوروکا گیا تھا کہ وہ غیر مسلموں کالباس نہ پہنیں اور غیر مسلموں کوروکا جاتارہا کہ وہ مسلمانوں کے لیے بیہ شرط دائی ہے۔غیر مسلموں کے لیے بیہ شرط دائی ہے۔غیر مسلموں کے لیے بیہ شرط دائی نہیں۔اب اگر کوئی لباس ایسا ہے جو خاص مسلمانوں کا شعار ہوتو ایسے لباس سے غیر مسلموں کو روکا جاسکتا ہے اور اس کے استعمال پر غیر مسلموں کے لیے پابندی لگائی جاسکتی ہے،

مثال کے طور پراہھی میں نے عرض کیا کہ پاکستان میں قادیانیوں پربعض پابندیاں اس فتم کی لگائی كنيس، مثلاً كلمه طيبه كان يح عام حالات ميس كوئى بهى لكاسكتا ، مسلمان مويا غيرمسلم ليكن قادیا نیوں کواس سے روک دیا گیا اس لیے کہ جب ایک غیرمسلم اپنے کفر کو چھیانے اور خود کو دھوکے سے مسلمان ظاہر کرنے کی خاطر شعائز اسلام کا استعال کرے گا تو اس کواس ہے منع کر دیا جائے گا۔ای طرح کی پابندیاں حضرت عرقبن عبدالعزیز کے دور میں لگائی گئی تھیں،اس لیے کہ لوگ تیزی ہے مسلمان ہور ہے تھے،اوراس قبول اسلام کی وجہ سے ان کامعا شرتی رتبہ بھی ذرابڑھ جا تا تھا۔اس سے ناجا رَ طور پر فا کدہ اٹھانے کی خاطر بعض غیرمسلموں نے ظاہری طور پرمسلمانوں کی کی وضع قطع اینانا شروع کر دی جس سے بعض انتظای اور سیاس مشکلات پیدا ہوئیں اور ظاہری التباس كي وجه ہے مسلم اور غیرمسلم كا فرق ختم ہونے لگا، اسى التباس سے بیچنے كی خاطرايبي يابندي لگائی گئی تھی۔اس قتم کی یا بندی اب بھی لگائی جاسکتی ہے جس کی میں نے او پر مثال دی ہے،البتہ یہ پابندی غیرمسلموں پر عارضی ہے۔ جب تک وہ حالات رہیں گے پابندی رہے گی۔اس کے برعکس مسلمانوں پراس متم کی پابندی دائی ہے،مثلاً مسلمان کوئی ایبالباس بھی نہیں پہنیں گے جو لباس کسی غیرمسلم توم کا ندجی شعار ہو، مثال کے طور پرعیسائی یا در یوں کا خاص ندہبی لباس ہے۔ ا یک لمباجبداورسر پرخاص ٹو کی ، گلے میں صلیب کسی مسلمان کو پہلباس نہیں پہننے دیا جائے گا۔اس طرح ہندو پر دہتوں کا لباس بہننا بھی مسلمانوں کے لیے جائز نہ ہوگا۔اس کے علاوہ عام لباس میں کوئی قباحت نہیں ، ہرخض جولباس جاہے پہن سکتا ہے۔

سوال: معذرت خواہ ہوں کہ میراسوال موضوع سے ذرا ہٹ کر ہے۔ وہ یہ کہ حکومت پاکستان مکان بنانے کے لیے قرضہ فراہم کرتی ہے، مکان بنانے کے لیے قرضہ فراہم کرتی ہے اور بیس سال کی مدت میں قسطوں میں وصول کرتی ہے، اگر اس دوران مقروض صاحب نصاب ہو جائے تو کیا وہ اس سے زکو قادا کرے گا، حالانکہ وہ قسطیں اداکر رہا ہے۔

جواب: میں سوال کی نوعیت اور مقصد کو شیح طور پرنہیں سمجھ سکا، جو کچھ سمجھ سکا ہوں عرض کرتا ہوں۔ایک فخض کے ذمہ قسطیں واجب الا دا ہیں،مثلاً یک ہزار روپے ماہانہ کے صاب سے وہ قسطیں ادا کررہاہے۔اوراس کے ساتھ ہی ایک ہزار روپیہ ماہ دار بچت بھی کررہاہے۔ بیہ بچت سارا گ سال اس کے پاس رہتی ہے۔اب اگر اس جمع شدہ رقم ہے وہ قر ضدا دا کردی تو وہ صاحب نصاب نہیں رہتا۔اس صورت میں اس پر زکو ق کی ادائیگی واجب نہیں۔اور اگر قر ضدا دا کر کے بھی وہ صاحب نصاب رہتا ہے تو زکو قواجب ہوگی۔

سوال: آپنے فرمایا ہے کہ ذکوۃ کی شرح اور زکوۃ کے مال میں حکومت وقت کی بیٹی نہیں کر سکتی۔ فتاف بیتی کی بیٹی نہیں کر سکتی۔ فتاف بچت کی سیسوں پر یہ کہا جاتا ہے کہ اس میں سے ذکوۃ نہیں کا ٹی جائے گا۔ اس بارے میں آپ کیا فرمائیں گے؟

جواب: جب سنہ ہ ہجری میں زکو ۃ فرض کی گئے تھی تو اس وقت مختلف جا کداووں کے بارے میں واضح کر دیا گیا تھا کہ اگر فلاں جا کداد اتنی ہوگی تو اس پر اتنی زکو ہ ہوگ ، جس دن سے ز کو ۃ فرض کی گئی صحابہ نے اس دن سے ز کو ۃ ادا کرنا شروع کر دی۔ ادراس میں بھی ز کو ۃ لینے اور ز کو ہ دینے والے کے درمیان اختلاف نہ ہوا۔ ز کو ہ دینے والوں نے ہمیشہ بوری ذمہ داری سے ز کو ہاوا کی اورز کو ہ وصول کرنے والوں نے ہمیشہ بوی دیانت داری سے زکو ہ وصول کی صحابہ كرام، تا بعين حتى كه بن عباس كے دورتك اليي مثاليس تو ملتى ميں كه زكو ة اواكر نے والا زيادہ وينا چاہتا ہے اور وصول کنندہ کہتا ہے کہتم پر اتی نہیں بنتی بلکہ اس ہے کم زکوۃ واجب الا دا ہے۔ گویا اختلاف اس پرتو ہوا کہ دینے والا زیادہ دینا جا ہتا تھا ہیکن ایسی مثال کوئی نہیں ملتی کہ دینے والا کم رقم ديناجيا ہتا ہواور لينے والا زيادہ رقم كامطالبه كرتا ہو۔حضرت عثمان رضى الله عند كے زمانے ميں جب سلطنت کا دائرہ بہت پھیل گیا تو ان کے پاس ایک شکایت آئی کہ فلاں علاقے میں ایک شخص کے بارے میں بیشبہ کیا جارہا ہے کہ اس نے اسنے مال میں سے کچھ چھیایا ہے اور اس کی زکو ۃ اوانہیں ک\_اور جمیں خطرہ ہے کہ اس طرح لوگ مال چھیا کرز کو ہ کم دیا کریں گے۔سید ناعثان غی رضی الله عندنے نوراً اس مسئلے کی نوعیت اوراس میں مضم خطرات کو بھانب لیا۔اورصحابہ کرام رضی الله عنهم ہے مشورہ کیا اور بحث وتحیص کے بعد مال کی دواقسام بیان کر دی گئیں: اموال ظاہرہ ادراموال باطنه ۔اموال ظاہرہ تو وہ ہیں جوسب کے سامنے موجود ہیں یا جن کامعلوم کرنا نہایت آ سان ہے

۲٠۸

جے چھیایانہیں جاسکتا، جیسے کیتی،سامان تجارت، جانوریا جیسے آج کل کے دور میں بینک ا کاوٹٹھی ہیں،ان کوایک قتم قرار دیا گیا۔اموال باطنہ وہ اموال قراریائے جولوگوں کے پاس خفیہ طور برعام لوگول کی نظرول سے ہٹ کرکہیں محفوظ ہول۔ جیسے زیورات وغیرہ۔حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ نے فیصلہ کیا کہ آئندہ سے اموال ظاہرہ کی زکو ۃ وصول کرنا حکومت کی ذمہ داری ہوگی اور اموال باطسنه میں زکو ۃ دینا خودفر د کی ذیں داری ہوگی ۔اس لیے کہا گراموال باطنہ کی زکاہ وصول کرنے اور ان کا کھوج کرید کرکے پتالگانے کا حکومتوں اور ان کے کارندوں کواختیار دے دیا گیا تو اس ہے بہت زیادہ تھمبیرمسائل پیدا ہوں گے اور بدعنوانی ، دھوکا اور کرپٹن کے راہتے کھل جا کیں گے۔ اس لیے حضرت عثان غنی رضی الله عند نے بڑی حکمت اور بصیرت سے کام لیتے ہوئے اس راستے کو بند کر دیا۔اب اگر حکومت کسی ا کاؤنٹس پر زکو ۃ دصول نہیں کرتی اورا ہے اموال باطنہ فرض کر لیتی ہے تو اس فرد کی ذمہ داری ہے کہ وہ خوداس کی زکو ةادا کردے۔ آج سے تقریباً تین یا ساڑھے تین سال پہلے اپریل ۱۹۹۱ء میں اس وقت کے سیکرٹری زکو ۃ وعشر سے میں نے یو چھاتھا كركيابيددرست ہےكہ ماكستان ميں جب زكوة كنے كتى ہے تولوگ بينكوں ميں ہے رقميں نكلواليتے ہیں اور حکومت کوز کو ہنہیں دیتے۔اس پر انہوں نے مجھے اعداد وشار دکھائے تھے اور بتایا تھا کہ یا کستان میں کل چھیاسی لاکھا کاؤنٹ ہولڈرز ہیں۔ان میں ہے بمشکل تین یا چار فیصدا یہے ہوں گے جواینی رقوم بینک سے نکلوالیتے ہیں در نہ سب خوشی سے زکو ۃ ادا کرتے ہیں۔

سوال: محمد بن قاسم کے ساتھ کون کون سے صحابہ کرام یہاں آئے اور کہاں کہاں انہوں نے قیام کیا؟ کچھارشاد ہو۔

جواب: ان صحابہ کرام کے نام یا در کھنا تو بہت وشوار ہے۔ اس سلسلے میں میر مے محدود مطالع کے بہوجب دو کتا بیں لکھی گئیں، ایک تو مشہور مورخ اور محقق قاضی اطهر مبارک پوری کی ہے جنہوں نے سندھاور ملتان کی ابتدائی اسلامی تاریخ پر بڑاو قبع کام کیا ہے۔ وہ ہندوستان کے ضلع اعظم گڑھ میں واقع بستی مبارک پور میں رہتے ہیں، انہوں نے قدیم تاریخ پر بہت کام کیا ہے اور ایک درجن سے زیادہ کتا میں کھی ہو میں انہوں نے عربی میں ایک کتاب کھی تھی جو میں نے آج

iness.col

ہے بچیں چھیں سال پہلے پڑھی تھی۔ جس کا موضوع ہی سندھ تشریف لانے والے صحابہ کرامؓ کا تذکرہ تھا۔انہوں نے آٹھ یا نوصحابہ کرام ؓ کے نام کھے تھے جنہوں نے اس علاقے میں قیام فرمایا، ان میں سے ایک صحابی نے تو شاید آپ کے اس شہر بہاول پوریاا چ کے قریب قیام کیا تھا۔ مجھے اصل جگہ کانام ہاؤئیں رہا۔

وال: زكوة كى كوتى كے بعداسلامى رياست ميں الكم تيكس كاكيا جواز ہے؟

جواب: زکوۃ کے علاوہ حکومت کو تکس لگانے کا اختیار آج بھی ہے، گزشتہ کل بھی تھا، اور آئندہ
کل بھی رہے گا۔ اس لیے کہ ریاست کی ذمہ داریاں بہت ہیں۔ ریاست عدالتیں قائم کرتی ہے۔
ملک کی سرحدوں کا دفاع کرتی ہے۔ اس قتم کے اور بیبیوں ادار ہے بھی قائم کرتی ہے جو نظام
ملکت چلانے کے لیضروری ہیں۔ بیسارے کام ذکوۃ کی رقم نے نہیں چل سکتے۔ اس لیے دیگر
فیکس لگائے جا سکتے ہیں، قرآن مجید، حدیث شریف، تعالی صحابہ اور اجماع امت سے یہ بات
فابت ہے، جواف تلاف ہے وہ صرف اتناہے کہ کیا ذکوۃ آئے علاوہ بھی کوئی دائی اور نا قائل تغیر نیس
مسلمانوں پرواجب ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ نہیں۔ دیگر نیس بدل بھی سکتے ہیں، کم وہیش بھی ہو
سکتے ہیں ادر آگر حالات اجازت دیں تو معاف بھی ہو سکتے ہیں۔ رہا دوسرا سوال جو میں خود آپ
سے کرتا ہوں کہ کیا موجودہ فیکسوں کا نظام عادلا نہ اور منصفانہ ہے۔ میرا جواب ہے کہیں۔

سوال: الل كتاب اور مشركين كى وضاحت فرما دير \_ اور بيفر ماديس كمان كى عورتول سے نكاح جائز ہے يانبيں \_ اور كيا ايك غير مسلم كوسلام كيا جاسكتا ہے؟

جواب: قرآن پاک کی نظر میں اہل کتاب اور مشرک ایک نہیں ہیں، اس لیے کہ قرآن نے مشرکوں اور اہل کتاب کوعلیحدہ علیحدہ بیان کیا ہے، لیکن اہل کتاب کے عقائد خود اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں بیان فرمائے ہیں۔ اس حقیقت کے باوجود کہ ان کے عقائد میں مشرکانہ با تیں شامل ہیں ان کومشرکوں سے الگ ایک مستقل زمرے میں رکھا گیا اور ان کواہل کتاب کہا گیا، مثلاً یہود یوں کے بارے میں کہا گیا کہ یہودی کہتے ہیں۔ می اللہ کا بیٹا ہے۔ یہ بارے میں کہا گیا کہ یہودی کہتے ہیں۔ می اللہ کا بیٹا ہے۔ یہ یقینا ایک مشرکانہ عقیدہ ہے۔ لیکن ان مشرکانہ عقائد کے باوجود، اور تحریف کتب ساوی کے باوجود

قرآن نے ان کی خواتین سے نکاح کی اجازت دی ہے اور کہا ہے کہ ان بیں سے پاکیزہ اور باکردار عورت لے ان کی خواتین سے نکاح کر سکتے ہو، اس کے برعکس قرآن نے مسلم عورتوں کو اہال کتاب کے مردوں سے نکاح کی اجازت خبیں دی، لہذا ایک مسلمان عورت کی عیسائی یا یہودی مروسے شادی خبیں کر سکتی قرآن کے حکم کے بعداس بیں بحث کی گنجائش نہیں رہتی لیکن اگر اس حکم کی مصلحت یا حکمت پر خور کریں تو بتا چاتا ہے کہ اگر مسلمان عورت کا نکاح غیر مسلم مردیعنی اہل کتاب سے کر دیا جائے تو اس کے عیسائی یا یہودی عورت کے عیسائی یا یہودی عورت کا تکار نے بیس اس کے برعس ایک عیسائی یا یہودی عورت کے عیسائی یا یہودی عورت اگر کسی مسلمان سے شادی کر لے تو اس کے مسلمان ہونے کے مواقع پیرا ہوجا کیں گے۔ اس لیے کہ اسلم اس بات کے لیے سازگار حالات بیدا کرتا ہے کہ کوئی انسان دین دار اور مسلمان ہو کر مرے تو اسلام اس کو پیند نہیں گرتا۔

ر ہاغیر سلم کوسلام کرنا تو میری ذاتی رائے یہ ہے کہ غیر سلم کوسلام کرنے میں کوئی حرج خبیں اس لیے کہ مسلمان اخلاق کا پیام بر ہے۔ سلام کا جواب ندرینا بداخلاقی ہے جو سلمان کی شان سے بعید ہے۔ قرآن میں سلام کے بارے میں کوئی تخصیص نہیں کی گئی۔ قرآن میں ہے : وَإِذَا حُینِیْتُمُ بِتَعَجِیَّةٍ فَحَیُّوا بِاَحْسَنَ مِنْهَآ اَو دُدُّوها (النساء ۱۲۲۳) کہ جب تہیں سلام کیا جائے تو بہتر جواب دویا کم از کم ویسا جواب دے دوراس میں میخصیص نہیں ہے کہ سلمان سلام کرے تو جواب ندود۔

دراصل غیر مسلموں کوسلام کرنے کے بارے میں جو البحن پیدا ہوتی ہے وہ دینے کے ستاخ اور بداخلاق یہودیوں کے طرزعمل کے بارے میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ہدایات کا سیح محمول نہ سیحفے سے پیدا ہوتی ہے۔ مدینے کے یہودی جو بڑے بدتمیز اور بدمزاج سے جب بھی رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں آتے تو صفور علیہ السلام کو' السلام علیم'' کے جبائے ''السام علیم'' کہتے۔ سام کے معنی عبرانی زبان میں موت اور تباہی کے ہیں۔ صحابہ کرام گو کو بیات نا گوارگزرتی تھی۔ اس پر رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ہدایت فرمائی کہتم جواب میں صرف' وعلیم'' کہددیا کرو، یعنی تم پر بھی ، ایک بارام المونین حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنہانے صرف' وعلیم'' کہددیا کرو، یعنی تم پر بھی ، ایک بارام المونین حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنہانے

iness.col

اس پرشدت سے نظگی کا ظہار کیا تو حضور علیہ السلام نے منع فر مایا (۱) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: یارسول اللہ! (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ نے بین سناوہ کیا کہتے ہیں؟ حضور نے فر مایا: منظم نے بین کہا ہے۔ اس واقع سے صاف پتا چاتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی بدتمیزی کی وجہ سے ان کو ایبا جواب دیا تھا۔ لیکن ان کے علاوہ دیگر لوگوں مثل مشرکین کہ وفی مرک کے بارے میں الیک کوئی روایت نہیں ملتی کہ ان کے سلام کا جواب بھی ای طرح دیا گیا ہو۔ مسلمان جب ان سے ملتے تو سلام کے جواب کا بیا نداز نہیں ہوتا تھا۔ یہود یوں کے اس واقع سے بعض علما کو خیال ہوا کہ سب غیر مسلموں کو ایبا ہی جواب دینا چاہیے۔ یاس سے غیر مسلموں کو سلام ہی نہ کرنا چاہیے۔ لیکن ذراغور بجھے کہ اسلامی سٹیٹ میں آپ انہیں شرک کی مشراب کی مخزیر کی اجازت ویتے ہیں سگلم کی نہیں ویتے۔ یہ بات میری سجھ میں نہیں آتی کہ اگرکوئی غیر مسلم خوش اخلاقی سے آپ کو سلام کر لے تو آخر اس کا جواب کیوں نہ دیا جائے۔ ایک مرتبہ ایک یہودی کا جنازہ جارہ انتہاں کو دیکھ کر آپ کھڑ ہے کہا کہ بیتو یہودی کا جنازہ جارہ انتہاں سے وفر کا بیانہ ان بیانہ نہیں ہے؟

سوال: ایک طرف تو ہم کہتے ہیں کہ ہم دنیا میں تو حید و مسادات کے علم بردار ہیں۔ دوسری طرف ریاست میں ہم غیر مسلموں کو شرک، شراب وغیرہ کے استعال واختیار کی کھلی چھٹی دیتے ہیں، نیز ہم اپنے ملک میں غیر مسلموں کو تبلیغ کی اجازت دے رہے ہیں۔ اس کی وضاحت فرما دیں۔

جواب: جہاں تک اس رائے کا تعلق ہے کہ اگر غیر مسلم کو اسلامی معاشرے میں اس متم کی ا اجازت دے دی جائے تو اس سے مسلمانوں کے کردار بگڑنے کا خطرہ ہے تو ایسا امت کی پوری

ا صحیح بخاری: کتاب الأدب. باب الرفق فی الأمركله ۲۲۳۲:۵، صحیح مسلم: کتاب السلام، باب النهی عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام و كیف ۲۲،۴۵)، سنن ترمذی: کتاب تفسیرالقرآن، باب و من سورة المجادلة ۲،۵۰۵

۲ـ صحیح بخاری: کتاب الجنائز، باب من قام لجنازة یهودی ۱:۲۲۱، صحیح مسلم:
 کتاب الجنائز، باب القیام لجنازة ۲۲۱:۲۲

تاریخ میں بھی نہیں ہوا۔اس کے برعکس بیاتو ہوا ہے کہ غیرمسلموں کو جب بھی ایسی آزادی دی گئ اور وہ مسلمانوں کے قریب ہوئے ، تو وہ مسلمانوں کے کلچر سے ایسے متأثر ہوئے کہ پھرانہیں وہ سب کچھ بھول گیا جوانہیں ان کا نہ ہب سکھا تا تھا۔اس کی تفصیلات او پر بیان کر چکا ہوں۔ دراصل اس آزادی کا مقصد بیہ ہے کہ غیرسلم باشندہ مسلم معاشرے میں اپنے او پرکوئی جبرمحسوں نہ کرے۔ یہ جبر ہی غلط عقیدے پر قائم رہنے کا درس دیتا ہے۔اس کے برعکس اگروہ اسلام کا دوستانہ ماحول میں مطالعہ کرے گا تو اسلام اورمسلمانوں کے وہ قریب آئے گا اور ایک نہ ایک دن مسلمان ہو جائے گا۔ آج کے سواارب مسلمان خوداس کی دلیل ہیں۔ جہاں تک کا فروں یاغیر مسلموں کی تبلیغ کاتعلق ہےاس کی انہیں اجازت ہے۔آپ کے ملک میں قانون قادیا نیوں کو بھی تبلیغ ہے نہیں رو کتا۔ بلکداس بات ہے روکتا ہے کہ وہ مسلمانوں کی اصطلاحات استعال کریں ،مثلاً نبی ورسول کی اصطلاح مسلمانوں کی ہے، وہ ایک ایسے خص کو نبی اور رسول کہتے ہیں جومسلمانوں کے ہاں مرتد سمجھا جاتا ہے، وہ ایسی عورتوں کوا ہے المونین کہتے ہیں جن کامسلمانوں کے ہاں نہ صرف یہ کہ کوئی احتر امنہیں ہے، بلکہ جن کومسلمان بدترین قتم کا کافر سجھتے ہیں۔ بیا صطلاح یعنی از واج مطہرات، صرف اور صرف آنحضور صلی الله علیہ وسلم کی ازواج مطہرات کے لیے استعال ہوئی ہے۔ حتی کہ حضرت ابرا ہیم علیہ السلام اور حضرت موٹ علیہ السلام کی ازواج کو بھی امہات المومنین نہیں کہا گیا۔ دوسری مثال کیجے۔ واکس چانسلرایک اصطلاح ہے۔اس کے پچھ فرائض منصبی ہیں۔ اباً گرکوئی دوسرافر داینے آپ کووائس چانسلر کہنے لگے تو اس کی اجازت نہ ہوگی۔ جہاں ریاست کا پورا نظام اصطلاحات پرجنی ہو وہاں اصطلاحات کا استعال بھی سوچ سمجھ کر کیا جاتا ہے۔اور ہر کس و ناکس کو جا و بے جاان اصطلاحات کو استعمال کرنے کی اجازت نہیں دی جاتی ، ورنہ سارا نظام درہم برہم ہوجائے۔عیسائیوں میں بشپ اور پوپ کی اصطلاح استعمال ہوتی ہے۔ پیخصوص ذ مہداریوں کے حامل مخصوص افراد کے ساتھ خاص ہے۔ بیاصطلاح وہاں کسی بڑے سے بڑے ھخص کے لیے بھی استعال نہیں ہوسکتی ،تو گویا ان القاب واصطلاحات کے استعال کی پچھ حدود و قیود ہیں جن سے باہر نہیں جایا جاسکتا۔ سوال: آج کی گفتگوے واضح ہوا کہ اسلام معاشر تی انصاف وعدل پر پنی نظام پیش کرتا ہے۔ اگر ایسا نہ ہوا ورعد التیں اپنے مقاصد پورے نہ کر سکیں ، جبیبا کہ ہمارے معاشرے میں ہوتا ہے، تو اس کی کیا وجو ہات ہیں؟ نیز اس کا تدارک کیسے کیا جائے؟

جواب: ویکھیے! اگر کوئی اسلامی ملک ایسا ہو کہ وہاں عدالتیں انصاف نہ کرتی ہوں اور انصاف کے تقاضے پورے نہ ہواتے ہوں تورسول الله سلی الله علیہ وسلم کی تعلیم ہے کہ صبر کر واور تبلیغ و تلقین سے اس نظام کو بہتر بنانے کی کوشش کرو۔ ایک موقع پر رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فر ما یا جس کے راوی حضرت عبادہ بن صامت رضی الله عنہ بیں اور یہ بخاری اور مسلم دونوں کی متفق علیہ روایت ہے کہ ایک زمانہ ایسا آئے گا جس میں بواظم ہوگا ، اور با اثر لوگ ناجا کز مراعات لیں کے۔ اس پر صحابہ نے عرض کیا: افلا ننابذھم بالسیف ؟ (1) کیا ہم ایسے حکمر انہوں کو تلوار کے زورے اٹھا کرنہ پھینک دیں؟ جس پر آپ نے متع فرما دیا۔ پھرایک صحابی نے ایک دوسرے موقع پر ای طرح کی بات پوچھی تو آپ نے فرمایا: تم صبر کرو، انہیں ان کے جرائم کی سزا ملے گی۔ اس تعلیم اور صبر کی تلقین کی وجہ یہ ہے کہ ایسے حالات میں اگر مسلمان صبر نہیں کرے گا تو لا قانونیت پیدا تعلیم اور صبر کی تلقین کی وجہ یہ ہے کہ ایسے حالات میں اگر مسلمان صبر نہیں کرے گا تو لا قانونیت پیدا تعلیم اور صبر کی تلقین کی وجہ یہ ہے کہ ایسے حالات میں اگر مسلمان صبر نہیں کرے گا تو لا قانونیت پیدا ہوگا ، اسلام اجازت نہیں دیتا۔

التلام

ا. بايعنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على السمع والطاعة في منشطنا و مكرهنا و عسرنا و يسرنا وأثرة علينا وأن لاننازع الأمرأهله ... بردايت حضرت عاده بن صحيح بخارى: كتاب الفتن، باب قول النبي منتسبة: سترون بعدى أمورا تنكرونها ٢٩٨٦، صحيح مسلم: كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية ١٣٧٠. مضرت الس كردايت ش الفاظ اس طرح بين: سترون بعدى أثرة شديدة فاصبرواحتى تلقوا الله

مطرت الل الروايت على الفاظ ال حرى إلى: سترون بعدى الرة شديدة قاصبرواحتى تلقوا الله تعالى و رسوله على الحوض. صحيح بخارى: كتاب أبواب الخمس، باب ماكان النبى يعطى المؤلفة قلوبهم ١١٣٤٣، صحيح مسلم: كتاب الزكواة، باب إعطاء المؤلفة قلوبهم على الإسلام... ٢٣٣٠ ـ يحديث بهتم شهور بهاوراكم كب حديث من منقول بهام الويرة برك كا الشريعة الاسلام... ٢٥٥ كام كذكر به أفلا ننابذهم على ذلك كالفاظ منقول بير يورية وايت حضرت وقد بن ما لك المجمع سمنقول بهر وايت حضرت وقد بن ما لك المجمع عنقول بهر وايت حضرت وقد بن ما لك المجمع سمنقول بهر والمنافزة بهر والمنافزة بالمنافزة بالمنا

besturdubooks.Nordpress.com

آتھواں خطبہ







bestudubooks.wordpress.com

## بسم الثدالرحمٰن الرحيم

## نحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين

محتر مصدر مجلس، قابل احترام جناب دائس چانسلر، برادران محترم، خواہران مکرم!

جب سے ہماری اس دنیا میں انسان آباد ہوا ہے ای وقت سے نہ صرف انسان بلکہ پورا انسانی معاشرہ جنگوں اوراختلاف کا شکار ہا ہے۔ شاید انسانی تاریخ کا کوئی باب ایسانہیں ہے جس میں جنگوں کے حالات اورانسانوں کے مابین پیدا ہونے والے اختلافات کا ذکر نہ ہوا ہو۔ دنیا کا کوئی تھدن اور فہ ہا ایسانہیں ہے جس میں جنگوں ، لڑا نیوں اور آپس کے اختلافات کی بڑی بڑی ہوی اور ہولناک مثالیں موجود نہ ہوں۔ لیکن یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ جب سے آسانی فہ اہب کا صلیلہ شروع ہوا ہے اور انسانوں نے روئے زبین پرل جل کر رہنا سیکھا ہے اس وقت سے جنگوں اور لڑا نیوں کو تاپند بھی کیا جا تا رہا ہے۔ جب سے عقل انسانی نے اپنے تج بات و مشاہدات کی اور لڑا نیوں کو تاپند بھی کیا جا تا رہا ہے۔ جب سے عقل انسانی نے اپنے تج بات و مشاہدات کی بنیا و پر تہذیوں اور تدنوں کوجش دیا شروع کیا ہے۔ اس وقت سے انسان کی کوشش یہ بھی رہی ہے کہ وہ اپنی و بیات و میں اور لڑائی یا جنگ کی نو بت آ جائے تو اس کی بھی صودود قیو دہوں ۔ اگر کوئی قو کی گروہ اپنی تو ت کے استعال برتل جائے تو اس قوت کے استعال کے بچھے طرد دوقیو دہوں ۔ اگر کوئی قو کی گروہ اپنی تو ت کے استعال کے بچھے طرد دوقیو دہوں ۔ اگر کوئی قو کی گروہ اپنی تو ت کے استعال کے بچھے طرد دوقیو دہوں ۔ اگر کوئی قو کی گروہ اپنی تی کا بیاں ، مناس میاں کوئی قدیم نہ بی کی کی کہ بیاں ، شاید دنیا کی کوئی نہ بی کتاب ایس نہیں ہے ، خاص طور پر ونیا کی قدیم نہ بی کی کر بیاں ، جن میں بیکوشش نہ کی گئی ہو کہ جنگوں اور لڑا ئیوں کوئی نہ کی اصول کے تالج کیا جائے۔ ہیں دول

کی قدیم کتاب وید کے حاروں جھے ہوں، ہندوؤں کی مشہور قدیم رزمیے نظمیں رامائن اور مها بهارت بون، یا قدیم بونانی دور کا فلسفیانه اور نه بهی لنریچر، ان سب میں ایسا موادموجود ہے جس كمطالع سے پاچتا ہے كمفكرين زمانه نے مردور ميں بيكوشش كى ہے كمطاقت وركوطاقت کے استعال میں کسی اخلاق یا قانون کا یا بند کیا جائے۔ غالبًا قدیم ہندوستان میں بھی بھی ان اخلاقی ضابطوں کی عملاً یابندی نہیں کی گئی، اور خود نہ ہی راہنماؤں تک نے اخلاقی اصولوں کو توڑنے میں عارمحسوس نہ کی۔رامائن اور مہا بھارت کے بیش تر کردار (جو ندمبی تقدس بھی رکھتے ہیں) بے محابا اخلاقی جرائم کا ارتکاب کرتے نظر آتے ہیں قتل و غارت، اغوا، بدکاری، چوری، مفتوح دشمنوں کی تذلیل وتو ہین جیسے سارے کام بیو ایوتا بے دھڑک کرتے نظراً تے ہیں۔ ظاہر ہے جب دیوتاؤں اور ندہمی تقدس رکھنے والی شخصیتوں کا بیاسوہ ہوگا تو پھر جنگ تو صرف طاقت ور کے مقاصد کی پیمیل ہی کا ذریعہ ہے گا۔ان حالات میں قوت کے استعمال کواخلاقی حدود میں لا نااور کسی اصول اور ضا بطے کا وضع کیا جانا کیونکرممکن ہوگا۔ چنانچیہ یہی ہوا۔اور وہاں ایسی کوشش کو زياده قبول نهيس كيا هميا جس كامقصد طاقت وركى طاقت كوسى ضابط كايابند بنانا هو- نتيجه يه جواكمه قتل و غارت بے محابا جاری رہی اور تہذیب وتدن کی تابی ہوتی رہی۔اس کاروعمل ہے ہوا کہ ہندوستان میں ایسے اہل دانش پیدا ہوئے جنہوں نے جنگ کے وجود ہی کوسرے سے ناپندیدہ قرار دے دیا، چاہے وہ کتنے ہی اعلیٰ وارفع مقصد کے لیے ہو، اور چاہے انسانیت کے کتنے ہی بڑے اور سفاک دشمنوں کے خلاف ہو۔ اس طرح وہ ایک ایسے نظام یا نظریے کے علم بردار بن كر كھڑ ہے ہو گئے جونہ صرف يہ كہ نا قابل عمل تھا بلكه اس كوعمو ما ديگر لوگوں اور اقوام نے قبول نہ کیا جی کہ خودان کے بیروکاروں نے بھی اسے ناپندہی کیا۔ادراس سے بھی بڑھ کرخودانہوں نے اپنی رسمی تعلیم برعمل نہ کیا۔

مہاتمابدھ کی تعلیمات ہے ہم سب واقف ہیں ، مختلف زمانوں کے بدھ مفکرین ایک عرصے تک ان کی تعلیمات کو دنیا کے سامنے فخر سے پیش کرتے رہے ہیں۔ دنیا کو ہمیشہ سے بتایا جاتا رہا کہ مہاتما بدھ کسی فتم کی قوت اور طاقت کے استعمال کے سخت مخالف ہیں۔ اسی طرح حضرت عیسیٰ علیه السلام کی تعلیمات کوعیسائی و نیا کے دانش ور فخریدا نداز میں دنیا کے سامنے ایک مثالی نمونے کے طور پر پیش کرتے رہے جس کے مطابق ہدایت یہ ہے کہ اگر کوئی آپ کے ایک گال پرتھیٹر مارے تو آپ دوسرا گال بھی اس کے سامنے کردیں لیکن کیا پہ حقیقت نہیں ہے کہ نہ مہاتما بدھ کے ا کسی پیرد کارنے اور نہ ہی عیسائی دنیا میں یسوع کے کسی نام لیوانے ان اصولوں پر بھی عمل کیا یہ بھی ایبانہیں ہوا کہ کسی عیسائی مملکت برحملہ ہوا ہوا ورعیسائیوں نے بیہ کہد دیا ہو کہ ہم چونکہ محبت اور پیار کے علم بردار ہیں اور جنگ سے نفرت کرتے ہیں لہذا ہم نہیں لڑتے ،تم ایک شہر کے بجائے دوشہروں پر قبضه کرلوا درایک قیدی کے بجائے دوقید یوں کو لے جاؤ۔اس لیے کہ ہمارے خداوند کی تعلیمات ہی یہی ہیں۔ یہی حال بدھ ند ہب کا ہے۔اس ند ہب کو ماننے والی جتنی ملکتیں ایشیا یا دنیا کے کسی اور خطے میں آج قائم ہیں یا ماضی میں قائم ہوئی ہیں ان سب کی تاریخ جنگوں اور قل و غارت کے معاملے میں دیگرا قوام سے قطعاً مختلف نہیں ہے۔اس سے بیا پتا چلا کھل کی دنیا میں بیا قوام خود بھی جنگ کے اسلای تصور پڑمل پیرا ہیں، اورعملاً بہی سجھتی ہیں کہ قوت کا استعال اگر قانون و اخلاق کی طے کردہ حدود و قیود کے ساتھ ہوتو یہ فعی نفسہ بری چیز نہیں ہے۔لیکن اگر اس کا استعال کمی قتم کے اخلاقی ضابطوں ہے مادرا اور قانون کے اصولوں سے متجاوز ہوتو کھروا قعتاً وہ ایک قابل نفرت چیز ہے۔اورانسانوں کو بیکوشش کرنا جا ہے کہانسانی معاشروں اورانسانی تہذیب وتدن کوان غیراخلاتی جنگوں کے ہولناک نتائج وعواقب سے نجات ملے۔

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے ایک بڑی اصولی اور اہم بات ارشاد فرمائی ہے۔ آپ نے فرمایا کہ دنیا کا بہترین اور قابل عمل نظام وہ ہے کہ جس میں جنگ اور جہاد کا تصور تو موجود ہو لیکن اسے قانون وشریعت کی حدوہ و سے محدود اور اخلاق و کر دار کی قیوہ سے مقید کردیا گیا ہو، للہٰذا اگر کسی قانون اور شریعت کے نظام میں جنگ و جہاد کا کوئی واضح اور متوازن تصور نہیں ہے اور اگر ہے تو وہ قابل عمل نہیں ہے، یااس پر اخلاتی ضا بطے نافذ نہیں ہیں، تو ایسا نظام نا قابل عمل ہے اور کسی انسانی معاشر ہے کی حقیقی ضروریات کی تحکیل نہیں کرسکتا۔ ایسا نظام جس میں جنگیں کی جائے، تو ایسا نظام کس طرح اس کے ساتھ ساتھ بنیادی انسانی تصورات کی خلاف ورزی بھی کی جائے، تو ایسا نظام کس طرح

قابل عمل ہوسکتا ہے۔ کیکن جب اسلام کامطالعہ کیا جائے تو پتا چلتا ہے کہ وہ ایک ایسے نظریے کا بردار ہے جوزندگی کے مختلف گوشوں کے لیے ایک واضح اصلاحی اور فلاحی پروگرام رکھتا ہے اور اس ، اصلاحی پروگرام کی کامیا بی سے لیے اسلام صرفت بلیغ د تلقین پر ہی اکتفانہیں کرتا، بلکہ وہ اس کے نفاذ کے لیے مثبت اور فعال انداز میں بھر پورکوشش کرتا ہے۔ ظاہر ہے کہ اس نفاذ واجرااور اصلاح احوال کے لیے ایک فعال سیاسی اورعسکری قوت کی ضرورت ہے جواسلامی ریاست فراہم کرتی ہے۔لیکن اس قوت کی موجود گی کے باوجود ایسی صورت حال پیش آ سکتی ہے کہ اندرونی یا بیرونی مخالف طاقتیں اس نظام کونا کام بنانے یاسرے سے درہم برہم کرنے کی کوشش کریں ، یا کسی اندرونی افراتفری کے نتیج میں اس کو تباہ و ہر با دکرنے کی کوشش کی جائے ، الیی صورت حال میں ریاست جودراصل قوت نافذہ ہے ادراسلام کے پیغام اورنظریے کی نشروا شاعت اس کی ذ مہ داری ہے اس کا کام بیہ ہے کہ ان کوششوں کو نا کام بنائے ،اندرونی اور بیر دنی مخالف طاقتوں کو رو کے اور افر اتفری اور فتنے کومٹائے۔ریاست کا مقصد ہی پیہے کہ وہ اس پیغام کا تحفظ کرے جس کی بنیاد بروہ وجود میں آئی ہےاور جو گویا اس کا مقصد وجود (Raison d'etre) ہےاور بیرونی حمله آوروں یا اندرونی افراتفری پھیلانے والوں کا سدباب کرے۔اس سلسلے میں نیے جانے والے اقد امات کو اسلام نے جہاد کا جامع اور منفر دعنوان عطا کیا ہے، جس کے بنیا دی احکام قرآن مجیدنے اور تفصیلات سنت رسول صلی الله علیه وسلم نے بیان کر دی ہیں۔

اسلام ایک جبد مسلسل اورکل وتی ذمدداری کانام ہے، بلکہ یہ ایساکل وقی نظام ہے جو دن اور رات کے چوہیں گھنٹوں اور ہر گھنٹے کے ہرمنٹ اور ہرمنٹ کے ایک ایک سیکنڈ میں ذمہ داراندرویے کا نقاضا کرتا ہے۔ اس جبد مسلسل کے لیے جب تک انسانوں کی ایک بڑی تعداد کو متحرک نہ کیا جائے، اس وقت تک وہ تحریک پیدائیس ہو گئی جس کے بیتے میں وہ تبدیلی عمل میں آتی ہے جس کا اسلام علم بردار ہے۔ اسلام تھجے تعلق کی دعوت و بتا ہے، لیتی تھجے تعلق، اللہ سے، انسانوں سے، کا نئات سے اورا پے آپ سے، اسلام کوئی منفی تنم کی فراریت نہیں ہے جسی و نیا کے بعض دیگر ندا ہب میں پائی جاتی ہے۔

اسلام کائنات کے حقائق ہے فرار کی نہیں بلکہ وہ کائنات کے حقائق کے مکمل ادراگ اور سیح شعور کی دعوت دیتا ہے۔اسلام کی دعوت سے کہ ان حقائق کے شعور کو بہتر سے بہتر بنانے کے لیے مسلسل کوشش کی جاتی رہے۔ان حقائق کے ادراک میں ان قوتوں کا ادراک بھی شامل ہے جوشر کی علم بردار ہیں اور کا ئنات میں خیر کے خلاف کار فرما ہیں۔خیر کے خیر ہونے کا تصوراس وقت تک ذہن میں نہیں آسکتا جب تک کہ انسان شر کے تصورے آشانہ ہو،اس لیے کہ اگر انسان شر کا ادراک نہ رکھتا ہوتو اس کو خیر کی اہمیت کا اندازہ ہی نہیں ہوسکتا۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے زمانے میں ایک بارکی علاقے کی گورزی پاکسی اور اہم ذمہ داری پر فائز کرنے کے لیے کسی مناسب فرد کی تلاش تھی۔صحابہ کرام ﷺ ہےمشورہ ہوااورمختلف نام زیرغور آئے۔ایک نام زیرغور آیا اورحاضرین نے ان صاحب کے تقو ہے اور کر دار کی خوب تعریف کی ، اور کہا کہ وہ اتنے نیک ہیں که کانه لا یعوف الشو ـ گویا که وه شرکوجانتے بی نہیں، یعنی وہ بدی اور برائی کے تصورے ہی نا آشنایں ۔حضرت عررضی الله عند نے جوابافر مایا: إذا يو شک أن يقع فيه (١)- پھر تواس كا بزاامکان ہے کہ وہ شرییں مبتلا ہو جا کیں۔ پھرآپ نے فرمایا کہا یے شخص کو قطعاً ایسی نازک اور اہم ذمہ داری نہیں سونی جاسکتی ،اس لیے جو محض شرکے تصور سے ہی ناواقف ہے اس کے شرمیں یڑنے کے امکانات بھی بہت زیادہ ہیں۔ہمیں ایسافرد در کار ہے جو خیر وشر کا کماھۂ ادراک رکھتا ہو۔اور پھرخیر کی قوتوں کی تقویت کے لیے کام کرے۔اس لیےاسلام روزاول ہے ہی خیر کی بات کے ساتھ ساتھ شرکی بات بھی کرتا ہے۔شرکے لیے جوقو تیں کار فرما ہیں ان کا ذکر بھی کرتا ہے اورشر کی ان قو توں کے خاتمے اور سد باب کے لیے جس بالا ترسیای اور عسکری قوت کی ضرورت ہے اس کا بھی ذکر کرتا ہے۔ اوراس قوت کو کامیاب و کامران بنانے کے احکام بھی دیتا ہے۔

ا. قيل لعمر بن الخطاب: فلان لا يعرف الشر، قال أجدران يقع فيه. أحكام القرآن، بصاص ا: ٥٠، البيان والتبيين: باب ذكر ناس من البلغاء والخطباء والأنبياء والفقهاء والأمراء ممن لايكاد يسكت مع قلة الخطاء والزلل ا: ٢٤، ١: ٣٤٥، جمهرة خطب العرب، موّلفة أحمرتك صفوت ا: ٣٨٠٢ "من لم يعرف الشركان جديرا أن يقع فيه" غريب الحديث للخطابي ٣٢٨:٢ يروى عن بعض السلف...، ١٢٥٣ يروى عن عمر بن عبدالعزيز وغيره

خیر وشر کے درمیان اسی کش مکش اورستیز ہ کاری کوخواہ وہ میدان علم میں ہویا میدان حرب میں، اسلام جہاد کا نام دیتا ہے۔لین جیسا کہ فقہائے کرام نے لکھا ہے کہ وجوب الجهاد وجوب الوسائل لاالمقاصد، يعنى جهادكا وجوب دراصل وسائل كى نوعيت كاب، مقاصد کی نوعیت کانہیں \_ بالفاظ دیگر جہادخود کوئی مقصد نہیں بلکہ اصل مقصد کے حصول کامحض ایک وسلہ ہے۔ کچھاحکام ایے ہوتے ہیں جو بذات خودمطلوب ہوتے ہیں اور پچھاحکام ایے ہوتے ہیں جو کسی اور حکم کے وجود یا پخیل کا ذریعہ ہوتے ہیں۔ جہاد فعی نفسہ مطلوب نہیں ہے، لیکن چونکہ بیایک بڑے مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے اس لیے اس مقصد کی خاطر بیجھی مطلوب ہے۔ فقد کی اصطلاح میں جہاد مقصود لعین نہیں بلکہ مقصود لغیر و ہے۔ اور وہ مقصدیہ ہے کہ دنیا میں الله کا كلمه بلندمو (لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا) (١) ونياش الله كانام لين كي آزادى مو ونيايس الله كى شريعت كوقائم كيا جاسكے۔اس سلسلے ميں جوكوشش بھى كى جائے گى وہ جہاد كہلائے گى۔اس لیے فقہائے اسلام نے اس کے وجوب کو وجوب مقاصد کے بجائے وجوب وسائل قرار دیا ہے۔ قرآن پاک نے مختلف مقامات پر جنگ اور توت کے استعال کی اجازت دی ہے، کم از کم دومقامات برقر آن یاک نے جنگ و جہاد کی تکوین حکمت ومصلحت کا ذکر کرتے ہوئے ایک جیںااسلوب اختیار کیا ہے۔ ایک جگہ اجمال ہے تو دوسری جگہ ذراتفصیل سے قرآن یاک نے اس حَمَت كَا ذَكر كَيا بـ الك جَلَّه ارشاد مواب : وَ لَوُلَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعُضَهُم بَعُض لَّفَسَدَتِ الْأَرُضُ (البقرة٢٥١:٢٥) كه الرجم انسانوں كے ايك گروه كا دوسر ب گروه سے خاتمہ نہ كرتے رہاكرتے توزيين ميں فساد بريا ہوجا تا اور طاقت ور كمزوركو كھا جاتا۔ دوسرى جگه فرمايا: وَلَوْ لَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعُضَهُمْ بِبَعْضٍ لَهُدِّمَتُ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَّصَلَواتٌ وَّ مَسْجِدُ يُذُكّرُ فِيهَا السُمُ اللَّهِ كَثِيرًا (الحج ٢٢: ٢٠) كه أكرا يكروه دوسر حكروه كے مقابل كفرانه كرديا كيا ہوتا تو بیعبادت گاہیں، بیگر ہے، بیعمارتیں، بیذہی عبادات کے مراکز اور مسجدیں جہال الله کا

ا صحیح بخاری: کتاب العلم، باب من سأل وهو قائم عالما جالسًا ١: ٥٨، صحیح مسلم: کتاب الإمارة، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا ١٥١٣٠٣

خطبات بہاول پور ذکر کثرت سے کیا جاتا ہے، تباہ و ہر باد کر دی جاتیں ۔ گویا جہاں جہاں بھی اللّٰد کا نام کیا جاتوں ب، جہاں جہاں بھی الله كاكلمه بلند موتا باور جہاں جہاں الله كوياد كرنے والے موتے بيں ان سب مقامات کا تحفظ مقاصد جہاد میں سے ہے۔ان مراکز کی ظاہری کمزور یوں کے باوجود حقیقت یہ ہے کہ یہ یاداللی کے مراکز ہیں۔اس لیے اسلام نے جنگ کواصولاً ایک ضرورت قرار دیا ہے۔ اسلام نے اس نقط نظر کو قبول نہیں کیا کہ جنگ اصلا ایک ناپسندیدہ چیز ہے۔اسلام کی نظر میں قوت ا کی اچھی چیز ہے، بشرطیکہ دینی اور اخلاقی حدود میں اس کا استعال ہو۔ طاقت کا استعال بالکل ٹھیک ہے اگر اخلاتی ضابطوں کے مطابق ہو، اور قوت و طافت کو استعال کرنے والے اخلاقی یابندیوں اوران کے استعال کی حدود و قبود سے واقف ہوں۔

لین جنگ کی بات کرنے ہے پہلے ایک تمہیدی گفتگو ضروری ہے۔ہم سب جانتے ہیں كەاسلام نے جنگ كى اجازت اشاعت اسلام كے تقريباً پندرہ سال گزر جانے كے بعد دى، يعنى ۲ جحری میں ۔ان پندرہ سالوں میں کوئی ایسی آیت ناز لنہیں ہوئی جس میں جنگ کی ترغیب دی گئی ہو یااس کی تشویق کی گئی ہولیکن ان پندرہ سالوں میں مسلمانوں کوایک عمومی مقصد کے لیے تیار کیا جاتا ر ہا۔ان کوایک ایس جدوجہد کے لیے تیار کیا گیا جس میں شرکت ہرصاحب ایمان کے لیے لازمی تھی۔ اس جہد مسلسل میں ہر خیرخواہ انسان نے لازمی طور پرشر یک ہونا سینے دین وایمان کا تقاضا سمجھا۔

اسلامی ادبیات میں جہاد سے ملتے جلتے دو اور لفظ، مجاہرہ اور اجتہاد بھی کثرت سے استعال ہوتے ہیں ۔ان تینوں میں مسلسل جدو جہداور کاوش کا تصور موجود ہے۔ یہ جدوجہدا گر فکری میدان میں ہوتو بیاجتہاد ہے۔جیسا کہ میں نے پہلے روز کی گزارشات میں عرض کیا تھا کہ شریعت کی تعلیم کے تین اہم اور بڑے میدان ہیں۔ایک میدان عقا کداور فکری وعلمی سرگرمیوں کا ہے۔اس میدان میں کی جانے والی جدوجہدعمو مااجتہاد کہلاتی ہے۔شریعت کی تعلیمات کا دوسرا اہم میدان انسان کے قلب وضمیر کی اصلاح اور روحانی یا کیزگی ہے۔اس میدان میں انسان اپنی تربیت اور تزکینفس کے لیے جوجد و جہد کرتا ہے وہ اہل فن کی اصطلاح میں مجاہدہ کہلاتی ہے۔ رہا

شریعت کی تعلیم کا تیسراحصہ جوانسان کے ظاہری اعمال سے بحث کرتا ہے اورانسان کی انفرادی اور آ اجتماعی زندگی میں شریعت کے احکام کی خارجی تشکیل وظیق سے تعلق رکھتا ہے۔اس باب میں کی جانے والی جدو جہد کا نام جہاد ہے۔ان تینوں میں جہاد اور اجتہاد فرض کفایہ ہیں، اور پوری امت کی ذمہ داری ہیں۔اور مجاہدہ فرض مین ہے، اوراپنی اپنی سطح پر ہر شخص کی ذمہ داری ہے۔

قرآن پاک بیں جہاد کا لفظ مختلف معانی و مفاہیم کے لیے استعال ہوا ہے۔ لغت عرب کے مشہورامام علامہ راغب اصغبانی نے جہاد کو تین قسموں بیں تقسیم کیا ہے۔ انہوں نے کہا کہ ایک جدو جہد تو وہ ہے جو کئ کھے دہمن کے خلاف ہو۔ یعنی مجاھدۃ العدو الظاھر، یعنی میدان جنگ بیں فکل کر دہمن سے معرکہ آزمائی۔ جدوجہد یا جہاد کی دوسری قشم مجاھدۃ النفس ہے، جوانبان کی اپنے نفس امارہ اور اپنے اندر موجود بدی کی قو توں کے خلاف ہو۔ اور تیسری قشم وہ ہے جو شیاطین اور ابلیس کی ذریت کے خلاف ہو۔ یعنی مجاھدۃ الشیطان۔ پھر وسائل کے اعتبار سے اس کی قسمیں بیان کی گئیں۔ ایک جدوجہد وہ ہے جوانبان تکوار سے کرتا ہے۔ جواس پورے سلسلہ جہاد کی سب سے اعلیٰ قشم ہے۔ اور اس کو اسلام کا فدو وہ سنام یعنی سب سے بیانہ پایہ حصہ قرار دیا گیا، جو سب سے اعلیٰ درجہ ہے جدو جہد کا۔ ایک جدوجہد وہ ہے جوانبان اپنے مال کے ذریعے کرتا ہے۔ غرض اپنے علم کے ذریعے کرتا ہے۔ ایک جدوجہد وہ ہے وانبان اپنے مال کے ذریعے کرتا ہے۔ غرض سے بیک میں میں ایک مقصد سے کے لیے ہوتی ہیں اور ایک دوسرے کی ممدومعاون ہوتی ہیں۔

قرآن پاک نے ان قسموں میں سب سے پہلے جس قسم کو بیان کیاوہ جہاد بالعلم تھی جس
کا تھم مکہ مکرمہ ہی میں آگیا تھا۔ سورہ فرقان کی آیت ہے: وَجَاهِدُهُمُ بِهِ جِهَادُا
تَجْبِیْرُا (الفرقان ۵۲:۲۵) کہ اس کتاب یعنی قرآن کے ذریعے ان لوگوں کے خلاف جہاد کرو۔
اس کے معنی ہیں کہ ہرعلمی کاوش اگر وہ عقائد واعمال کی اصلاح کے لیے ہو، انسانوں کی کردار
سازی کے لیے ہواورانسانوں کی زندگیوں کو اسلام کے مطابق ڈھالنے کے لیے ہوتو وہ جہاد بالعلم

اور جہاد بالقرآن ہےاوراس عالم گیراور مسلسل جدوجہد کا ایک ابتدائی مرحلہ ہے۔اس کے بعد ہی دوسرے مراحل ایک ایک کر کے آتے جائیں گےاور ہر مرحلہ جہاد ہی کا ایک باب ہوگا۔

کین ان تمام اقسام جہاد میں سے جہاد بالسیف یعنی تکوار لے کرمیدان جنگ میں اتر نا جہاد کی سب سے اعلیٰ اور بلند ترین قتم ہے۔اس لیے قرآن یاک نے اس اہم ترین باب کوسب ہے آخر میں بیان کیا۔اور پہلی بارس ا جری میں اس کی اجازت دی گئی،کین ان پندرہ سالوں میں جهاد کی دیگراقسام سے کام لیتے ہوئے انسانوں کو تیار کیا گیا، جہاد بالنفس بھی کیا گیا، یعنی پہلے نفس کے خلاف بھی صحابہ کرام نے جہاد کیا۔ جہاد بالقرآن بھی کیااور جہاد باللسان بھی کیا۔شیاطین کے خلاف بھی جہاد کیا غرض یہ کہ ان تمام اقسام جہاد پڑمل کیا گیا جن کوقر آن پاک نے بیان کیا ہے۔ س جری میں پہلی بار جب حالات کا تقاضا بھی بیرمطالبہ کرتا تھا اور کامیا بی کے پچھام کا نات بھی موطع تصة جهاد بالسيف كاحكم ديا كميا-ارشاد بوا: أذِنَ لِلَّذِيْنَ يُقَتِّلُونَ مِانَّهُمْ ظُلِمُوا. وَإِنَّ الله على نصرهم لَقَدِير " (الحج ٣٩:٢٢) كماجازت دى جاتى بان لوگول كوجن ك خلاف جنگ کی گئی ہے، کیونکہ ان برظلم کیا گیا ہے اور اللہ ان کی مدد پر یقینا قادر ہے۔ یہال سے جہاد کے اس آخری مر حلے کا آغاز ہوجاتا ہے جس کورسول الله صلى الله عليه لم نے ہرمسلمان كے دل كى تمنا قراردیا ہے۔حضورعلیہ السلام نے فرمایا کہ اگر کسی مسلمان نے جہاد نہیں کیا اور مجاہدین کے حالات وواقعات بن کراس کے دل میں شوق جہاد پیدائہیں ہوا تو اپیا شخص منافق ہے۔خو درسول اللّه صلّی الله عليه وسلم نے اپنے بارے میں فر مایا کہ میرا دل جا ہتا ہے کہ مجھے دوران جنگ قتل کر دیا جائے ، میں پھر زندہ ہو جاؤں اور مجھے پھر قتل کر دیا جائے ، پھر مجھے زندہ کر دیا جائے اور میں پھر قتل کر دیا جاؤں۔اس لیے کہ مقام شہادت اتنابزامقام ہےاور بیاعز از ایسااعز از ہے کہاس کو بار بار حاصل كرنے كى تمنا خودرسول الله صلى الله عليه وسلم فرماتے بيں -اى طرح آپ نے فرمايا: لغدوة أو روحة في سبيل الله خير من الدنيا و مافيها ـ (١) كـ الله كـ رات مين صح كونكانا يا اس

ا- صحيح بخارى: كتاب الجهاد والسير، باب الغدوة والروحة في سبيل الله ١٠٢٨:٣،
 صحيح مسلم: كتاب الإمارة، باب فضل الغدوة والروحة في سبيل الله ١٣٩٩:٣

کے راہتے میں شام کونکلنا دنیاو ما فیہا ہے بہتر ہے۔

کیکن جہاد بالسیف کے ان تمام فضائل کے باوجودیہ بات تابل ذکرہے کہ ابھری میں اس کی محض'' اجازت'' دی گئی۔ چنانچہ بعد میں قر آن پاک نے اس کے احکام دیے، اور وہ تمام ہدایات دیں جن کا ذکر ابھی آ رہاہے۔لیکن جہاں بھی جنگ کے احکام دیے گئے وہاں جہاد کے اس اعلیٰ وار فع تصور کو بار بارسامنے لایا گیا،اوراس کے مقصد کو بار بارد ہرایا گیا تا کہ بیہ بات اچھی طرح مسلمانوں کے ذہن نشین ہوجائے کہان کا مقصد جنگ بہت اعلیٰ ویا کیزہ ہے،اوران کا فلیفہ جہاد بہت بلندمقاصدر کھتا ہے۔ دیگر اقوام کے برعکس جہاد کا پیقسوروہ ہے جومسلمانوں کے ہاں روز اول سے چلا آتا ہے اور جب تک ایک مسلمان بھی دنیا میں موجود ہے یہ تصور ای طرح باقی رہے گا: الجهاد ماض مذبعثني اللُّه إلى أن يقاتل آخر أمتى الدجال لايبطله جور جائر ولا عدل عادل (۱) ۔ لینی جس دن سے اللہ نے مجھے رسول بنا کر بھیجا ہے اس دن سے جہاد جاری ہاوراس وقت تک جاری رہے گا جب تک میری امت کے آخری لوگ دجال کے خلاف اڑیں گے۔اس کو نہ کسی ظالم کاظلم ختم کر سکے گا اور نہ کسی عادل کا عدل ۔اس ارشادگرا می میں رسول اللہ صلی الله علیه وسلم نے جو بات ارشاد فر مائی وہ بیر کہ آئندہ ہرطرح کے حکمران آئیں گے، اچھے بھی اور برے بھی بلیکن جہاد سب کی سربراہی میں ہوگا۔ بیدوضاحت اس لیے فرمائی کہ اس کا امکان تھا كەلوگ كېيں كەفلال حكمران برافاسق وفاجراور برا ظالم يابراغير شجيده ہےاس ليےاب جہادختم ہو گیا،اس لیے کہا ہے نالائق اورغیر سنجیدہ حکمران کی سربراہی میں جہاد جبیہا مقدس اور سنجیدہ ترین فریضہ کیسے ادا ہوسکتا ہے۔ اس مکنہ غلط نہی کی تر دید کرتے ہوئے فرمایا اس ہے کوئی فرق نہیں پڑے گا، یعنی حکمرانوں کی اس نااہلی کے باوجود جہاد جاری رہے گا، نیظلم کرنے والے حکمران کےظلم سے اس میں کوئی فرق پڑے گا اور نہ عدل کرنے والے حکمران کے عدل سے اس میں کی آئے گی، جہاد بہرصورت جاری رہے گا۔اس لیے کہ جہاد کے اہداف ومقاصد میں کوئی چیز وقتی یا

ال سنن أبى داؤد: كتاب الجهاد، باب في الغزومع ائمة الجور ١٨:٣، سنن سعيد بن منصور،
 باب من قال الجهاد ماض ٢٣٣:٢، مسند أبى يعلى: سعيد بن سنان عن أنس بن مالك ٢٨٧:٧

عارضی نہیں ہے۔

جہاد کورسول الله صلى الله عليه وسلم نے اسلام کا امتيازي وصف قرار ديا اور عمارت اسلام کا سب سے اونچا کنگراٹھ ہرایا،اس لیے کہ دنیا میں مسلمانوں کی کامیابی و کامرانی اس جذبہ جہاد سے وابسة ب\_ تاریخ شامد ہے کہ جب تک مسلمان جہاد کرتے رہے ہیں کامیابی و کامرانی ان کے قدم چوتی رہی ہے،اور جب سےانہوں نے اس رائے کوچھوڑ دیا ہے ذلت اور رسوائی ان کامقدر ہوگئ ہے۔حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ نے خلافت کی ذمہ داری لیتے ہوئے جو پہلا خطبہ دیا تھااس میں بھی یہی ارشاد فرمایا تھا کہ جوقوم جہاد کو چھوڑ دیتی ہے اللہ تعالیٰ ذلت اور رسوائی اس کا مقدر بنادیتا ہے۔اس طرح حضرت علی رضی اللّٰدعنہ نے خلافت کی ذمہ داری سنبھالنے کے بعد جو يبلا بيان ديا تھااس ميں آپ نے بھی يہي فرمايا تھا كہ جوقوم جہاد كوچھوڑ ديتی ہے وہ اپنے گھراور ملک کے اندر ذلیل وخوار ہوکررہ جاتی ہے۔اس لیے کہ دشمن اس کی کمزوری اور بز دلی سے فائدہ اٹھا کراس کے گھر کے وسط میں جا گھتا ہے اوراس طرح مسلمان خودا ہے ہی گھر میں اورا پے ہی ملک میں ذلیل اور کمزور ہو کررہ جاتا ہے۔ای وجہ سے صحابہ کرام نے مسلسل جہاد کیا ، تابعین نے جہاد کیااورامت کے سلحانے ہر دور میں، ہرا چھاور برے حکمران نے جہاد کیا ۔مسلمانوں کی تاریخ میں اچھے اور برے ہرطرح کے دورآئے۔ ہرطرح کے نشیب وفراز سے واسطہ پڑا،طرز حکمرانی متأثر ہوئی، حکمران بدلے بھیکن نہ جذبہ جہاد بدلا اور نہ کسی دور میں جہاد کاعمل رکا۔

بعض اوقات ایبا ہوتا ہے کہ زندگی میں تلوار اٹھانے کا موقع نہیں ملتا۔ یعنی ایسے حالات پیدائہیں ہوتے کہ جنگ کی نوبت آئے اور جہاد کی فضیلت میں حصہ لینے کا موقع ملے تو اس صورت میں جہاد میں شرکت کی شکل کیا ہو، حالا نکہ بموجب ارشاد نبوی جہاد ہرصورت اور ہر حال میں جاری رہے گا اور حالت جنگ میں بھی۔ اب حال میں جاری رہے گا اور حالت جنگ میں بھی۔ اب سوال میہ ہے کہ حالت امن میں جہاد کی صورت کیا ہوگی؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس تکتے کو داخت ہوگا ، یعنی جہاد بالسیف کے داخت ہوگا ، یعنی جہاد بالسیف کے داخت کے وقفوں میں جہاد بالنفس ہوگا ، یعنی نفس کو اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی سے روکا نہ ہوئی کے وقفوں میں جہاد بالنفس ہوگا ، یعنی نفس کو اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی سے روکا

چائے گا،نفس کے اندر بدی اور برائی کے رجیانات کو قابوکرنے کی کوشش کی جائے گی ، زندگی کے کسی بھی شعبے میں اورحتی المقدور دن اور رات کے چوہیں گھنٹوں میں ، گویا زندگی کے ہر لمح میں الله اوراس کی دی ہوئی بدایات برعمل کیا جائے گا۔ یہی چیز تصوف کی اصطلاح میں مجاہدہ کہلاتی ہے۔اس کی مزید وضاحت حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ایک ارشاد ہے بھی ہوتی ہے جس میں آ ٹیخاب نے فرمایا کہ بہترین جہاد (یعنی جہاد بالسیف کی عدم موجودگی میں) یہ ہے کہ معروف کا تھم دیا جائے اور منکر سے روکا جائے ۔اس لیے کہ جو خص معروفات کا تھم دیتا ہے وہ مسلمانوں کی پشت، بعنی ان کی د فاعی لائن کومضبوط بنا تا ہے۔ د فاعی لائن کی مضبوطی کے لیے پیچھے گھر کا ماحول محفوظ اور برامن رہنا بھی ضروری ہے۔ ایک بارایک خاتون نے دریافت کیا: یارسول الله! مردتو تلوارا ٹھا کر جہاد کرتے ہیں ،اور زندگی یاشہادت دونوں صورتوں میں بڑامرتبہ یاتے ہیں ،ہم اس لیے اس اجرو تو اب سے محروم رہ جاتی ہیں کہ عور توں پر جہاد فرض نہیں ۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جھاد الموأة حسن التبعل (١) لینی تم میں سے جوعورت گھر کے ماحول کوسازگار رکھے اور پرسکون بنائے اور شوہر کو بہترین از دواجی زندگی فراہم کرے، یہی اس کا جہاد ہے۔ دوسری احادیث ہے بھی اس مفہوم کی تائیہ ہوتی ہے کہ اگر کسی عورت کا شوہریا گھر کا کوئی اور مرد جب جہاد کے لیے جارہا ہواور وہ عورت اس کے گھر کوسنجا لے رکھے اوراس کو ذہنی طور پر مطمئن ر کھے تو وہ عورت بھی اسنے ہی اجرو ثواب کی مستحق قراریاتی ہے جس طرح ایک مجاہد تکواراٹھا کر ثواب یا تاہے۔

> فقہانے جہاد کوفرض کفایہ کہاہے۔اس لیے کہ میملی طور پر ہروقت ممکن بھی نہیں ہوسکتا کہ تمام لوگ بستی اور شہر کو خالی کر کے جہاد کے لیے نکل کھڑے ہوں بلکہ کچھ جہاد پر جائیں گے،اور کچھان کے اہل خانہ کی دیکھے بھال اور مالی کفالت کی ذمہ داری لیں گے۔اس صورت میں جہاد پر جانے والے اور پیچیے رہ کر مد د فراہم کرنے والے دونوں جہاد میں شریک متصور ہول گے۔اس لیے کہ مجاہدین کے ورثا کی دیکھ بھال اوران کوسامان زندگی کی فراہمی کو جاری رکھنا پیسب پچھ جہاد

ار شعب الإيمان يهيق: الثالث عشر من شعب الإيمان، باب التوكل بالله ... ٢ - ٢

کومؤ ژ طور پر جاری رکھنے کے لیے ضروری ہے۔اس لیے بیسب کےسب جہاد کے ثواب واجراً میں برابر کے شریک ہوں گے۔حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک مرتبہ جہاد میں شِرکت کے لیےلوگوں سے اپیل کی ۔ بیموقع وہ تھا کہ جب ایرانیوں کی طرف سے بخت حملے کا خطرہ تھااور مسلمانوں کی فوجی حیثیت کمزورتھی ، چنانچے شہروں اور دیہاتوں میں اعلان کرائے گئے کہلوگ جہاد کے لیے نگلیں ۔اس پرمجاہدین کی ایک بوی تعدادیدینہ منورہ میں جمع ہوگئی۔حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنہ نے محسوں کیا کہ بعض لوگ زندگی کے انتہائی ضروری کام چھوڑ کرآ گئے ہیں۔آپ نے ایسے تمام لوگوں کو واپس بھیج دیا۔اور ایک بری اہم بات ارشاد فرمائی جس سے ایک برا ابنیادی اصول معلوم ہوتا ہے۔آپ نے فرمایا کہ جہاد پر جانا تو بلاشبضروری ہے، کین اس بات کا خیال ر ہے کہ جہاد کی صورت میں درانتی اور ہتھوڑے کا کامنہیں رکنا جا ہے۔ یعنی جہاد کے لیے وہ لوگ جائیں جن کے جانے سے ریاست کے دوسر مے ضروری کام چھوٹ نہ جائیں، کاروبار حکومت و ریاست بدستور چاتا رہے۔معمول کی معاشی سرگرمیوں میں کوئی رکاوٹ ندہو، اور پیداواری کام جاری رہیں، لہذا اس بات کویقینی بنایا جائے کہ لوگ اینے اپنے شعبے کے مطابق پیدا وار جاری ر کھیں، مز دور ہو، بڑھئی ہو، یالو ہار، بیسب لوگ اپناا پنا کا م کرتے رہیں۔اس لیے کہ اگرسب لوگ ا بنا ا بنا كام چھوڑ كر جہاد كے ليے نكل كھڑ ہوں تو نەصرف كاروبارسلطنت برفرق بڑے گا بلك مجاہدین کوخوراک کی سیلائی و دیگر ضروریات کی فراہمی متاثر ہوگی، جو جہاد کے لیے ضروری ہے۔ ای ہے یہ بھی پتا چلا کہ دوران جنگ معیشت کے ڈھانچے کو جوں کا توں برقر ارر کھناضروری ہے۔ اور جولوگ اس بنیادی ڈھانچے کے لیے کام کررہے ہیں ان کی ذمدداریاں بھی جہاد میں شامل سمجھی جاكير كى \_ رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: الكاد على عياله كالمجاهد في سبيل الله(۱) - کہ جو خص اینے اہل خاندان کے لیے جائز روزی کمانے میں مشغول ہے وہ بھی اللہ کے

ا تحقيق سنن ابن ماجه، محمر أو ادعبرالها في ، كتاب الزهد، باب فضل الفقراء شرح حديث: إن الله يحب عبده المؤمن الفقير المتعفف أبا العيال ١٢١٢، شرح سنن ابن ماجه، سيوطى، عبدالني، فخر الحن دهلوى ١ :٣٠٣، تفسير الأحلام ٢٠٠١

راستے میں جہاد کرنے والے محاہد ہی کی طرح ہے۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے مقصد جنگ ير بار بارز ور ديا اور بيد و بن نشين كرايا كه مقصد جنگ نہتو سیچ پیندی ہے اور نہ مقصد جنگ کسی فرد کی ذاتی خواہش کی تکمیل ہے۔ جہاد کا اولین و آخرین مقصد صرف اور صرف اسلامی دعوت کی پخیل اوراس کے لیے اسباب فراہم کرنا ہے۔اگر دعوت کے اسباب موجود ہیں اور اس میں کوئی رکاوٹ نہیں ہے،مسلمانوں پر کہیں بھی مظالم نہیں ہورہے اور وہ دنیا میں ہر جگہ اپنے دین کے تقاضوں کے مطابق زندگی گز ارنے میں آ زاد ہیں تو اس صورت میں تلوارا ٹھانے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایاتم دشمن سے نر بھیڑ کی ازخودتمنااورخواہش نہ کرواوراللہ سے عافیت ہی کی دعا کرو، یعنی لا تتمنوا لقاء العدو واسئلوا الله العافية (١)-

> دنیا کے بعض مذاہب میں رحمت اور محبت پر بڑاز ور دیا جاتا ہے۔ لیکن اسلام کے تصور جنگ میں تلوارا ٹھانا بھی ای محبت ورحمت ہی کا ایک شعبہ ہے۔ ایک مرتبدرسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: أنا الصحوك القتال، (٢) يعنى ميں جہاں انسانوں كے ليے سكر اہيں لےكر آیا ہوں وہاں تلوار بھی لے کرآیا ہوں۔جن لوگوں کے لیے تلوارا ٹھانا جا ہےان کےخلاف تلوار اٹھا تا ہوں اور جن لوگوں کے لیے مسکر اہٹیں بھیرنے کی ضرورت ہےان کے لیے میرے یاس محبت ورحمت ہے۔غلط کار اور نکو کار کو ایک لاٹھی سے ہانکنا عدل کے خلاف ہے۔ایک اور موقع پر فرمايا:إذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة وإذا قتلتم فأحسنوا القتلة (٣) كه جب جاثوركو ذبح كروتواس طرح الجھے طریقے سے ذبح كروكه اس كوكم سے كم تكلیف ہو۔ اور جب تم ویثن كوتل

ا ـ صحيح بخارى: كتاب الجهاد والسير، باب كان النبي إذالم يقاتل أول النهار ١٠٨٢:٣، صحيح مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب كراهة تمنى لقاء العدو... ٣٦٢:٣

٢\_ تفسير ابن كثير: التوبة ١٢٣:٩ ببدا، م ٥٢٨

٣- صحيح مسلم: كتاب الصيدو الذبائح ومايؤكل من الحيوان، باب الأمر بإحسان الذبح والقتل... ١٥٣٨:٣ سنن أبي داؤد: كتاب الضحايا، باب في النهي أن تصبر البهائم والرفق بالذبيحة ٣:٠٠١، سنن ترمذي، كتاب الديات، باب ماجاء في النهي عن المثلة ٢٣:٣

اسلام کاتصور جنگ اور قانون بیگی کار کالیک اور قانون بیگی کالیک کالیک اور قانون بیگی کالیک کرنےلگوتواس انداز ہے تل کرو کہاہے کم ہے کم تکلیف ہو۔ دشمن کو تکلیفا پہنچا نامقصودنہیں ، ملکہ اس کی قوت کوتو ڑنا مطلوب ہے۔

> اس کے ساتھ ساتھ خود حضور علیہ السلام کی جنگوں سے جوسبق ملتا ہے اور مختلف مدایات جوآپ نے وقاً فو قنادی ہیں ان سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جب جنگ کی نوبت آ جائے تو اس کابدف زیادہ سے زیادہ و تمن کاقتل عام نہ ہونا جا ہے بلکہ بدف یہ ہونا جا ہے کہ کم سے کم خون بہایا جائے اور کم سے کم جانی نقصان کے ساتھ دشمن کی قوت کوتوڑ دیا جائے ، تا کہ جوقو تیں اسلام کے خلاف کھڑی ہیں وہ اسلام کے مقابلے کے لیے آئندہ پھر کھڑا ہونے کے قابل نہر ہیں اور اسلام کے راہتے میں آ گے چل کر پھرکوئی رکاوٹ پیدانہ کریں۔

> یمی وجہ ہے کہ جب بھی رسول الله صلی الله علیہ وسلم کوموقع ملا کہ بغیر تلوارا تھائے اسلام کے مقاصد حاصل کیے جاسکیں تو آپ نے جنگ سے گریز کیا اورخون بہائے بغیرا پنا مقصد پورا كيا- بدبات جار عفقها ع كرام ف مختلف انداز مين بيان كى ب-علامه سرصى ف كلهاب: والمقصود أن يأمن المسلمون ويتمكنوا من القيام بمصالح دينهم و دنيا هم(١)\_ یعنی جہاد کا ہدف اور مقصود ہیہ ہے کہ مسلمانو ل کوامن وسکون میسر ہو۔اور وہ اپنے دینی اور دنیاوی مقاصد کی محیل امن کے ساتھ کرسکیں۔ گویا جہاد تین مقاصد کے حصول کے لیے ہے: اوّل ،مسلمان اوران کے ہم وطن لوگ امن وامان ہےرہ سکیس ، دوم ،مسلمانوں کے دینی مقاصد پورے ہورہے ہول اور سوم، بیکان کے دنیوی مصالح کی تکمیل ہور ہی ہو۔

> اگر بہ نینوں مقاصد جنگ کی نوبت آئے بغیر ہی پورے ہوجا کیں تو جنگ کرنا ناجائز ہے۔اوراگر کسی وجہ سے ان متیوں میں ہے کسی مقصد میں رکاوٹ پیدا ہورہی ہوتو اس رکاوٹ کو دور کرنا اسلامی ریاست اور مسلمانول کی ذمه داری ہے۔ پرامن طریقے سے دور ہوتو پر امن طریقے سے دورکریں اور اگریرامن ذرائع ناکام ہو جائیں تو تلوارا ٹھائیں۔ای لیے جہاد کو فرض کفامی قرار دیا گیا ہے، فرض میں نہیں ۔ فرض کفامیاس لیے ہے کہ اگر اسلام کی راہ میں پیش

خطبات بهاول بور

آنے والی رکاوٹ کو چندلوگ، چند ہزارلوگ، یا چندلا کھافرادل کر دورکرسکیس تو انہی کا حصہ لینا کافی ہے، بقیہ افراد کوفرض میں قرار دے دیا جاتا اور نمازیا روزے کی طرح یہ بھی ایک ایک فرد کی انفرادی ذمہ داری ہوتی تو پھر جن دینی مقاصد اور مفادات کے لیے جہاد کیا جا رہا ہے وہ مقاصد مجروح ہوجاتے ۔لیکن اصل مقاصد دعوت اسلام کی نشر واشاعت اور اقامت دین ہے۔اور جہاداس کا ایک ذریعہ اور وسیلہ ہے۔وسیلے کی خاطر مقاصد کونظر انداز کر دینا اسلامی تعلیم کے علاوہ عقل عام اور منطق سلیم کے بھی منافی ہے۔ علاوہ عقل عام اور منطق سلیم کے بھی منافی ہے۔

ان مقاصد کے حصول کی خاطر جب جنگ کی نوبت آجائے تو وہ بنیادی طور پردوشم کے مقاصد میں سے کی ایک کے لیے ہوگ۔ یا تو وہ جنگ ہوگی کفاراور غیر مسلموں کے خلاف، یا وہ جنگ ہوگی کفاراور غیر مسلموں کے خلاف، یا باشندوں میں سے کی گروہ کے خلاف ۔ یعنی اندرونی شہر یوں اور باشندوں میں سے کی گروہ کے خلاف ۔ جہاد کے احکام کی جو تفصیلات کتب فقہ میں دی گئی ہیں وہ عوما اس جنگ کے لیے ہیں جو غیر مسلم شمنوں کے خلاف ہو، کیکن بعض او قات ایسے حالات پیش محوما اس جنگ کے لیے ہیں جو غیر مسلم شمنوں کے خلاف ہو، کیکن بعض او قات ایسے حالات پیش کو اراز اٹھا نا پڑے ۔ اس طرح کے حالات میں تلوارا ٹھا نا پڑے ۔ اس طرح کے حالات میں تلوارا ٹھا نے کی اجازت بھی شریعت نے دی ہے۔ لیو اور فقہائے اسلام نے اس صورت حال سے عہدہ بر آ ہونے کے مفصل احکام مرتب کیے ہیں۔ اس جنگ کو جنگ مصلحت یا جنگ مصالح یعنی ' حروب المصالح'' کا نام ہمار نے فقہانے دیا ہے۔ یعنی امت مسلمہ کی مصلحت ، وحدت اور شحفظ کی خاطر تلوارا ٹھا نا اور جنگ کرنا۔ ان دونوں قسم کے حالات میں جنگ کی جو جائز صورتیں ہیں ان کو پانچ قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ ان پانچ قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ ان پانچ فوروں کے علاوہ کوئی اور صورت ایری نہیں ہے جس میں مسلمان کے لیے تلوارا ٹھا نا اور کی کے خلاف جنگ کرنا جائز ہو۔

سب سے پہلی آیت جس میں سنہ ہجری میں جنگ کی اجازت دی گئی وہ جیسا کہ ہم سب جانتے ہیں، بیہ ہے: اُذِنَ لِلَّذِینَ یُقْتَلُوْنَ بِأَنَّهُمُ ظُلِمُوُا (الْحِ ۳۹:۲۲) جس میں واضح طور پریقرار دیا گیا ہے کہ جب مسلمانوں پر کھلی جارحیت کی جائے تو ان کے لیے جنگ ایک کا پریز ہوجاتی ہے۔ اس لیے اس کی اجازت دی جاتی ہے۔ ظاہر ہے کہ اگر اپنا دفاع کرنا ہر معاشرے کا، ہر نظام کا اور ہر قوم کا حق ہے تو مسلمانوں کا بھی بیرحق ہے کہ وہ اپنا دفاع کریں۔ قرآن پاک میں جا بجااس کی اجازت دی گئی ہے۔ ایک جگہ ارشا دہوتا ہے: وَ قَاتِلُو اُ فِی سَبِیلِ اللّٰهِ اللّٰذِینَ یُفَاتِلُو نَکُم (البقرۃ ۲: ۱۹۰)''جولوگتم سے جنگ کریں تم بھی الله کے راست میں اللهِ اللّٰذِینَ یُفَاتِلُو نَکُم (البقرۃ ۲: ۱۹۰)''جولوگتم سے جنگ کریں تم بھی الله کے راست میں ان کے خلاف جنگ کرو'' دیکھیے یہاں خالص دفاعی جنگ کو بھی فی سیل الله کی قید سے مقید کرکے اس میں ایک جگہ آیا ہے: اس میں ایک جگہ آیا ہے: اس میں ایک جگہ آیا ہے: فَمَنِ اعْتَدُی عَلَیْکُمُ (البقرۃ ۲: ۱۹۳)''اگر دیمُن میں ایک جلا ف کر ہے تھ ہوجیسی اس میں دیا دی اس کے خلاف کر سے تے ہوجیسی اس نے تمہارے خلاف کر سے تا تمہارے خلاف کر سے تا تمہارے خلاف کی ہے'۔

جنگ کی دوسری جائز صورت کسی فتنے کوختم کرنے کے لیے ہے۔ فتنہ خواہ اندر سے پیدا ہوا ہو یا باہر سے پیدا کیا گیا ہو، اس کوختم کرنے کے لیے جو جنگ کی جائے گی اس کو جنگ مصالح کا نام دیا گیا ہے۔ اگر ریاست کے اندر سے بغاوت ہو جاتی ہے، اندر سے کوئی گروہ مسلمانوں کے نظام کو درہم برہم کرنا اور وحدت ملی کو پارہ پارہ کرنا چاہتا ہے تو اس کے خلاف تلوار اضائی جائے گی، بیجائز ہے۔

تیسری صورت ہے سلم اقلیتوں کے تحفظ کی خاطریا غیر سلم معاہدین کے تحفظ کی خاطر جنگ ۔ فقہائے اسلام نے ان دونوں کے تحفظ کو یکساں طور پر اہم قرار دیا ہے ۔ کسی علاقے میں مسلم اقلیت آباد ہے ۔ وہاں کی آباد کی پر مظالم کیے جارہے ہیں اور اسلامی ریاست کا اس ملک ہے کوئی با قاعدہ معاہدہ دوئتی وامن نہیں ہے کہ جنگ کرنے سے اس معاہدے کی خلاف ورزی ہوتی ہو، تو اس صورت میں اسلامی ریاست کی ذمدداری ہے کہ مسلم اقلیت کا تحفظ کرے اور اس کو جو وہاں اس کو میسر نہیں ہے۔ اس طرح اسلامی ریاست سے دوئتی کا معاہدہ رکھنے والے غیر مسلموں کے تحفظ کی خاطر بھی جنگ کی جاسمتی ہے۔

چوتھی صورت جنگ کی ہے ہے کہ کمی طویل جنگ کے تسلسل میں کوئی معرکہ پیش کی جائے۔ گویا ایک جنگ پہلے ہے چلی آئی ہے، بھی بند ہوجاتی ہے اور بھی چھڑ جاتی ہے اور مسلمان اپنی حکمت عملی کے تحت ایک مقررہ وقت پر ایک متعین ہدف کے لیے جنگ شروع کر دیں۔ جیسے مثل کشمیر میں جنگ جاری ہے۔ مجاہدین وہاں گڑرہ ہیں۔ بھی کئی گئی دن حملے کی نوبت نہیں آئی اور بھی ایک دن حملے کی نوبت نہیں آئی اور بھی ایک دن حملے کردیتے ہیں۔ پھر ایک مہینہ خاموش ہو کر تیاری کرتے ہیں۔ یہ جوتسلسل ہے، اس کو ایک بی جنگ شار کیا جائے گا۔ اور درمیانی و تفی کو حالت امن قر ار نہیں دیا جائے گا۔ اور درمیانی و تفی کو حالت امن قر ار نہیں دیا جائے گا۔ اور درمیانی کے دہ وابھی تک موجود ہیں، یعنی سابقہ جنگ کا تسلسل۔

آخری صورت جنگ کی وہ ہے جس میں دعوت اسلامی کی راہ میں حائل رکاوٹوں کو دور
کرنے یا کسی سرش کے خلاف فوجی ایکشن لینے اور سرشی کے اسباب کا سد باب کرنے کے لیے
جنگ کی جائے ۔غزوہ موجہ اس کی نمایاں مثال ہے ۔غزوہ موجہ کے لیے صحابہ کی جماعت ایک ایے
حکر ان کے خلاف بھیجی گئی تھی جس نے مسلمان سفیر کوئل کرایا۔ اسلامی دعوت کا کام کرنے والوں کو
پریشان کیا۔ حتی کہ گزرنے والے مسلمان قافلوں کے راستے میں رکاوٹیس پیدا کیں۔ اس کو سزا
دینے کے لیے اس کے خلاف لشکر کشی کی گئی۔

یبی اصول رسول اللہ علیہ وسلم کی اپنی جنگوں میں بھی کار فرما رہے۔
آ مخصورعلیہ السلام کے زمانے میں جوغز وات ہوئے ان کا اگر جائزہ لیا جائے تو پتا چاتا ہے کہ دہ
انہی میں سے کی ایک سبب کے تحت ہوئے۔ یا تو وہ سابقہ غز وات کا تسلسل تھے۔ جیسے غز وہ احد
ہے، کہ غز وہ بدر کے موقع پر کفار چیلنے دے گئے تھے کہ ہم آئندہ سال پھرآئیس گے اور بدلہ لیں
گے۔ یا جنگ تبوک جوغز وہ موتہ کا تسلسل ہے، یا غز وہ خیبر ہے جو یہود یوں سے سابق معرکہ
آ رائیوں کا تسلسل ہے۔ پچھ غز وات جارحیت کے جواب میں مدینہ منورہ کے دفاع کے لیے
لڑے گئے۔ جیسے غز وہ احز اب کہ چوہیں ہزار کے ایک بڑے لشکر جرار نے حملہ کر دیا اور
مسلمانوں کو بہر حال اپنا دفاع کرنا پڑا۔

وفاع ہی کی ایک شکل پیش بندی کا اقدام لینی Pre-emptive action بھی بندی کی اور ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے کئی مواقع پر حالات کا اندازہ کر کے مناسب پیش بندی کی اور دفاع کیا۔ دفاع کا یہ مطلب قطعاً نہیں کہ آپ و شمن کے انتظار میں بیٹھے رہیں کہ وشن پہلے آکر حملہ آور ہو جائے اور پھر ہم دفاع کریں۔ اگر یہ یقین ہو جائے کہ دشمن تیاری کر رہا ہے اور مسلمانوں ہی کے خلاف کام کر رہا ہے تو آپ پیش بندی کر کے مناسب پیشگی اقدام کر سے ہیں۔ غزوہ بدرای پیش بندی کے خلاف کام کر رہا ہے تو آپ پیش مندی کر کے مناسب پیشگی اقدام کر سے جس میں۔ غزوہ بدرای پیش بندی کے نتیج میں رونما ہوا۔ اس لیے کہ اس سے قبل کئی چھوٹے بڑے جسلے مدینے پر ہو چکے تھے اور یہ معلوم تھا کہ خاص جنگی مقاصد کے لیے فنڈ اکٹھا کیا جا رہا ہے۔ مدینے پر حملے کے لیے فنڈ جمع کرنے کی خاطر تجارتی قافلہ بھیجا گیا کہ جب وہ آئے گا تو اس فنڈ سے مدینے پر حملے کی تیاری کی جائے گی۔ اس تجارتی قافلے کے خلاف ایکشن لینا ناگزیر فنڈ سے مدینے پر حملے کی تیاری کی جائے گی۔ اس تجارتی قافلے کے خلاف ایکشن لینا ناگزیر خوار وقت ایکشن لیا گیا جس کے فیتیج میں جنگ بدروات ایکشن لیا گیا جس کے فیتیج میں جنگ بدرواتی ہوئی۔

محم

بعض اوقات دفاع کی ایک شکل پیجی ہوتی ہے کہ دشمن کے اقد ام کو پہلے ہی مرسلے پر روک دیا جائے۔ جیسے ہی آ پ نے بید یکھا کہ دشمن آ پ کے خلاف فوجی کا رروائی کی تیاری کر رہا ہے آ پ نے بروقت ضروری اقد ام کر کے اسے خاص نقطے پر ہی روک دیا۔ ابھی وہ آ پ تک نہیں پہنچا تھا لیکن اسے مزید پیش قدمی کرنے سے پہلے پہلے روک دیا گیا۔ جیسا کہ چھوٹے چھوٹے کئ غزوات میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا، مثلاً دو مقہ المجندل کا غزوہ پیش آ یا۔ وہاں کا سردار اکیدراس تیاری میں تھا کہ وہ مسلمانوں کے خلاف کوئی بھر پورکارروائی کرے۔ اس نے کئی مسلمان قلوں کوروکا اور انہیں تنگ کیا۔ اس کے خلاف حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دستہ بھیجا اور ان

بعض اوقات معاقبانہ یعنی Punitive اقدام کی بھی ضرورت ہوتی ہے۔ دیمن ایسی سرگرمیاں شروع کر دیتا ہے جوآپ کے لیے تباہ کن ہیں، لیکن بظاہر دوست بنا ہوا ہے، مثلاً کوئی ایسا گروہ ، قبیلہ یا قوم جس سے مسلمانوں کا معاہدہ تھا، مسلمانوں نے اسے مراعات دیں، مسلمانوں نے ان کے مسائل کو پرامن طور پرطل کیا، کیکن انہوں نے اندر سے بغاوت کرائے گالامسلامی سازش کرنے کی کوشش کی۔ یا مسلمانوں پر جنگ مسلط کی، اور ان حرکتوں کی سزا کے طور پران کے خلاف ایکشن ای اصول کے تحت لیا گیا۔ بنو قریظہ کے خلاف ایکشن ای اصول کے تحت لیا گیا۔ بنو قریظہ نے احز اب سے ساز باز کر کے اندر سے مسلمانوں پر حملہ کرنے کی سازش کی اور احز اب کو مسلمانوں پر حملہ کرنے کی سازش کی اور احز اب کو مسلمانوں پر حملہ کرنے کی سازش کی اور احز اب سے ساز باز کرنے کی سرز ادی گئی۔ باز کرنے کی سرز ادی گئی۔

بیق جنگ کی وہ جائز صورتیں اور قتمیں ہیں جو قرآن پاک کے احکام اور حدیث کی تفصیلات کی شکل میں مارےسامنے آتی ہیں۔اسلام سے پہلے جتنی بھی جنگیں ہو کیں،ان میں نہ تو جنگ کرنے والے کسی قانون کے یابند تھے اور نہ کسی کے سامنے سرے سے کوئی قانون جنگ ہی موجود تھا،ادرا گرکہیں کوئی قانون تھا بھی،تو وہ اتنا سخت اور نا قابل عمل تھا کہ وہ اعتدال کی میزان اورانصاف کی تراز و میں پورانہیں اتر سکتا تھا۔جیسا کہ یہود یوں کا قانون جنگ یا منوشاستر کی ہدایات، جو بہت سخت اور نا قابل عمل احکام پر مشتمل ہیں۔ ہم نہیں کہد سکتے کہ آج تو رات اور یبود یوں کی دیگر مذہبی کتابوں، تالمود اور مشنا وغیرہ میں جو قانون جنگ ملتا ہے وہ واقعتا حضرت موی علیدالسلام کا دیا ہوا ہے۔ بیر کہنا بھی مشکل ہے کداس قانون میں کتنا حصہ حضرت موی عليه السلام كا ديا ہوا ہے اور كتنا بعد كے يبودى قانون سازوں كا ديا ہوا ہے ليكن جو قانون آج تورات اوریہود بوں کی زہبی کتب میں موجود ہے وہ بڑا سخت ہے۔مثال کے طور پر اس میں لکھا ہوا ہے کہ اگر کوئی جنگ یہود یول اور غیر یہود یول کے درمیان پیش آ جائے اورمفتوحین ہتھیار ڈال دیں یا ان کوشکست ہو جائے یا وہ مصالحت کرنا چاہیں تو ان تینوں صورتوں میں مسئلے کوحل كرنے اور جنگ كوختم كرنے كى صرف ايك صورت ہے اور وہ يدكم فتوحين كے تمام بالغ مردول كو قتل كرديا جائے ،عورتوں اور بچوں كوغلام بناليا جائے اور منقولہ جائداد كو مقاتلين ميں تقسيم كرديا جائے۔ بیقانون ہے جو یہود یول کے ہال کھا ہوا ہے اور یہی قانون ہے جس پر یہودی شاید آج کل فلسطین وشام کے عربوں کے بارے میں عمل پیرامعلوم ہوتے ہیں۔

اس کے مقابلے میں دوسری اقوام کے پاس ویسے ہی کوئی قانون جنگ موجود نہیں تھا۔ جس کے معنی پیر ہیں کہ طاقت ور فاتحین ،مفتوحین کے ساتھ جورو بیا ختیار کرنا جا ہیں کر سکتے ہیں۔ اس کے برعکس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بہلی بارمتعین ہدایات کے ساتھ فوجوں کو بھیجا۔ اور بڑی بخق کے ساتھ خوداپنی نگرانی میں ان کی پابندی کرائی ، آپ کے بعد خلفا نے ان کی خود بھی یابندی کی اور دوسر مسلمان قائدین ہے بھی کرائی۔اس معاملے میں ایک بہت اہم دستاویز بھی ملتی ہے جومختاف مواقع پرحضور علیہ السلام نے لوگوں کو دی اور ان میں مندرج ہدایات زبانی بھی ہمیشہ جنگ کے لیے جانے والے دستوں کو دیں لعض کتابوں میں ان کا انگریزی ترجمہ بھی موجود ہے۔عربی میں مختلف مورخین نے ان کوفتل کیا ہے۔ان ہدایات کا خاص حصہ یہ ہوتا تھا کہ بدعہد ی نه کرنا، مال غنیمت یا دوسر بسر کاری مال میں ہیر چھیرمت کرنا، دھوکا مت دینا، دشمن کے مقتولین کی لاشوں کوخراب نہ کرنا ،ان کی تو ہین مت کرنا ،کسی بیچے گوتل مت کرنا ،کسی عورت گوتل مت کرنا ، جس لمحے دشمن اسلام قبول کر لے اس لمحے جنگ ہے رک جانا، جس لمحے وہ مسلمانوں کی بالا دتی قبول کر لے فوراً جنگ بند کر دینا۔ بیروہ چند ہدایات ہیں جواس دستاویز میں کھی ہوئی ہیں۔ان ہدایات کوحضرت ابو بکرصد اقیؓ نے بہت موڑ اور جامع انداز میں تحریرفر ما کرمسلمان فوجوں میں تقسیم کرایااور قائدین کو حکم دیا کہان ہدایات کوفو جوں کے مجمعوں میں پڑھ کر بھی سنایا جائے۔

پھرایک اور بڑی اصلاح معاملات جنگ میں اسلام نے کی، وہ یہ کہ اسلام سے پہلے جنگ کی نظام اور ڈسپلن کی پابند نتھی۔ جب جس کا جی چاہاس نے لوٹ مارشروع کر دی اور کی جھوٹا علاقے پر قبضہ کرلیا وہ وہاں کا حاکم ہوگیا۔ اس طرح کوئی چھوٹا حاکم ہوتا اور کوئی بڑا حاکم ہوتا اور کوئی بڑا حاکم ہوتا۔ بڑا حاکم ہوتا۔ بڑا حاکم اپنی قوت اور طاقت کے بل پر چھوٹے حاکم کو کھا جاتا۔ حضور علیہ السلام نے اس بنظمی اور افرا تفری ہے منع کیا۔ اور پہلی باریہ ہدایت دی کہ جہادوہ ی ہے جو حکومت وقت کی سربراہی میں دستوری اور آئینی طریقے سے کیا جائے۔ امام ابولوسف نے اس اصول کوان الفاظ میں بیان کیا ہے : الا تعسوی مسویة بغیر إذن الإمام۔ یعنی حکومت وقت یا سربراہ ریاست کی اجازت کے بغیر کوئی فوجی دستہیں بھیجا جائے گا۔ ایک اور فقیہ نے یہ الفاظ

اختیار کیے ہیں: امر الجھاد مو کول إلی الإمام لین جہاد و جنگ کا معاملہ حکومت وقت تھے برموتو ف ہے۔ جب وہ فیصلہ کرے گی جبی شروع ہوگا۔ حتی کہ شیعہ حضرات کا نقط نظر بھی کی ہے۔ شخ جعفر کلینی نے کہا ہے الایجب الجھاد الابوجود الامام العادل او نائبہ المحاص یعنی امام عادل یا اس کے خصوصی نائب کے بغیر جہاد فرض ہی نہیں ہوتا۔ لہٰذا قاعدہ کلیہ یہ ہمر براہ ریاست کی اجازت کے بغیر اگر کوئی شخص ملٹری ایکشن لے گاتو اسے فتنہ قرار دیا جائے گا۔ اس کے خلاف کا روائی کی جائے گا۔ پھر رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بار باراس کی جائے گا۔ اس کے خلاف کاروائی کی جائے گا۔ پھر رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بار باراس کی وضاحت اور صراحت کردی کے حکومت اچھی ہویا بری ،حکمر ان عادل ہویا خالم ،حکمر ان خود اسلام پر عمل کرتا ہویا خالہ ،حکمر ان خود اسلام پر عمل کرتا ہویا خالہ ،حکمر ان خود اسلام پر عمل کرتا ہویا خالہ ،حکمر ان خود اسلام پر عمل کرتا ہویا خالہ ،حکمر ان کی محمر ان عادل ہویا خالہ ،حکمر ان خود اسلام پر عمل کرتا ہویا خالہ ،حکمر ان کاروائی میں کیا جائے گا ، اس سے ہٹ کر جہاد نہ ہوگا (۱)۔

اس بات پر مسلمانوں کے تمام گروہ اور فقبہا متفق ہیں اور اس میں کسی قابل ذکر فقیہ کا کوئی اختلاف نہیں کہ جب میدان جنگ میں مسلمان پہنچ جا کیں اور جنگ کی نوبت آ جائے تو صرف ان لوگوں پر تلوار اٹھانا اور جملہ کرنا جائز ہے جوعملاً جنگ میں حصہ لے رہے ہوں۔ غیر مقاتلین کوئل کرنا، جیسا کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی فدکورہ بالا ہدایات جنگ ہے واضح ہوتا ہے، جائز نہیں ہے۔ ان ہدایات پر عمل پیرا ہونا جنگ کی شدت کے دوران بالحضوص اس زمانے کی دست بدست جنگ میں جتنا مشکل کام تھا طا ہر ہے۔ ایی صورت حال میں کہ دفتمن کے ملک میں فوج واضل ہوگئ ہواور معرکہ عام شروع ہوگیا ہواس میں کسی کو یہ تیز ندر ہتی کہ کون جنگ کرنے کے لیے آ یا ہے اور کون جنگ کرنے کے لیے آ یا ہے اور کون جنگ کرنے کے لیے آ یا ہے اور کون جنگ کرنے کے لیے آ یا ہے اور کون جنگ کرنے کے لیے آ یا ہے اور کون جنگ کرنے کے لیے آ یا ہے اور کون جنگ کرنے کے لیے آبی بیاں بار) ہے ہدایت کی کہ غیر مقاتلین کا قبل جائز نہیں کیا جائے گا۔ جوعملاً تلوارا ٹھا کراڑ رہا میں کہا بار) ہے ہدایت کی کہ غیر مقاتلین کا قبل جائز نہیں کیا جائے گا۔ جوعملاً تلوارا ٹھا کراڑ رہا ہوں نہیں کیا جائے گا۔ ایسے لوگوں کے لیے صراحت کے ساتھ کہا گیا ہے کہ را ہوں کوئل نہیں کیا جائے گا۔ جولوگ ند ہی طور پر تارک ونیا ہیں اور اسیخ مندروں، گرجوں اور عبادت نہیں کیا جائے گا۔ جولوگ ند ہی طور پر تارک ونیا ہیں اور اسیخ مندروں، گرجوں اور عبادت نہیں کیا جائے گا۔ جولوگ ند ہی طور پر تارک ونیا ہیں اور اسیخ مندروں، گرجوں اور عبادت نہیں کیا ہوں کو کول سے خاصور کی دراہوں کوئل سے خاصور کو دراہوں کوئل سے خاصور کی دراہوں کوئل سے خاصور کیا ہیں اور اسیخ مندروں، گرجوں اور عبادت نہیں کور کہ کول سے فیا کی دراہوں کوئل سے خاصور کوئل میں میں مور پر تارک ونیا ہیں اور اسیخ مندروں، گرجوں اور عباد میں دراہے۔ ابی ہرائے کی دراہوں کوئل سے خاصور کوئل اسلام کے دراہوں کوئل کی خوال سیفھ کی ہر و ہاجو پر دوایت آبی ہری قبل میں دو صفیف المجامع الصحاح کی دراہوں کوئل میں میں کوئل سے کوئل سے کوئل کی خوال سیف

خانوں میں رہتے ہیں ان کو آئیس کیا جائے گا۔ نامینا کو آئیس کیا جائے گا۔ خانہ بدوش سیاحوں کو قل نہیں کیا جائے گا۔ ایسے قل نہیں کیا جائے گا۔ ایسے قل نہیں کیا جائے گا۔ ایسے بوڑھے آدمی کو جنگ میں حصنہیں لے سکتا اسے آئیہیں کیا جائے گا۔ کی بےعشل اور بے وقو ف آدمی کو جس کی عقل درست نہیں ہے قتل نہیں کیا جائے گا۔ ،عورت، بیچے، بیار، زخمی ، معذور اور ایا بیجی کو تن نہیں کیا جائے گا۔ ،عورت، بیچے ، بیار، زخمی ، معذور اور ایا بیجی کو تن نہیں کیا جائے گا۔ ،عورت، بیچے ، بیار، زخمی ، معذور اور

البتدان ہدایت میں ایک استثاب، وہ یہ کہ اگران میں سے کوئی کی بھی طور پر جنگ میں شریک ہوتو وہ حلے کی زدمیں آسکتا ہے اور قل کیا جا سکتا ہے ۔ فقہائے کرام نے عورتوں کے بارے میں کھا ہے ۔ وان قاتلن فتلن للدفع ۔ کہ اگر دہمن فوج کی عورتیں جنگ میں اڑر ہی ہوں تو ان کوا پنے دفاع کی خاطر قبل کیا جا سکتا ہے ۔ اگر چہ سلمانوں کی غیرت نے اس کو بھی پند نہیں کیا کہ کی عورت کے خلاف تلوارا ٹھائی جائے ۔ حضرت ابود جانہ کا مشہور واقعہ ہے کہ غزوہ اصد میں ایک عورت کے خلاف تلوارا ٹھائی جائے ۔ حضرت ابود جانہ کا مشہور واقعہ ہے کہ غزوہ اصد میں ایک عورت بالکل ان کی تلوار کی ذر میں آگئی اور وہ اس کوئی کر سکتے تھے۔ لیکن انہوں نے کہا کہ حضور علیہ السلام نے جو تلوار مجھے دی ہے یہ اس تلوار کی شان اور احترام کے خلاف ہے کہ کی عورت کے خلاف ہے ، لہذا اسے چھوڑ دیا ۔ اور اس کے عورت کے خلاف اسے اٹھایا جائے ۔ یہ بہادری کے خلاف ہے ، لہذا اسے چھوڑ دیا ۔ اور اس کے بعد حضرت حمزہ رضی اللہ تعالی عنہ کی شہادت کا واقعہ ہوا۔ مشہور روایا ت کے بموجب ان کی نعش کی بعد حضرت حمزہ رضی اللہ تعالی عنہ کی شہادت کا واقعہ ہوا۔ مشہور روایا ت کے بموجب ان کی نعش کی خلاف صفور علیہ السلام نے ایسے کی اگرا اور ان کا مثلہ کیا گیا ہے کہیں جات کی اشارے سے بیسب بچھ کیا گیا تھا اس کے خلاف حضور علیہ السلام نے ایسے کی اقدام کا حکم نہیں دیا۔

دوران جنگ اگر کسی سپائی کوشبہ ہوجائے کہ مجھے امان دے دی گئی ہے اور دہ امان دین وران جنگ اگر کسی سپائی کوشبہ ہوجائے کہ مجھے امان دے دی گئی ہے اور دہ امان دینے والامسلمان ہو، مسلمانوں کی فوج کا کوئی غیر مسلم سپائی ہو، وہ اپنے مقام ومنصب کے اعتبار سے کوئی ہو، عام سپائی ہو یاسپہ سالار ہو، اگر اس نے دشمن کے کسی سپائی کوامان دے دی بلکہ اس کی طرف سے اگر محض امان دید جانے کا تا کر بھی دیا گیا اور اس تا کر کے نتیجے میں دشمن کے کسی سپائی نے ہتھیار ڈال دید تو بھر اس کا قتل کرنا کسی حالت میں بھی جائز نہیں ہوگا۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے اپنی زندگی میں شاید فاری کا ایک ہی لفظ بولا ہوگا آپ نے کہا کہا کہا گراگر

مجھے یہ اطلاع ملی کہ ہمارے کی سپاہی نے کسی غیر مسلم (ایرانی) سے کہا ہے کہ' مترس' بعنی ، مت و درواور پھراسے قل کر دیا تو میں اس کے خلاف قصاص کا مقدمہ چلاؤں گا اوراس کو قصاص میں قل کروں گا(۱) ۔ دراصل ایک مرجہ ایسا ہوا کہ جنگ ہور ہی تھی ، ایک نومسلم ایرانی سپاہی نے کسی خض سے جواو پر کسی درخت وغیرہ میں چھپا ہوا بیٹا تھا، کہد دیا کہ' مترس' بعنی ڈرومت۔ جب وہ نیچ اتر آیا تو اسے گرفار کر کے قل کر دیا۔ یہ واقعہ فوراً حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کور پورٹ ہوا، اس کی الرآ یا تو اسے گرفار کی ترک کیا گیا تو اس کے خلاف قل کا پر آ پ نے فرمایا کہ آگر آئر کندہ ایسا ہوا کہ کسی کو مترس کہا گیا اور پھر قل کیا گیا تو اس کے خلاوہ کسی اور فلام یا قانون میں نہیں پائی جا تیں ۔

ل صحيح بخارى: أبواب الجزية والموادعة ،باب إذا قالو صبأنا ولم يحسنوا... (جمة الباب) 1102:۳ من سعيد بن منصور: باب الإشارة إلى المشركين ـــ ٢٣٠: ٢٠٠٠ مصنف عبدالرزاق: كتاب الجهاد، باب دعاء العدو ٢١٩:٥، سنن بيهقى: كتاب السير، باب كيف الأمان ٣٩٥:١٩

جومیدان جنگ میں مارا گیاوہ مارا گیا۔ شہر کے عام لوگوں کو مارنے کی ممانعت ہے۔ بلکہ جس کمیے فوج شہر میں داخل ہوگئ اس کمیے اس کے شہر یوں کے جان و مال کی محافظ بن گئی۔ اب عام لوٹ مار کی کسی کواجازت نہیں ہے۔ جن کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ اگر کسی نے ایک سوئی بھی لی تو قیامت کے روز وہ اے آگ میں پہنچ اسکتی ہے۔ اور اس پر اس قدر باریک بنی کے ساتھ عمل کیا گیا کہ اگر واقعی کی کوایک سوئی بھی ملی تو اے لاکر پیش کردیا گیا۔

پھر اجتاعی مفادات کی چیزوں کو تباہ کرنے کی ممانعت ہے۔ غیر ضروری طور پر جانوروں کو، باغات اور کھیتوں کو، درختوں اور لکڑیوں کو، کارخانوں اور فیکٹریوں کو تباہ کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ لیکن آگر کسی اہم جنگی ضرورت کے لیے بین آگر نیر ہو، مثلاً بیر کہ ایک بہت بڑی فوج حرکت کررہی ہے اور اس کے لیے لکڑیوں کی ضرورت ہے تو درختوں کو کا ٹا جا سکتا ہے۔ گر تباہی برائے تباہی اور حض دشمن کے علاقے کو بر باد کرنے کے لیے ایسا کرنا جائر نہیں ہے۔ پھر پچھ مزید ہوایات جن پر جنگ کے دوران عمل در آ مد کیا جائے گاان میں سے ایک بیر ہے کہ آگر کوئی جنگی مزید ہوایات جن پر جنگ کے دوران عمل در آ مد کیا جائے گاان میں سے ایک بیر ہے کہ آگر کوئی جنگی علی کہ برعبدی یا دھوکا نہیں برتا جائے گا۔ جو تاثر دے کر ان کو گرفتار کیا گیا تھا اس تاثر کی کوئی خلاف ورزی نہیں کی جائے گی اور جو بھینی دبانی کرائی گئی تھی اس کی ممل پابندی کی جائے گی قطع نظر اس کے کہ وہ یقین دبانی کی ایک فرو نے کرائی ہو یا پوری فوج نے کرائی ہو۔ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ''یسعی بذمتھم نے کرائی ہو یا پوری فوج نے کرائی ہو۔ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ''یسعی بذمتھم ذاری کے لیتا ہے تو وہ ذمہ داری مسلمان را ہر بیں اورا یک مسلمان آگر کوئی فرمدداری کے لیتا ہے تو وہ ذمہ داری مسلمان وں کی پوری جماعت پر عائد ہوتی ہے۔

جنگ کے دوران کسی حرام کام کا ارتکاب نہیں کیا جائے گا۔ عام حالات کی طرح

ress.cc

حالت جنگ میں بھی ہرفتم کی بداخلاتی سے اجتناب کیا جائے گا۔ اور سب سے بردی بات میہ کداگر میں میں بھی ہرفتم کی بداخلاتی سے اجتناب کیا جائے گا۔ اور سب سے بردی بات میہ کداگر میں کو گئی قیدی بطور برغمال ان کے پاس ہوں اور ہمارے قید یوں کو آئی نہیں کریں گے، موں اور دشمن ہمارے قید یوں کو آئی نہیں کریں گے، اوراگر کوئی مسلمان اتفا قادشمن کے قید یوں کو ازخود قل کردے تو اس پرقتل کا مقدمہ چلا یا جائے گا اوراس کو قانون اسلام کے مطابق سزادی جائے گی۔ اس لیے کہ قرآن پاک میں نہ کورہ کہ کسی کے جرم کا کوئی اور ذمہ دار نہیں ہوگا، لہذا اگر دشمن نے ہمارے آدی کوئی کردیا ہے تو ہم جو اباس کے آدی کوئی نور دے سے ہیں ہمیں کے اس کے جرم کی سزاتو ان کودے سکتے ہیں ، لیکن کسی اور کے جرم کی سزاتو ان کودے سکتے ہیں ، لیکن کسی اور کے جرم کی سزاتو ان کودے سکتے ہیں ، لیکن کسی اور کے جرم کی سزاتو ان کودے سکتے ہیں ، لیکن کسی اور کے جرم کی سزاتو ان کودے سکتے ہیں ، لیکن کسی اور کے جرم کی سزاان قید یوں کوئیس دے سکتے۔

ایک اوراہم چیز فقہائے کرام نے بیان فرمائی ہاورصحابہ کرام کے طرز عمل کی بنیاد پر
اس کا فیصلہ کیا گیا، وہ بید کہ اگر میدان جنگ میں باپ بیٹا آ مضرامنے آ جا کیں، یا ماں اور بیٹا آ منے سامنے آ جا کیں، ایک کفار کی فوج کی طرف سے کر رہا ہواور دوسرامسلم فوج کی طرف سے میدان میں اترا ہوتو مسلمان کوتا کیدگی تی ہے کہ اپنی مال بیاب کوتل نہ کرے، اگر چہعض صحابہ نے غوزوہ بدر میں بید بھی کر دکھایا۔ حضرت ابوعبیدہ بن جراح رضی اللہ عنہ کے باپ مسلمان نہیں تھے۔ وہ غوزوہ بدر میں میڈ معنی کہ کھمیان کے موقع پراپ ہی بیٹے میں کھار کی طرف سے لڑنے کے لیے آئے تھے۔ جب وہ ایک گھمیان کے موقع پراپ ہی بیٹے کے سامنے آئے تو پاک باز اور صاحب ایمان بیٹے نے کا فربا پ کی گردن کا بیکر کر کھدی۔ جس کی کے سامنے آئے تو پاک بین اور صاحب ایمان بیٹے نے کا فربا پ کی گردن کا بیکر کر کھدی۔ جس کی قرآن پاک میں بھی تعریف کی گئی (ا) لیکن ایس آزمائش میں سرخرو ہونا ہر کس ونا کس کے بس کی بات نہیں۔ اس لیے دوسرے ایسے موقع پرایک صحابی کوتلقین فرمائی کہ بات نہیں۔ اس لیے دوسرے ایسے موقع پرایک صحابی کوتلقین فرمائی کہ اگر اس سے نیج سکتے ہوتو بچو (۲)۔ اس ہدایت سے بیٹے کو یہ تھین کرنا مقصود تھی کہ اگر چہا قائم رہنا باپ کفار کی طرف سے مسلمانوں کے خلاف لڑنے آئیں، مگر ان کا احرام اپنی جگہ قائم رہنا

ا۔ مستدرک حاکم: کتاب معرفة الصحابة، ذکر مناقب أبى عبيدة بن الجراح٢٩٢:٣٠ - ٢٩٩:٣٠ مستدرک حاکم: کتاب معرفة الصحابة، ذکر عبدالله بن عبدالله بن أبى بن سلول ٣٤٩:٣٠ ميستدرک حاکم: کتاب معرفة الصحابة، ذکر عبدالله بن عبدالله بن أبى من مايار ميسترات عابى تو تى كريم الله في منع فرمايار ميسترات عابى تو تى كريم الله في منع فرمايار

چا ہے،لبذاان کی جان کو بچا کیے ہوتو بچالو،اس لیے کہا گران کوتم قتل نہیں کرو گےتو کو کی اوران کو قتل کردےگا۔

ماکی نقہائے کرام نے یہ بھی لکھا ہے (اگر چداس ہیں اختلاف ہے اور بعض فقہا کو اس رائے سے انفاق نہیں ،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض مسلمان فقہااس معاطم میں کہاں تک گئے ہیں ) کہ زہر آ لود تلوار ، ہتھیار یا ایس ہی کسی چیز کا استعال کرنا جائز نہیں ، کوئی ایسی دوا استعال کرنا جس سے دغمن کی پوری فوج قتل ہو جائے ، جائز نہیں ۔ بیاس لیے نا جائز ہے کہ اسلام کا مقصد انسانوں کو ہوئی تعداد میں قبل کرنا یا فنا کرنا نہیں ہے ، بلکہ مقصد جنگ محض دغمن کے اسلام کا مقصد انسانوں کو ہوئی تعداد میں قبل کرنا یا فنا کرنا نہیں ہے ، بلکہ مقصد جنگ محض دغمن ہو تا درکو تو ڑنا ہے ۔ زور ممکن ہے دو چار آ دمیوں کے قبل کے بعد ہی ٹوٹ جائے ۔ ممکن ہے دس آ دمیوں کے قبل کے بعد ہی ٹوٹ جائے ۔ ممکن ہے دس آ دمیوں کے قبل کے بعد دغمن کہا ہو جائے اور ممکن ہے ان کے اسلح کے ذخائر کو تباہ کر دینا اسلام کی اس مصلحت کے خلاف ہے جس میں کہا گیا ہے کہ فوج کا زور تو ٹرنے پراکتفا کیا جائے اور پوری فوج کو قبل بیا جائے ۔ اور پوری فوج کا زور تو ٹرنے پراکتفا کیا جائے اور پوری فوج کو قبل بیا جائے ۔

جنگ کے دوران بعض ایسے کام بھی جائز ہوجاتے ہیں جوعام حالات میں جائز نہیں ہوتے۔ لیکن ان جائز حالات کی بوی وضاحت کے ساتھ تقریح کردی گئی ہے۔ کل کی گفتگو ہیں تھا کہ غیر مسلموں کا ایک گروہ متامنین بھی ہے، متامنین سے مراد وہ لوگ ہیں جو جُمن ملک کے باشند سے ہیں لیکن امان لے کر یا ویزا لے کر ہمارے علاقے میں عارضی طور پر آئے ہیں۔ ان میں سے اگر کوئی واپس جانا چا ہے تو دوران جنگ بھی اس کو بحفاظت واپس جانے ویا جائے گا۔ اوراس کی پرامن واپس میں کوئی رکاوٹ نے ڈالی جائے گی۔ لیکن اگر کوئی بردا گروہ آیا ہوا ہے۔ یا کوئی براماہر حرب آیا ہوا ہے اور خطرہ ہے کہ اگر اسے اس تازک وقت میں واپس جانے دیا گیا تو وہ دوران کی خواہ فاکدہ پہنچا سکتا ہے تو اسے عارضی طور پر واپس جانے سے روکا جا سکتا ہے۔ اس کونظر بند کر کے اس وقت تک یہاں رکھنے پر مجبور کیا جا سکتا ہے جب تک کہ جنگ جاری رہے۔ اس دوران اس کی جان و مال مکمل طور پر محفوظ رہے گی۔ دوسری پابندی جوریا ست لگا

سکتی ہے وہ ایسے ساز وسامان کی نقل وحرکت پر پابندی ہے جونو جی سامان کے طور پر استعالی ہوتا ہو۔ مثال کے طور پر اس زمانے کے لحاظ سے فقہائے کرام نے نقل وحمل کے لیے گھوڑوں اوراونٹوں، تلواروں، نیز وں وغیرہ کو پابندی کے قابل قرار دیا۔اس دور میں ٹرک اور دیگر مال بردار چیزوں کی نقل وحرکت روکی جاسکتی ہے۔

ا یک اور اہم چیز جو دوران جنگ جائز ہے اور عقل وقل دونوں اعتبار سے حق بجانب ہے وہ جَنگی داؤ ﷺ کا استعال ہے۔ یعنی ''المحرب حدعۃ( ا )'' کہاڑائی ایک داؤ ﷺ، اور مبارت کا نام ہے۔' خدعہ'' کامعنی دھوکا وینانہیں ہوں گے کیونکہ دھوکا دینااور جھوٹ بولنامسلمان کے لیے جائز نہیں ہے۔ شریعت میں اس کی اجازت نہیں ہے کہ آپ مقصد کے حصول کی خاطر غلط بات کہیں اور بدعہدی کا ارتکاب کریں، آپ ایک بات کہیں اور مراد پچھاور ہواور دشمن آپ پر اعتاد کر کے دھوکا کھا جائے ، بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ کوئی الی اصطلاح استعال کرلیں کہ وشمن سے بدعہدی کیے اور جھوٹ ہو لے بغیر کسی بڑی جنگی سیم کو کمل کیا جا سکے اور جنگی مقاصد کی بخیل ہو جائے۔جبیا کہ غزوہ اجزاب کے موقع برایک نومسلم صحابی نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کی اجازت سے ایک مشورہ احزاب کو دیا اور دوسرا مشورہ بی قریظہ کودیا، ان دونوں مشوروں میں کوئی غلط بات نہیں کمی گئی۔ احزاب سے کہا کہ یہودیوں سے ہوشیار میں کونکہ وہ تو مدینے کے رہنے والے ہیں جمکن ہےاندر سے مسلمانوں کے ساتھ ملے ہوئے ہوں اوراگروہ آپ لوگوں سے حملے میں پہل کرنے کا مطالبہ کریں تو یا توان ہے پہلے کچھ آ دمی بطور ضانت اور پرغمال لے کراینے یاس رکھ لینا یا اصرار کرنا کہ پہلے وہ خود حملہ کریں۔ادھریبودیوں سے کہا کہتم لوگوں کو پہیں رہناہے، يہيں تمہارا گھرياراورزمينيں ہيں، يحلم آوروبابرے آئے ہيں، آج نہيں وکل چلے جائيں گے، اگریتم ہے کہیں کہ اندر ہے بغاوت کر کے حملہ کر دولو ان ہے کچھ آ دمی بطور ضانت مانگ لینا۔ جب دونوں نے ایک دوسرے ہے آ دمی مانگے تو دونوں ایک دوسرے سے بدگمان ہو گئے۔اور

ا۔ حدیث مرفوع ہے۔ صحیح بخاری: کتاب الجهاد والسیر، باب الحرب خدعة ۱۱۰۲:۳) صحیح مسلم: کتاب الجهاد والسیر، باب جواز الخداع فی الحرب ۱۳۲۱:۳

یوں کی بارگ اندراور باہر سے ملہ کرنے کی سازش ناکام ہوگئ۔اس طرح کے اقدام کی اجازت ہے،اوراس کو المحرب حدعة، کے الفاظ سے تعبیر کرتے ہیں۔

ا یک چوتھی اوراہم چیزیہ ہے کہ جب حالت جنگ قائم ہواوروشن سے کھلا اعلان جنگ ہوتو وشن کے سی فرد کے خلاف پولیس ایکشن لیا جاسکتا ہے۔جس کے متیج میں بیزو تع اوراطمینان ہوکہ اس دشمن کے خلاف کارروائی کر کے کسی بوی جنگ یا بوے معرکے کوروکا جاسکتا ہے۔مثال ك طور ير دي يے كوئى جاليس بچاس ميل كے فاصلے برايك يہودى قبيلة بادتھا جس كاسرداراور پادری کعب بن اشرف، این قبیل اور پوری برادری کورسول الله صلی الله علیه وسلم کے خلاف بھڑ کا تا ر ہتا تھا۔ وہ اپنی شاعری سے حضور علیہ السلام کی تو ہیں بھی کرتا اور کفار مکہ کوبھی آ مادہ کرتا رہتا کہ مسلمانوں کے خلاف مہم میں اس کا بھر پورساتھ ویں۔اس بات کا شدیدخطرہ تھا کہ وہ کسی وقت ا ہے وسائل سے کام لے کرمسلمانوں کے خلاف کوئی بردی نوج کشی کرادے۔حضورعلیہ السلام نے چند صحابہ کو بھیجا کہ کعب بن اشرف کی سازشوں کوختم کردیں۔ چنانچہ چند صحابہ نے میم ماینے ذیے لی اورایک مختصر برامن کارروائی کے ذریعے اس وشن اسلام کو کیفر کر دار تک پہنچادیا گیا۔اس قتل کا نتیجہ بیہ داکہ بوراقبیلہ اپنی جگہ ڈر کر بیٹے گیا اور سلمانوں کے خلاف اس کی تمام کا رروائیاں اور سازشیں ختم ہوگئیں لیکن اس قتم کی پولیس کارروائی کی چندشرا نظا ہیں: ایک پیرکہ حالت جنگ ہو، دوسرے بیر کہ دشمن با قاعدہ علانیہ دشمن ہوا در تیسرے اس بات کا شدید نظرہ موجود ہو کہوہ مسلمانوں کےخلاف کوئی ایکشن لینے والا ہے، توان حالات میں بڑے خطرے کورو کئے کے لیےاس طرح کا یکشن لیا جاسکتا ہے۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے جنگ کے دوران بہت سے ایسے کام کیے جو آج مسلمانوں کے لیے نمونہ بن سکتے ہیں۔آپ نے خبررساں ہیں جے ،مخبر مقرر فرمائے ،ان میں سے کی مخبرا یسے بھی تھے جوا پے مسلمان ہونے کا اظہار نہیں کرتے تھے،اس اظہار نہ کرنے کے نتیجے میں بعض اوقات ان کوایسے اعمال وافعال سے بچنا پڑتا ہوگا جوایک مسلمان کے لیے کرنا ضروری ہیں۔ مثلاً حضرت عباس رضی اللہ تعالی عندا کی طویل عرصہ کے میں مقیم رہے، حالا نکہ اندر سے آپ مسلمان تھے اور مکے کی خبریں حضور علیہ السلام کو بھیجا کرتے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فوجی دستوں کے ساتھ طور فوجی دستوں کے ساتھ طعیب بھیجنے کا بھی انتظام کیا ، سپلائی کا انتظام کیا ، ان سب کے لیے عام طور پروہی احکام ہیں جوآج اپنائے جارہے ہیں۔

آ خری چیز قانون جنگ کی اصلاح ہے متعلق مال غنیمت اور جنگی تیدیوں کے بارے میں اصلاح ہے۔اسلام ہے پہلے اور اس کے بعد ایک طویل عرصے تک اور آج بھی بڑی حد تک دشمن کی جنگی ممتلکات کے بارے میں کوئی واضح قانون ، طےشدہ ضابطہ اورمتعین اور دوٹوک نظام موجود نہیں ہے۔اسلام نے پہلے دن ہے اس کا ایک ضابطہ مقرر کیا اور پیرکہا کہ دشمن کی وہ تمام اشیاا ورمملوکات جومیدان جنگ میں ہاتھ آئیں یااس کی وہ سرکاری املاک جو فاتح سرکار کی ملکیت میں آ جا کیں اس کے بارے میں دو بنیادی اصول مقرر کر دیے۔ ایک یہ کہ دشمن کوان اسباب دوسائل سے فائدہ اٹھا کر دوبارہ مسلمانوں کےخلاف صف آ راہونے کا موقع فراہم نہ کیا جائے۔ دوسرے یہ کہان مملوکات اور سازوسا مان سے حتی الا مکان مسلمانوں کواستفادے کا موقع ویا جائے۔ چنانچیا گروشن کا بھاری اسکومیدان جنگ میں ہاتھ آیا ہے اور آپ کسی وجہ سے مثال کے طور پرسامان حمل وفقل نہ ہونے کی وجہ ہے اس اسلح کو اسلامی ریاست میں منتقل نہیں کر سکتے تو آپ اس کوه بین ضائع کردین تا که دشمن آئنده اس اسلح کوآپ کے خلاف استعال نہ کر سکے الیکن جواموال منقولہ ہوں اور آسانی سے نتقل کیے جاسکیں ان کے بارے میں قرآن یاک کی واضح ہدایت ہے کدان کو یا نج حصول میں تقسیم کر دیا جائے۔ایک حصد سرکاری خزانے میں جمع کرا دیا جائے، جس کے لیے الگ سے ہدایات دے دی گئی ہیں۔ اور بقیہ جار جھے فاتحین میں تقسیم کردیے جائيں۔ بيعموماً وہ چيزيں ہوتی ہيں جومفقومين كے خصى استعال ميں ہوں مثلاً نفذي، ان كا ذاتى ساز وسامان جوان کے پاس ہو،ان کی دوسری ذاتی استعال کی اشیااور ہتھیار غنیمت میں تقسیم ہوں گے۔ تاہم فقہائے کرام کے ایک طلقے کی رائے میں مال غیمت کی فاتحین کے مامین تقلیم کوئی ضروری امرنہیں ہے، بلکہ بیمعاملہ حکومت کی صواب دیدیر ہے۔اگروہ چاہے تو بیرچیزیں فاتحین میں تقسیم کی جاسکتی ہیں الیکن ایسا کرنا ضروری نہیں اس لیے کہ فاتحین کاحق نہیں۔اگر ریاست تقسیم

کرنا چاہے تو کرسکتی ہے ورند یہ فاتحین کا کوئی ایسا حق نہیں جس سے انحراف ند کیا جا سکے بعض دوسر سے فقباان چیز وں کو فاتحین کاحق سجھتے ہیں۔

البنة اصل سوال جنگی قیدیوں کا ہے جس کواسلام میں بڑے متواز ن طریقے ہے حل کیا گیا۔ دور جدید میں اسلام پرسب سے زیادہ اعتراضات جنگی قیدیوں ہی کے حوالے سے کے جاتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ اسلام نے غلامی کو کیوں باقی رکھا؟ اس کو بالکل ہی ختم کیوں نہیں کیا؟ اس سے بھی آ گے بڑھ کر چھوگ کہتے ہیں کہ اسلام نے غلامی کو پھیلا یا۔ حالا نکد حقیقت یہ ہے کہ نداسلام نے غلامی کو پھیلایا، نداسلام نے غلامی کا حکم دیا اور نه غلامی کوکوئی پیندیده عمل قرار ویا۔ اسلام کی کتاب تو دنیا کی وہ واحد ندہی کتاب ہے جس میں جابجاغلاموں کوآ زادی دلانے کا ذکر کثرت اور تکرار سے ملتا ہے۔ دنیا میں کوئی اورالی ندہبی کتاب مشرق ومغرب میں موجود نہیں ہے۔ ندتو رات ندانجیل ندکوئی اور،جس میں غلاموں کی آزادی کو ندہی عبادت کا حصہ قرار دیا گیا ہو۔جس میں خالص دینی و نہ ہی احکام کی خلاف ورزی کرنے پر بطور کفارہ غلام کوآ زاد کرنالا زمی قراردے دیا گیا ہو۔جس میں گرونیں آزاد کرنے کے مل کونیکی کی ایک بری گھاٹی کوعبور کر لینے کے مترادف مھرایا گیا ہو۔ نہ تورات میں ایسا ہے نہ انجیل میں ۔ تورات میں تو — جیسا کہ میں نے ابھی عرض کیا -- بیکہا گیا ہے کہ جنگ میں فتح کی صورت میں بچوں اور عورتوں کوتو لا زما غلام بنالیا جائے اور جملہ مردوں کوتل کردیا جائے اورا گرکہیں ہے ویسے ہی ہاتھ آجا کیں تو مردوں کوبھی غلام بنالباجائے

اسلام ہے قبل غلامی کی جتنی صور تیں موجود تھیں اسلام نے ان سب کوختم کر دیا۔ رومن قانون میں جس کے تبذیبی معیار کی ایک دنیا قائل ہے حکم بیتھا کہ مقروض اگر قرض نہیں دے سکتا تو اس کوغلام بنالیا جائے ۔ کہیں بیتھا کہ اگر کوئی شخص چوری کا ارتکاب کرے اور مال مسروقہ اس سے برآ مد ہوتو اسے غلام بنالیا جائے ۔ کسی جگہ ماں باپ کوخت تھا کہ اگر چاہیں تو اپنی اولا دکوفروخت کر کے رقم وصول کرلیں اور اولا دکوزندگی بھر کے لیے غلامی میں دے دیں۔ کہیں بیرواج تھا کہ کوئی مخص اگر ہے کار پایا جائے تو اسے فروخت کردو۔ اسلام نے ان سب طریقوں کوئم کردیا۔ صرف بھی قد یوں کو جومیدان جنگ میں قدی بنیں اوران کے بارے میں دوسرے متبادل احکام پر عمل کرناممکن یا قرین مصلحت نہ ہو یا مفاد عامہ کے خلاف ہوتو اس صورت میں ان جنگی قیدیوں کو علام بنایا جاسکتا ہے اسلام میں بھی اس کی گنجائش باتی رکھی گئے۔ فلام بنایا جاسکتا ہے اس کوئیس روکا۔ ایک سیجی مصنف اس بارے میں انجیل کے انجیل میں حضرت میسی علیدالسلام نے اس کوئیس روکا۔ ایک سیجی مصنف اس بارے میں انجیل کے طرز عمل کا دفاع کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ حضرت میسی علیدالسلام نے فلامی کوئیس روکا، لیکن فلامی حضرت میسی علیدالسلام آیک حضرت میسی علیدالسلام آیک حضرت میسی علیدالسلام آیک حضرت میسی علیدالسلام آیک دوارج کو کے کے طرفہ طور پرئیس روک سکتے تھے جو انٹریشش سطح پر درائج ہو۔ وہ کسی ایسے دوارج کوختم نہیں کر سکتے تھے جو انٹریشش سطح پر درائج ہو۔ وہ کسی ایسے علیا علی اسلام کی طرف سے وہ سے وہ سی کو عالم قاجی کو جو اب جو عیسائی حضرات حضرت عیسی علیدالسلام کی طرف سے وہ ہے وہ بیں وہی جواب قرآن کی طرف سے بھی ویا جا سکتا ہے کہ غلامی کارواج آیک انٹریششل محاملہ تھا جس کو کے طرفہ طور پرکوئی فریق ختم نہرسکا تھا۔

کین بہ بات ہرگز فراموش نہ کرنا چاہیے، کہ اسلام نے غلاموں کو جومقام دیا اس سے فابت ہوتا ہے کہ اسلام میں غلامی کا اوارہ دوسرے تمام ندا ہب واقوام کے ادارے سے مختلف تھا۔
اسلام میں نہ صرف غلاموں کے ساتھ کوئی نامناسب روینہیں رکھا گیا بلکہ ان کا معاشرتی درجہ ایک
برے سے برٹے انسان کے برابر کر دیا گیا۔ ہندوستان اور مصر میں ممالیک کی حکومت طویل
عرصے تک قائم رہی، یہ اکثر حکم ان غلام تھے، اس کے علاوہ مسلم تاریخ میں بڑے برٹے علا ہسلی افتین اور برزرگان وین یا تو غلام تھے یا غلام زادے تھے۔ اس سے اندازہ ہوجاتا ہے کہ اسلام کا اوارہ غلامی ان کے لیے رحمت ثابت ہوا، نہ کہ زحمت۔ وقت ختم ہور ہا ہے، اس لیے اجازت چاہتا اوارہ غلامی کی مزید تفصیل ان شاء اللہ نماز کے بعد وقفہ سوالات میں ہوگی۔

و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

## حصيهوالات

سوال: آپ نے مسئلہ غلامی کا ذکر کرتے ہوئے کہا ہے کہ عیسائیوں کی طرف سے جو جواب دیاجا تاہے وہ ہی قرآن کی طرف سے جو جواب دیاجا تاہے وہ ہی اس سے میں اس کے مسلمان دے سکتے ہیں۔ سوال بیہ ہے کہ جب ہم بیہ کہتے ہیں کہ اسلام، آخری سب سے بڑا، جامع اور عالم گیر فدہب ہے تو اسے اس عالم گیر مسئلے کوئل کرنا چاہے تھا، آخراس نے عیسائیت جیسارویہ کیوں اپنایا؟

جواب: پہلی بات تو یہ ہے کہ قرآن پاک میں جیسا کہ میں نے عرض کیا کہیں بھی غلامی کا تھم نہیں دیا گیا۔ رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم نے جنگی قید یوں کو صرف غلام بنانے کی اجازت ہی نہیں دی، بلکہ اس کے لیے مفصل قواعدوا دکام پر شمتل ضابطہ بھی عنایت فرمایا۔ مزید برآں خود حضور علیہ السلام نے جتنی جنگیں لڑیں، جن کی تعداد در جنوں میں ہے اور آپ کے تھم سے جو دستے بھیج گے، جن کی تعداد در جنوں میں سے بہت کم، شایدا یک یا دوجنگیں، الی تھیں جن میں جرائی قیدی غلام بنائے گئے۔

پھر غلام بنانے کے ساتھ ساتھ انہیں جو حقوق دیے گئے ان کی پوری تفصیل کتب حدیث دفقہ ہیں موجود ہے۔ اس کی بنیاد پر فقہا نے ایک مفصل قانون ترتیب دیا۔ اسلامی قانون کی کوئی کتاب ایی نہیں جس ہیں غلاموں کی آزادی کی مختلف اوراس کے مفصل احکام بیان نہ ہو کے ہوں۔ اس کے احکام کیا ہیں، یہ فقہ کی ہر کتاب ہیں موجود ہے۔ پھر ان غلاموں کو معاشرے میں باعزت طریقے سے کیے دکھا جا کے اور انہیں آ ہستہ آ ہستہ معاشرے کا معزز شہری کیے بنایاجائے؟ اس کے لیے ہدایات دی گئی جی ، پھریے کہ مسلم معاشرے میں جو ایک معزز شہری کود نی ، نہ ہی ، اخلاقی ، سیاسی حقوق حاصل ہیں وہ غلاموں کو بارے میں بیطرز عمل انہی احکام پر بینی ہے جورسول الله معلی انڈ علیہ وسلم نے بیان کیا ہے۔ لیکن آ پ نے غلامی کو بالکل ختم نہیں کیا۔ قرآن پاک میں بھی صلی انڈ علیہ وسلم نے بیان کیا ہے۔ لیکن آ پ نے غلامی کو بالکل ختم نہیں کیا۔ قرآن پاک میں بھی

خطبات بهاول بور

کوئی ایسانتھم نہیں ہے جس میں غلامی کو کمل طور پر ناجائز قرار دیا گیا ہو۔ میں بجھتا ہول کہ غلاقی اگرچه بری چیز ہےاورایک ناپسندیدہ امرہےاوراسلام کا مزاج پیہے کہ جتنا جلد ہوسکے اس کوختم کیا جائے لیکن بعض اوقات ایسے حالات پیش آ سکتے ہیں کہاس ناگزیر برائی کواختیار کرنا نا گزیر ہو جاتا ہے۔ جیسے طلاق، کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے بارے میں فرمایا: أبغض المحلال عند الله الطلاق(١) ويكصيه طلاق كونالينديده كها كيا اليكن حرام نبين قرارديا كياراس لیے کبعض اوقات بہنا پیندیدہ چیز ایک ناگز برضرورت ہوجاتی ہے۔اس قتم کی اورمثالیس بھی ہیں کیشر بیت نے ایک چیز کونا پیندیدہ کہالیکن حرام قرار نہیں دیا۔ای طرح غلامی حرام اس لیے نہیں کی گئی کہ بعض اوقات جنگی قیدیوں کا مسئلہ حل کرنے کی اس کےعلاوہ کوئی اورصورت اسلامی نقطہ نظرے قابل عمل نظر نہیں آتی ۔ آپ غور سیجے کہ جہاں بڑی تعداد میں جنگی قیدی ہوں۔خاص طور یر بوی جنگوں میں بوی تعداد میں آئیں گے۔ان کا ڈسپوزل کیسے کیا جائے گا؟غورکریں تواس کی کی صورتیں ممکن ہوسکتی ہیں ، مثلاً میں جایان و جرمنی کی مثال دیتا ہوں۔ دوسری جنگ عظیم میں صرف روس اور جرمنی کے تقریبا دو کروڑ افراو مارے گئے، ای طرح سے اتن ہی تعداد میں جایا نیوں اور دوسری اقوام کا نقصان ہوا۔ فرض کیجیے کہ اس جنگ میں مسلمان فاتح ہوتے اور اتنی تعداد میں وشن مارے گئے ہوتے توالی صورت میں ان کروڑ وں مورتوں کا جوجنگی قیدی ہوتیں ، کیاحل ہوسکتا تھا؟ ایک طریقہ پیتھا کہ آپ ان جنگی قیدیوں کو بڑے بڑے باڑے اور قید خانے بنا کران میں بند کرویں،جس طرح کے مثلرنے یہودیوں کے ساتھ کیا۔اور آج تک دنیااس کو برے نام سے یاد کرتی ہے۔دوسری بہتر صورت ہے ہے کہ ان کروڑوں عورتوں کوموت کے گھاٹ اتار دیا جاتا۔ایک حل اس کا پیھا کان ہے جری مشقت لی جاتی اور جری مشقت کے لیے ان کوز بردی تھیتوں اور کارخانوں میں کام پرلگا دیا جاتالیکن اس جبری مشقت کے لیے بھی ان کو گھروں کی ، ا .. سنن أبي داؤد: كتاب الطلاق باب في كراهية الطلاق ٢٥٥:٢ سنن ابن ماجه: كتاب الطلاق، باب حدثنا سويد بن سعيد ا: ١٥٠، سنن بيهقي: كتاب الخلع والطلاق، باب، ماجاء في كراهية الطلاق الـ ١٩٣١، يهال أبغض الحلال إلى الله كالفاظ بين.

کیڑے کی اور دووقت کھانے کی ضرورت پڑتی۔ان سب چزوں کا ہندوبست ریاست کہاں ہے کرتی۔ پھران کروڑوں جوان عورتوں کو یونہی بےشو ہر رکھنے سے دوسری اخلاقی اور نفسیاتی خرابیاں پیدا ہونٹس ۔ایک حل بیرتھا کہان قیدی خوانٹین کوویسے ہی مسلم معاشر ہے میں چھوڑ دیں کہ به کروژ وں بےسہارا، بےشو ہراور بے گھرعورتیں جوچا ہیں کریں۔اگر بیوتیدی جنگی صلاحیت رکھنے والے مرد ہوں تو اس کے معنی میہ ہیں کہ آپ نے اتنی بوی تعداد میں جن مفتوعین کو دشمن سے تو ڑا ہےاہے داپس دیمن کولوٹاد ہاجائے اوروہ دوبارہ آ ب کےمقابلے میںاسی طرح کھڑ ہے ہوجا نمس جیسے جرمنی پہلی جنگ عظیم کے بعد دوبارہ ایک خطرہ بن گیا، ایک آخری حل یہ ہے کہ ان جنگی قیدیوں کے بارے میں کوئی ایسا طرزعمل اختیار کریں کہوہ بالآ خرمسلم معاشرے کا ایک حصد بن جائیں اور پھھرصمسلم معاشرے میں رہ کروہ اسلامی تہذیب کوایتالیں اور یوں آخر کارمعاشرے کے باعزت شہری بن جائیں۔اسلام نے ان کے بارے میں بیآ خری طرزعمل اختیار کیا جو ماضی كرائج شده سار حطريقوں مے عتلف تھا۔اس طرزعمل سے اس نے لا کھوں افراد کو جينے کاحق دے کرمعاشرے کا باعزت شہری بنا دیا ، اور بیطرزعمل ماضی کے تمام مروجہ طریقوں ہے زیادہ کامیاب رہا۔ رہا سوال کہ واضح طور پر اس کوختم نہیں کیا۔ آپ فرض کریں کہ پیاس لاکھ جنگی قیدیوں کی تعداد آجائے جیسا کہ جرمنی میں ہوا۔اب ایک صورت یہ ہے کہ انہیں ہمیشہ کے لیے فتم کر دیا جائے، یہ ظالمانہ اقدام ہے جس کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ ایک یہ ہے کہ آپ ان کو معاشرے میں ویسے ہی کھلا رہنے دیں۔اس سے وہ بداخلاقی پیدا ہوگی جس کا سامنا جایان اور جرمنی کوکرنا بڑا۔ ادرمسلم معاشرہ اس انار کی اجازت نہیں دےسکتا۔ ایک بیہ کہ آپ ان کو خاندانوں کا حصہ بنا کرانہیں بکھیر دیں کہ وہ بداخلاتی کے مرتکب بھی نہ ہوں اوران کی ضروریات کی تکمیل بھی ہوا در پچھ عرصے کے بعد یہ کیفیت ہو کہ پتانہ چلے کہ آ زاد کون ہےاد رغلام کون ۔ آزاد غلام یوں ملیں جلیں کہ باہم رشتہ داریاں تک قائم ہو جا کیں۔میرے خیال میں سیمعقول ترین طریقہ تھا جواسلام نے اختیار کیا۔ آپ اس کو غارضی قیدِ پامشقت کہدیکتے ہیں جس کے لیے قید خانوں اور جیلوں کی تنگ و تاریک کوٹٹریوں کے بجائے کھلے ماحول اور آزاد معاشرے کا انتخاب کیا۔ گیا اور قیدی اس مقصد کے لیے گھروں میں بانٹ دیے گئے۔

سوال: آپ نے کہا کہ حکومت کی اجازت کے بغیر فوج کشی جائز نہیں۔اگر حکومت جان ہو جھ کر جہادے اجتناب کر ہے تو اس صورت میں کیا مسلمانوں کو کفار کے رحم و کرم پر چھوڑ دیا جائے۔ جیسا کہ شمیر میں ہور ہاہے۔ کیا اس صورت میں جہاد فرض نہیں ہوتا؟

جواب: جواصول ہے وہ میں نے عرض کرویا کہ الاتسری سریة بغیر إذن الإمام اب اگركوئى بيكتاب كداسلامي ملك موجود ب\_اسلامي قيادت موجود بيدتواس قيادت كي اجازت ضروری ہے۔اس کے بغیر فوجی مہم کی اجازت نہ ہوگی۔اگر کوئی علاقہ اپیاہے کہ وہاں مسلمان بڑی تعداد میں موجود ہیں اور دشمن نے اس پر قبضہ کرلیا ہے جیسے شمیر پر ہندوستان نے کیا ہے تو وہاں کے مسلمانوں کے لیے جائز ہے، ملکہ فرض ہے کہ وہ اپنی قیادت منتخب کرلیں اور جہاد کے لیے کھڑے ہوجا کیں، جیسے سیدا حمد شہید کو ہند دستان کے مسلمانوں کی ایک تعداد نے لیڈرمنتخب کیا تھا اوران کی امارت میں سکھوں کےخلاف جہاد ہوا۔ ۱۸۵۷ء میں مسلمانوں نے لیڈرمنتخب کیا بلکہ مختلف علاقوں میں مختلف لیڈرمنتخب کیے گئے اوران کی امارت میں جہاد کیا گیا۔ جیسے حاجی امداد اللہ مہاجر کی کوان کے علاقے کے مسلمانوں نے لیڈر منتخب کیااوران کی امارت میں جہاو کیا گیا۔اس لیے جہادادرامارت لازم وطروم ہیں۔ جہال تک بیسوال ہے کہ کوئی مسلمان سلطنت جہاد کے بارے میں غیر فرمدداری کا مظاہرہ کرے، پڑوس میں مسلمانوں پرمظالم ہور ہے ہوں اورسلطنت کوئی اقدام نہ کرے تو وہاں کے مسلمانوں کو کیا کرنا جاہیے، میرے خیال میں الی صورت میں حکومت پر د باؤ ڈالنا چاہیے کہ وہ جہاد کے بارے میں اپنی ذمہ دار بوں کا احساس کرے لیکن اگر وه حکومت ایسانہیں کرتی تو مقبوضه علاقے کے مسلمانوں کو جاہے کہ وہ خود اپنے امیر کا انتخاب کر کے جہادشروع کردیں،جیسا کہ شمیر میں ہور ہاہے۔اس صورت حال میں پاکستان کے مسلمان ان کشمیری قائدین کی قیادت میں جہاد کر سکتے ہیں، یا فرض سیجے بوسلیا میں جہاد ہور ہاہے یا چیچنیا میں

besturduboci

جہاد ہور ہا ہے تو انفرادی طور پرمسلمان اس طرح کے دور دراز کے علاقوں میں وہاں کی قیادت کے تحت جہاد ہوگا۔ تحت جہاد کرسکتا ہے اگر حالات اجازت دیں اور وہ بھی اسلامی جہاد ہوگا۔

سوال: آپنے اپنے خطبے میں فرمایا ہے کہ حکومت کی اجازت کے بغیر فوجی دیتے بھیجنا جائز نہیں ہے۔ موجودہ حالات میں پاکستان کے اردگرد کے حالات کو مد نظر رکھتے ہوئے دیتے نہ بھیجنا جہاد کی کمزوری کا باعث ہے۔ جیسا کہ حکومت وقت کی پالیسی ہے، اس کی اپنی مصلحتیں ہیں۔ای طرح ۱۹۲۸ء کی جنگ کشمیر کے متعلق آپ کی کیارائے ہے؟

جواب: اس کی وضاحت کر چکاہوں کہ جہاں جہاد ہے وہاں لیڈرشپ موجود ہے، اس قیادت کے تحت جہاد کیا جائے گا۔ اگر ریاست اس ذمہ داری میں کوتا ہی کرتی ہے تو اس پر دباؤ ڈالا جاسکتا ہے۔ کین میہ کہنا دشوار ہے کہ ریاست اپنی ذمہ داریاں انجام نہیں دے رہی ہے۔ میری ناقص معلومات کے مطابق کسی نہ کسی حد تک ریاست مید ذمہ داری انجام دے رہی ہے، اس کے پکھ معلومات کے مطابق کسی نہ کی کا درا کنہیں ہوتا۔ بعض اوقات الی صورت حال ہوتی ہے کہ اس کا اظہار کرنا مناسب نہیں ہوتا۔ عالمی دباؤ ہوتا ہے جس کی دجہ سے علی الاعلان پھھ کہانہیں جا سکا۔ ۱۹۲۸ء کی جنگ شمیر جراعتبارے جہادتی۔ آج کی جنگ کشمیر جھی جہادہ ہے۔

سوال: آپ نے خطبے میں فر مایا کداسلام میں دھوکا دہی نہیں ،البذاجنگ میں دھوکا دہی سے کام نہیں ،البذاجنگ میں دھوکا دہی سے کام نہ لینا چاہیے ۔لین کیا جنگی حکمت عملی کے تحت دشن کونا کام کرنے اوراس کا زور تو ڑنے کے لیے ایسا قدم نہیں اٹھایا جاسکتا، مثلاً پروپیگنڈ ہے کے ذریعے یا کسی اور ذریعے ہے ، جب کہ قرآن کہتا ہے کہ کا فرمسلمانوں کو دھوکا دیتا ہے کیکن انہیں علم نہیں ۔دوسراسوال اس کے ساتھ ہے کہ آپ نے فرمایا ہے کہ کوئی ایسا قدم نہیں اٹھایا جائے گا جس کے تحت دشمن کی متمام فوج ختم ہو جائے ، مثلاً ایسے ہتھیار استعال نہ کی جائیں گے یا ان کے پائی وغیرہ میں کوئی زہر نہ ملایا جائے گا۔کوئی خطرناکی گیس استعال نہ کی جائیں گے یا ان کے پائی وغیرہ میں کوئی ارش نہیں کیے جاسکتے تو پھر اس قدم کے حالات میں کیا کیا جاسکتے گا جاگئے ۔اگریہ اقدام نہیں کیے جاسکتے تو پھر اس قدم کے حالات میں کیا کیا جاسکتے گا ؟

جواب: اسلام بین جہال بیتعلیم ہے کہ دھوکا دہی ممنوع اور ناجائز ہے وہاں اسلام میں دوسری

تمام جائز تدابیرا ختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ دھوکا تو یہ ہے کہ آپ میدان جنگ میں یا جنگی و صورت حال میں ایک معاہدہ کریں اور پھراس معاہدے کی خلاف ورزی کریں۔ حکمت عملی یہ ہے کہ آپ نے دشن سے کوئی معاہدہ نہیں کیا ہے لیکن دشن کے خلاف کوئی الی تدبیر کی ، جس سے دشمن مفتوح ہوگیا، یہ دھوکا دہی نہیں کیا ہے کہت عملی کی ایک دلچسپ مثال سیدا حمد شہید کے ایک معرک میں سانے آتی ہے۔ ایک باران کے بجاہدین نے کسی قلعے کا محاصرہ کیا ہوا تھا، قلعہ فتح نہیں ہور ہا تھا۔ یکا کیا روز رات کے وقت ان کے قریبی رفیق ملاقعل محمد قند معاری نے چلا چلا کر پشتو میں کہا: ''اندر پائی راوڑ ا''، یعنی سیڑھی لاؤ۔ اس ایک جملے ہے دشمن سمجھا کہ شاید مسلمانوں کی تازہ دم فوج آتھی ہے۔ دسموج کرانہوں نے ہتھیار پھینک دیے۔ مسلمانوں نے وہی ہتھیا را ٹھائے اور قلعہ فتح کرلیا، یہ حکمت عملی ہے۔ دھوکا دہی نہیں ہے۔ دھوکا دہی نہیں ہے۔ دھوکا دہی نہیں ہا کہ والی اور ان کے دھوکا دہی نہیں بلکہ حکمت عملی ہے۔ ان کے جموے بولا گیا ہوتا ، یا ان کو خلواں اور ان کے خلط تا ٹر دانستہ دے کراس سے انحراف کیا گیا ہوتا۔ اس طرح دشمن کی جنگی چالوں اور ان کے خلواں اور ان کے خلواں کیا ہوتا۔ اس طرح دشمن کی جنگی چالوں اور ان کے ادار دی سے حالی نہیں بلکہ حکمت عملی ہے۔

سوال: حضرت عمر صنی الله تعالی عند نے فرمان جاری کیا تھا کے قریش کوغلام نہیں بنایا جائے گا۔ ابیاضم غیر قریش کے بارے میں کیوں نیدیا گیا؟

جواب: دیکھیے بیاعلان حضرت عمر فاروق نے نہیں کیا تھا بلکہ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا تھا کہ عربوں کو فلام نہیں بتایا جائے گا۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے اسے مزید وضاحت کے ساتھ دوبارہ جاری فرمایا۔ یہ عربوں کے ساتھ کوئی رعایت نہیں تھی بلکہ خود قرآن کے ایک تھم کی لقمیل تھی۔ قرآن نے عربوں کے بارے میں کہا تھا: تُقاتِلُو نَهُمُ اَوْ يُسْلِمُون (الفّح ۱۹:۲۸) کہ یا تو یہ اسلام قبول کر لیں، یا پھر ان سے جنگ کرو۔ نیز کہا گیا: وَاقْتُلُوهُمُ حَیْثُ مَا تَقَعَتُمُو هُمُ (البقرة ۱۹۱:۲۶) کہ انہیں جہاں پاو قل کر دو۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی سنت یہ رہی ہے کہ جس قوم کو براہ راست انبیائے کرام علیم السلام کے ذریعے دین کی دعوت دی گئی ان کے لیے صرف دوصور تیں رکھی گئیں: یا تو وہ اس دعوت کو قبول کر لیں یا انکار کی صورت میں ان کوختم

کردیا جائے ۔ حضرت نوح علیہ السلام سے لے کر حضرت مویٰ علیہ السلام تک کی قوموں کا مطالعہ اس کی تائیر کرتا ہے۔اللہ تعالی نے بیاصول عربوں کے بارے میں بھی قائم رکھا کہ اسلام قبول کرد، ورن ختم کر دیے جاؤ گے۔تیسری صورت غلامی ان کے لیے جائز بی نہیں رکھی گئ ۔عرب، اسلام قبول کریں یا جزیرہ عرب چھوڑ جا کیں یا تلوار کا سامنا کریں۔اس کی وجہ صرف یہ ہے کہوہ رسول کے براہ راست مخاطب تھے، ان کے لیے حکمرانی پیندی گئی تھی ، حکوی نہیں ۔ غلای محکوی کی ایک صورت ہے۔ایک سبب تو بہ تھا۔ دوسرا سبب بہ تھا کہ عرب کواسلام کے مرکز کے طور پر چن لیا سی تھا۔ وہاں کسی دوسرے کو باقی رہنے کی اجازت نہیں دی گئی۔رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بسر مرك ررجوبدايات جارى فرمائي تفين ان مين بديدايت بهي شامل تفي: لا يجتمع دينان في جزيرة العوب (١) كيوب من دودين جمع نبين هوسكة ،اس ليه وبال يهوديول اورعيسا يُول کورینے کی اجازت نہیں دی گئی اورانہیں جلا وطن کر دیا گیا۔اور جلا وطن بھی یوں کیا گیا کہ حضرت عمر فاروق نے انہیں ایک سال کی مدت دی اور کہا گیا کہتم اپنی تمام اشیا فروخت کروواور ہم مارکیٹ ہے وو گنا قیت پر انہیں خریدلیں گے ، ایک گائے کی قیت دو گائے کے برابر ہوگی ۔ اس بران کی ا پی پیند سے ان کوشام بھیجا گیا۔ وہاں انہیں زمینیں اور جا ئدادیں دی گئیں اور وہاں آباد ہو گئے، کین مشرکین عرب کے ساتھ الی کوئی رعایت نہیں رکھی گئی۔اس لیے کہ وہ اللہ اوراس کے رسول کے براہ راست حریف رہاور آخرتک حریف رہے۔ان کے لیے صرف اسلام یا تلوار میں سے ابك كاانتخاب كرناتهابه

سوال: جناب غازی صاحب! موجوده دور فرپلومیسی کا دور ہے۔ جھوٹ فرپلومیسی کا حصہ ہے۔ مثلًا پاکستان مجاہدین کی مدد کرتا ہے۔ لیکن پاکستان اسے تسلیم نہیں کرتا ہے۔ بید فرپلومیسی جوجھوٹ ہے، اس بارے میں اسلام کیا کہتا ہے؟

جواب: جہاں تک جائز ڈپلومیسی اور پروپیگنڈے کا تعلق ہے،اسلام اس کی اجازت دیتا ہے۔

ا\_ مؤطا امام مالك: كتاب الجامع، باب ماجاء في إجلاء اليهود من المدينة ١٩٩٣، سنن
 بيهقي: كتاب الجزية، باب لايسكن أرض الحجاز مشرك ١١٤٥٥

اس دور میں اخبارات، رسائل، ریڈیو یا ٹیلی ویژن، یہ پروپیگنٹرے کا ذریعہ ہیں۔اس دور میں عرب شاعری اس کا ذریعہ تھی، اور اس ذریعے کو استعال کیا جاتا تھا۔ خودرسول الله صلی الله علیہ وہلم نے بھی اپنے شعرا کو تھم دیا کہ اس ذریعے کو دشن کے خلاف استعال کیا جائے۔ آپ نے حضرت حسان بن ثابت رضی الله تعالی عنہ کو اس کا تھم دیا۔ عرب میں انصار کی حیثیت کو کم ترتشلیم کیا جاتا تھا اور قریش مکہ اپنے آپ کو برتر مانتے تھے۔ اس کا جواب شاعری کے ذریعے دیا گیا۔ لیکن اس بور پیگنٹرے میں کوئی ایساذریعہ استعال نہیں کیا جائے گا، نہ ایساطریقہ اختیار کیا جائے گا جواسلای تعلیمات کے مطابق نہ ہو۔ کفارا گر دجل وفریب سے کام لیس تو مسلمانوں کو اجازت نہیں ہے کہ وہ بھی دجل وفریب سے کام کیس تو مسلمانوں کو اجازت نہیں ہے کہ وہ اس کے مکان کو آگ لگا دے تو جوابی کارروائی میں اس کے مکان کو آگ لگا دے تو جوابی کارروائی میں اس کے مکان کو آگ لگا دے تو جوابی کاربیں ہوگا ، اس کے مکان کو آگ کو فرمسلمان کے خلاف جوٹ بولنا ہے قومسلمان جوابا جمعوث نہیں ہوگا ، اس

سوال: آخری سوال کداسلام کا قانون جنگ یہ ہے کدوشن کو تکالیف دے کرفل نہ کیا جائے اور لاشوں کی بے حرمتی نہ کی جائے۔ یزید کے دور میں مدینے میں تین دن کا قل عام ،سید ناحسین اور عبداللہ بن زبیر کے بارے میں حکومتی رویہ ، کیا مسلمانوں نے خودا پنے قانون جنگ کی خلاف ورزی نہیں کی ؟

جواب: اگرواقعی ایساہوا ہے تو پیفلط ہوا ہے۔جس کی تا سیز ہیں کی جاسکتی۔

ardhress.com besturd! احلام گی جانب داری کائک besturdubooks.wordpress.com

estudubooks.wordpreess.

## بسم الثدالرحمن الرحيم

## نحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين

قابل احترام جناب صدرجلسه، محترم واکس چانسلر، براوران معظم، خوابران مکرم!

اسلام کے بین الاقوامی قانون کے بارے بیں بہت کی غلط فہیاں بعض غیر مسلم مصنفین کی تحریروں سے بیدا ہوئی ہیں۔ مستشرقین کے اس رویے اور فکر سے دنیا کے اسلام بیل بہت سے لوگ متاثر ہوئے ہیں۔ ان غلط فہیوں بیں سے ایک بڑی غلط فہی بیہ کہ اسلام جنگ و جدل کا پیغام ہے جس کا مقصد خود بھی مسلسل جنگ و جدل ہیں بہتا ار بہنا اور دنیا کو بھی اس جدال میں بہتا رکھنا ہے۔ کل اس موضوع پر جو گفتگو گئی تھی اس سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام وہ بہلا بیغام ہے جس نے قوت کے استعال کو نتیجہ خیز اور مؤثر طور پر اخلاتی ضابطوں کا پابند بنایا ہے، جس نے ریاستوں کے تعلق ہو ایک ایے اظافی نظام کے ذریعے استوار کیا ہے کہ جس کی مثال باریخ میں مشکل سے ملے گی۔ غلط فہیوں کے اس سلسلے کا ایک شاخسانہ اسلام کے تصور غیر جانب داری کے بارے میں بعض بے بنیاد تصور اس بھی ہیں۔ ان حضرات کی تحریروں میں اسلام کے بارے میں بربار یہ کہا گیا ہے کہ اسلام میں پرامن بقائے با ہمی کا کوئی بین الاقوامی تصور موجو ذبیں بار بار یہ کہا گیا ہے کہ اسلام میں پرامن بقائے با ہمی کا کوئی بین الاقوامی تصور موجو ذبیں

ہاوراسلامی ریاست کسی دوسری غیرسلم ریاست کے بارے میں پرامن بقائے باہمی کا نہ کو گ واضح تصور رکھتی ہے اور نداس کے پاس ایسا کوئی پروگرام موجود ہے، لبذا دنیائے اسلام کے تعلقات غیراسلامی دنیا ہے جب اور جہاں بھی ہوں گےوہ سب جنگ و حدل پر ہی بنی ہوں گے۔ پیقسور بہت سے مغربی مصنفین نے اپنی تحریروں میں پیش کیا ہے۔ قدیم مغربی مصنفین کے ہاں بھی اور جدید مغربی مصنفین کے ہاں بھی بیات مختلف انداز اور بیرابوں میں دہرائی گئی ہے۔ حتی کہ بعض مشرقی غیرمسلم اہل علم بھی اس تکرار سے متأثر ہوئے بغیر ندرہ سکے۔مثال کےطور پر مشہورعراتی مسیحی مصنف مجید خدوری نے (جس کا کئی باریہلے بھی تذکرہ کیا گیاہے) آج ہے میں سال پہلے ایک کتاب مرتب کی تھی۔ War and Peace in the Law of Islam ،اس كتاب ميس مصنف نے تمہيد ميں اس بات ير زور ديا ہے كه اسلام ميں تعلقات كى بنیاد جنگ ہےاورامن اور ملح ایک عارضی چیز ہے جو دوجنگوں کے درمیانی و تفے سے عبارت ہے۔ اور دوجنگوں کے وقفول کوایک دوسرے سے متاز کرتی ہے۔ پھراس دعوے کو ثابت کرنے کے لیے فقد اسلامی ہے،احادیث ہےاور قرآن ہے ایسے اقتباسات جمع کیے ہیں جن سے بیم فہوم نکالا جا سكے۔اوراس موادكواس ترتيب سے مرتب كر كے پیش كيا ہے كہ پڑھنے والے كے سامنے يہ بات خود بخود آجائے کے واقعی اسلام میں پرامن بقائے باہمی کا کوئی تصور موجود نہیں ہے۔

یدوعوی واضح طور پر خلط تھم ہرتا ہے، جب ہم اسلام کے تصور جنگ اور تصور جہاد کو اپنی کتابوں میں اور اس کے صحح پس منظر میں دیکھتے ہیں۔ فقہائے اسلام نے تصور جنگ اور تصور جہاد پر بحث کرتے ہوئے ان چیزوں کے جو تفصیلی احکام مدون کیے ہیں ان سے غیر جانب داری کا اسلامی تصور بڑے نمایاں طور پر سامنے آ جاتا ہے۔ خود عہد نبوی اور عہد خلفائے راشدین میں غیر جانب دارانہ تعلقات کے واقعات ملتے ہیں جن کی طرف واضح اشار سے قرآن پاک اور سیرت نبوی میں موجوو ہیں اور جن کے احکام فقہائے اسلام کی بیان کردہ تفصیلات میں موجود ہیں۔

جہاں تک مجرداس تصور کا تعلق ہے کہ دومتحارب فریقوں کے درمیان ایک تیسرا فریق

نے برجانب دار ہو، دونوں کے باہمی محاربے سے اس کا کوئی مثبت یامنفی تعلق نہ ہو، دونوں کے ساتھ اس کے برامن تعلقات کیسال طور پر پائے جاتے ہوں اور دونوں میں سے کسی ایک کی جنگی اور عسکری طور پرید د کرنے سے وہ احتر از کرتا ہو، پیقصور بہت قندیم ہے اور آنٹا ہی پرانا ہے جنتنی خوو جَنگوں کی تاریخ برانی ہے۔ لیکن جہاں تک غیرجانب داری کے اس جدید تصور کا تعلق ہے جو بین الاقواى قانون ميں ايك اصول بلكه شعبے كى حيثيت سے گزشته سوسال سے متعارف ہوا ہے تو بيد تصورخودمغرب میں بھی زیادہ برانانہیں ہے، بلکہ مغرب میں اس کی عمرسویا ڈیڑھ سوسال ہے زیادہ نہیں ہے۔ جیکہ ڈیڑھ سوسال قبل بھی مغربی مصنفین نے جب اس تصور کو قانون کی کتابوں اور دیگرتح ریوں میں بیان کرنا شروع کیا توان کے ذہنوں میں ایک مبہم ساتصور بھی اس بات کا موجود نہ تھا کہ اس غیر جانب داری کے اصول وقوا نمین کیا ہوں گے اور کن احکام وقو اعد کے تحت غيرجانب دارانه تعلقات كومنظم ومنضط كياجائ كالبغيرجانب داري كتفصيلي اصول وقوانين مغرب میں بہت بعد کی بیداوار ہیں۔ بیبیویں صدی کے اوائل کی بات ہے کہ جب مخلف مخربی طاقتوں کی باہمی پیکار اورمسلسل کش کش سے (جو دراصل استعاری مفادات کی باہمی آ ویزش کا شاخسانتھی ) غیرجانب داری برکار بندر بنے والے ممالک کوضرورت محسوں ہوئی کہ وہ اپنے حقوق ومفادات کے تحفظ کے لیے تو اعدوضع کرا کمیں۔ چنانچہاس غرض کے لیے با قاعدہ قانون اور ضابطه مرتب کیا گیا۔

1902ء میں بینی آج ہے تقریباً ۸۸سال پہلے پورپ کی تاریخ میں پہلی باراییا ہوا کہ
ای ہیک میں، جہاں آج میں الاقوا می عدالت انصاف کا دفتر ہےا کیک کونش منعقد کیا گیا جس میں
یورپ کے مختلف ممالک کے قانون دانوں اور نمائندوں نے سر جوڈ کر یورپ کے ممالک کے باہمی
محار بانہ تعلقات اور سیاسی کشاکش میں غیر جانب داری کے تصور کو مرتب کیا۔ اس دستاویز کے
مطابعے سے واضح ہوتا ہے کہ اس کا تعلق صرف یورپ کے ممالک کے باہمی تعلقات سے ہے۔
دستاویز کا بنیادی مقصد صرف میہ ہے کہ جب یورپ کے دو ملک آپس میں لڑائی کریں یا ان کی
آپس میں محار بانہ آویزش ہواور کوئی تیسرایا چوتھا ملک غیر جانب دار رہنا جا ہے، تو وہ کن اصولوں

اور قواعد واحکام کے تحت غیر جانب وارر ہے اور اس غیر جانب داری کے اصول وضوا بط کیا ہوں جو ان ان غیر جانب دارق تو توں کے مفاوات ومصالح اور با ہمی تعلقات کو منضبط کرسکیں؟ اس دستاویز نے یورپ سے باہر کسی مسلم یا غیر مسلم ملک کو بیدتی نہیں دیا کہ وہ غیر جانب داری کے اس شے تصور کے تحت کوئی ایسا حق رکھنے کا دعویٰ کر سکے جو یورپ کے ممالک کو حاصل ہے۔ گویا اس جانب داری کے تحت کوئی ایسا حق رکھنے کا دعویٰ کر سکے جو یورپ کے ممالک کو حاصل ہے۔ گویا اس جانب داری کے تحت کی غیر یورپ کے محت کی غیر یورپ کے کوئی استحقاق تھانہ مراعات تھیں۔

جیسا کہ پہلے ای سلطے کے ایک خطبے میں تفصیل ہے وض کیا گیا تھا کہ آج یورپ میں قواعد کے جس مجموعے کو بین الاقوای قانون کہا جاتا ہے وہ اپنی اصل کے اعتبار ہے صرف یورپین قانون کہا جاتا ہے وہ اپنی اصل کے اعتبار سے صرف مغربی مما لک کے تعلقات کو منظم اور منفیط کرنے کے لیے تیار کیا گیا تھا۔ اس کی مشہور کتا بوں اور تعبیرات میں متعدد بار اس بات کا اظہار بھی کیا گیا کہ اس قانون کا تعلق یورپ کی میچی مملکتوں کے باہمی تعلقات سے ہاور اس کا ہدف ان مملکتوں کے تعلقات کو ای مرتب کرتا ہے۔ اس کا غیر یورپین یا غیر میں میں مالک سے کوئی تعلق نہیں کی سوسال کا طویل عورے گرزنے کے بعد ۱۸۵۱ء میں بہلی بار ترکی کو اور ۱۹۰۵ء میں جاپان کو اس قانون کے تحت مراعات یا فتہ مملکت تسلیم کیا گیا۔ یہی کیفیت غیر جانب داری کے تصور کی بھی رہی ہے۔ ۱۹۰۷ء میں میں جب بہلی بار غیر جانب داری کے اصواول کو قانون کے طور پر مرتب کیا گیا اور اس کے لیے میں جب بہلی بار غیر جانب داری کے اصواول کو قانون کے طور پر مرتب کیا گیا اور اس کے لیے تفصیلی قواعد وضوابط تیار کیے گئے تو ان قواعد وضوابط کا انظباق صرف مغربی طاقتوں پر کیا گیا اور کسی غیر یورپی اور غیر جانب داری کے ان مئے قوانین کے تحت مراعات کی سخق ہو۔ کہیں گردانا گیا کہ وہ غیر جانب داری کے ان مئے قوانین کے تحت مراعات کی سخق ہو۔

اس کے مقابلے میں قرآن پاک نے ابتداسے ہی غیر جانب داری کا دائی اور وسیح
الانطباق اصول فراہم کیا۔اس اصول سے دنیا کا ہروہ ملک جو پرامن بقائے باہمی پرمنی تعلقات
چاہتا ہو اور متحاربین کے درمیان برابری اور مساوات کی بنا پر اپنی غیر جانب دارانہ حیثیت اور
پوزیش کو قائم رکھنا چاہتا ہو بکسال طور پرمتع ہوسکتا ہے۔ وہ عدل وانصاف کی بنیاد پرمسلمانوں
سے معاملہ کرسکتا ہے۔اس کے تعلقات پرامن بقائے باہمی کی بنیاد پرکسی بھی مسلم شیٹ سے قائم

ہو سکتے ہیں جس کی ماضی میں متعدد مثالیں ملتی ہیں۔اس اصول غیر جانب داری کی تفصیلات جو فقہائے کرام نے ترتیب دی ہیں اس میں محض جغرافیائی بنیلی یا ندہبی بنیا دوں پر کسی تفریق کو کہیں بھی روانہیں رکھا گیا۔نداس میں علاقے یازبان کی تفریق کو بنیا دبنایا گیا۔

ے ۱۹۰ء میں ہیگ میں جو قانون غیر جانب داری مرتب کیا گیااس میں وضع کیے جانے والے قوانین دوبنیا دول پر قائم تھے،اور آج بھی مغرب میں غیر جانب داری کا ساراتصورانہی دو بنیادوں پر قائم ہے۔ان میں سے ایک بنیاد تو یہ ہے کہ جوریاست غیر جانب داری کا دعویٰ کرتی ہے وہ اپنی حاکمیت کے تحفظ کا پورا پوراحق رکھتی ہے اور غیر جانبداری کے بیمعنی نہیں لیے جا کیں گے کہ اس کی حاکمیت کونظر انداز کر دیا جائے۔ دوسری بنیادیہ ہے کہ جو دومتحارب تو تیں ایک دوسرے کےخلاف صف آ را ہیں ان کے باہمی حربی معاملات سے بیغیر جانب دارریا ست مکمل طور پر دورا در علیحدہ رہے گی۔اوران کے حربی معاملات سے کلی طور پر لاتعلق رہے گی۔ دونوں میں ہے کوئی فریق اس ہے بیہ مطالبہ نہیں کرسکتا کہ وہ ان میں ہے کسی ایک فریق کی مدد کرے یااس کو ا یی سہولتیں فراہم کرے جس کا فائدہ اس کو یا اس کا نقصان دوسرے فریق کو پینچ سکتا ہو۔ بیدوہ دو بنیاوس تھی جن پرمغرب میں غیر جانب داری کا تصور استوار کیا گیا۔اس میں سرے سے عدل و انصاف کے تقاضوں کا کوئی ذکر نہیں آتا۔ دونوں متحارب ریاستوں میں کون ظالم ہے اور کون مظلوم، کون حق پر ہے اور کون باطل ہے، یہ طے کرنا یا اس بحث میں پڑنا غیر جانب دار ریاست کا دروس مناس مالانکہ یہ بلاواسطه ظالم کی مدوکرنے کے مترادف ہے، جس کے دروناک مناظر آج مسلمان بوسنیااور چیچنیا میں شب وروز دیکھ رہے ہیں۔اس کے مقابلے میں (جبیبا کہ ہم ابھی دیکھیں گے) قرآن پاک میں جو ہدایات دی گئیں ان میں غیر جانب دار فریقوں کے ساتھ نہ صرف پر امن بقائے باہمی کا اصول دیا گیا بلکدان کے ساتھ عدل وانصاف کے عالم گیرابدی اصول کے مطابق اقدامات کرنے اور انسانیت کی فلاح و بہود کے کام کرنے کی ہدایات بھی دی سنن \_مزید برآ ن قرآن باک کی مشہور اور عام اصطلاح ' بو " کے اصول کے مطابق ان سے معاملہ کرنے کی ترغیب بھی دی گئی۔

آج کل غیر جانب داری کے تصور کو ناہرین قانون نے دوقسموں میں تقلیم کیا سیجھی اوران کا خیال ہے کہ پہلی بارانہوں نے ہی دنیا کواس تقلیم سے متعارف کرایا ہے۔ ایک کمل غیر جانب داری اور دوسرے شبہ غیر جانب داری یا نیم غیر جانب داری کا نیم غیر جانب داری ہے کہ وہ ریاست کمل طور پر غیر جانب دارنہیں ہوتی الیکن اس صدتک وہ ضرور غیر جانب دار رہتی ہے کہ وہ کسی ایک فریق کوح بی مدوشائل ہے، چاہوہ بالواسطہ کسی ایک فریق کوح بی مدوفراہم نہ کر ہے۔ اس میں ہوشم کی حربی مددشائل ہے، چاہوہ بالواسطہ ہو یا بلاواسطہ اس میں میر بھی شامل ہے کہ وہ کسی فریق کی فوج کوگز رگاہ بھی فراہم نہ کر ہے۔ لیکن اس کے علاوہ دوسری نوعیت کی مدداور تعاون وہ فراہم کرسکتی ہے، چاہے وہ مدد آگے چل کرحربی اقدامات میں معاونت ہی کیوں نہ ہو۔

جب ہم اسلام کے تصور غیر جانب داری کی بات کرتے ہیں تو سب سے پہلے ہمیں اس غلطہٰی کا از الدکر دینا چاہیے جو بہت سے مغربی مصنفین نے جان بو جھ کر پیدا کی ہے اور آج بھی پیدا کی جار ہی ہے۔ کہا یہ جاتا ہے کہ اسلام میں کثیر العناصر معاشرے کا کوئی تصور موجو ذہیں ہے۔ لین اسلام کی Pluralistic Society کا تصوراین اندرنہیں رکھتا۔ بلکه ان حضرات کے خیال میں اسلام اینے فکر وعمل اور تاریخی تجربے کے اعتبار سے ایک خالص یک عضری معاشرہ Monolithic Society رکھتا ہے جس میں صرف ایک قوم اور ایک احت یائی جاتی ہے، اور دوسرے تمام لوگ اس کے ماتحت ہوتے ہیں جنہیں کوئی آ زاد اور خود مختار حیثیت حاصل نہیں ہوتی ہے۔لیکن اس سے قبل کی گفتگوؤں سے بڑی حد تک بدا ندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اسلام کے بارے میں بیتا تر خاصامنفی اور بہت حد تک غلط فہی (دانستہ یا نادانستہ) بریمی ہے۔اس وال کا کہ كيااسلام كنظام ميس كسي كثير العناصر معاشر كي مخوائش بي؟ دو پهلوون سے جائز ه ليا جاسكتا ہے: ا۔ایک پہلوتو ہے ہے کہ اسلامی ریاست کے اندر اسلام کے علاوہ دوہرے مذاہب و نظریات کے ماننے والوں کو کس حد تک حقوق ومراعات حاصل ہیں۔اس کے بارے میں تفصیل سے تفتگو کی جا چکی ہے۔ ہم نے ویکھا کہ اسلام نے اہل ذمہ اور دوسرے غیرمسلم افراد کوایے معاشرے میں کیا کیا مراعات وی ہیں -رسول الله صلی الله علیه وسلم نے غیرمسلموں کے ساتھ جو esturdubool

معاہدے کیے ان میں غیر مسلموں کو کیا کیا حقق دیے گئے اور کیا کیا مراعات دی تکئیں۔ پھر آپ (صلی الله علیہ وسلم) نے ان حقق و مراعات کا کیسے تحفظ فر مایا اور ان کو ان حقوق کے تحفظ کے لیے کیا کیا حیانتیں ویں۔ پھر فقہائے اسلام نے کس طرح ان کے ندہجی اور ویگر حقوق کی تفصیلات مدون کیس اور ائمہ اسلام نے کس طرح حکمر انوں کے خلاف کھڑے ہوکران حقوق کو منوایا۔

۲۔ اس کا دوسر اپہلویہ ہے کہ اسلامی ریاست کی حدود سے باہر بین الاقوامی سطح پر اسلامی ریاست دوسری الیں ریاستوں کا وجود کھلے ول سے سلیم کرتی ہے جواسلام کے علاوہ کسی اور نہ جب یا تصور پر بنی نہ جب کی پیرد کار ہوں جن کا نظام قانون اور وستور اسلام کے علاوہ کسی اور نہ جب یا تصور پر بنی ہوا در ان کے ساتھ اسلامی ریاست کا تعلق ایک پرامن اور مسلسل بقائے باہمی کا ہو۔

اس سوال پر جب ہم قرآن پاک کی روشی میں غور کرتے ہیں تو پتا ہے کہ قرآن پاک نے ایک عوی اور اصولی ہدایت مسلمانوں کودی ہے اور وہ ہدایت بیہ ہے کہ بین الاقوا میں سطح پر جن قو موں سے تعلقات قائم کیے جا کیں وہ شہری ریاستیں ہوں، قبائل ہوں، یا آج کل کے دور کی بروی بریان تعلقات کواس اصول کی بنا پر قائم کیا جائے گا جو سورة محقد میں بیان کیا گیا ہے۔ اس سورہ میں بتایا گیا ہے کہ دوستانہ بین الاقوا می اور بین الملکی تعلقات کے نقط نظر سے غیر مسلموں کو دو زمروں میں تقدیم کیا جا سکتا ہے۔ کا فین اور غیر خالفین ۔ یہاں مخالفین سے مراد وہ غیر مسلموں کو دو جنہوں نے مسلمانوں کو اللہ دہ مسلمانوں کو اللہ دی مسلمانوں کو اللہ دی مسلمانوں پر جنگیں مسلط کی ہون، ان کے جان و مال کو جاہ و ہر باد کیا ہو، ان کی عزشی سے نکالا ہو، مسلمانوں پر جنگیں مسلط کی ہون، ان کے جان و مال کو جاہ و ہر باد کیا ہو، ان کی عزشی منان انسانیت سے دوئی اور پر امن بقائے باہمی کی بات کرنا منان قت اور بے غیر تی کے سوال کو متان اسان میں پوشیا کے سربوں اور بر مان نقت اور بے غیر تی کے سول کی مثال اس خمن میں دی جا گئی ہوں۔ ایک گروہ تو ہے۔

دوسراگروہ غیر خالفین کا ہے۔غیر خالفین سے مراد غیر مسلموں کا وہ گروہ ہے جنہوں نے مسلمانوں کو گھروں سے نہیں نکالا ، نہ مسلمانوں کو پریشان کیا ، نہان کے دین کے سلسلے میں رخند ڈالا Joress.co

اور نہ مسلمانوں ہے اس انداز کی دشمنیاں کیں جیسی آج سرب فوجی اورعوام کررہے ہیں، یہ دوسرا الروه ہے جس کے بارے میں قرآن یاک کی واضح ہدایات یہ ہیں: کا یَنَهٰ کُمُ اللّٰهُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمُ يُقَاتِلُوْكُمُ فِي الدِّيْنِ وَلَمُ يُخُرِجُوْكُمُ مِّنُ دِيَارِكُمُ اَنُ تَبَرُّوُهُمُ وَتُقْسِطُوا ٓ الْيُهِمُ (الممتحة ٨:١٠) جن لوگوں نے دین کے معاملے میں تمہیں پریشان نہیں کیا اورتم سے مقاتلہ و ً مقابلہ نہیں کیا جہیں تمہارے گھروں ہے نہیں نکالا اللہ تعالیٰتم کواس ہے نہیں روکتا کہتم ان ہے ''بر'' کا معاملہ رکھو، لینی نیکی کرواوران کے ساتھ عدل وانصاف کے ساتھ معاملہ کرو۔ان کے ساتھ جوبہتر ہے بہتر معاملہ کرنا جا ہووہ کرو۔

"بر" قرآن یاک کی ایک جامع اور معروف اصطلاح ہے جس میں معاشرتی بھلائیوں کا ایک ایسا جامع نقشہ دیا گیا ہے، جس میں رفاہی معاشرے کے سارے بہاوشامل ہیں۔سورہ بقرہ میں ایک جگہ اس'' بر' کے بہت سے پہلوذ کر کیے گئے ہیں: لَیْسَ الْبِرَّ اَنُ تُولُوْا وُجُوُهَكُمُ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرُّ مَنُ امَنَ باللَّهِ وَالْيَوْم ٱلاخِرِوَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ. وَ إِنِّي الْمَالَ عَلَى حُرِّبِهِ ذَوِى الْقُرُبَى وَالْيَتَلَمَى وَالْمَسْكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيلُ وَالسَّآئِلِيْنَ وَفِي الرَّقَابِ. وَ أَقَامَ الصَّلْوةَ وَاتَى الزَّكُوةَ. وَالْمُوْفُونَ بِعَهْدِهِمُ إِذَا عَهَدُوا. وَالصَّبِرِيْنَ فِي الْبَاْسَآءِ وَالضَّرَّآءِ وَ حِيْنَ الْبَائس (البقرة ۲: ۱۷۷)اس آیت ہے صاف پتا چلتا ہے کہ معاشر تی سطح پرانسانوں کی فلاح و بہود کے تمام اقدامات''بر' میں شامل ہیں ۔انسانوں کی زندگی کو بنانے اور سنوارنے کے سارے اعمال اورانسانوں کی عمومی خدمت انجام دینا بیسب با تنیں سورۂ بقرہ کی اس آبیت کی روشنی میں '' بر'' کی مختلف صورتیں ہیں۔

ایک بنیادی اصول تو قرآن پاک نے یہ بیان کیا کیکن اس کے بارے میں کہا جاسکتا ہے کہ اس اصول کی عملی تغییر مشکل اور تطبیق نا قابل عمل ہے۔ اس لیے کہ ندکورہ بالاشرائط پر بوری اترنے والی غیرمسلم ریاستیں کم ہوں گی۔لیکن ایباسمجھنا درست نہیں ہے۔اس لیے کہ نظری پہلو کے علاوہ عملاً بھی تاریخ اسلام میں اس کی مثالیں بہت ہیں ۔صدر اسلام میں مسلمانوں کے جن لوگوں سے تعلقات رہے اور جن اقوام سے لین دین ہواان میں سے متعددا قوام اور ممالک ایسے تھے جن سے اس نوعیت کے تعلقات قائم ہوئے۔ تاہم اگر بالفرض کوئی الیی قوم نہ بھی ہواور مسلمانوں کے تعلقات اس ضمن میں دیگرا قوام سے محاربہ ہی کے رہے ہوں تو وہاں بھی بیاصول صاف طور پر کار فرماد یکھا جاسکتا ہے، جیسا کہ نجران کے عیسائیوں کے ساتھ، مکہ کے قریشیوں کے ساتھ اور آزری ایرانیوں اور مصر کے قبطیوں کے ساتھ ہوتا رہا۔ علی ہذا القیاس دوسری بہت سے اقوام سے آغاز میں بہی کوشش کی گئی کہ تعلقات کی نوعیت عدم محاربہ اور عدم مداخلت پر ہنی ہو، اسلامی دعوت کی نشرواشاعت میں رکاوٹ نہ ہواوروہ کی جنگی معالمے میں مسلمانوں کے کھلے دیمن کا ساتھ ضد دیں۔ قرب و جوارکے در جنوں قبائل سے (جواس زمانے کے لحاظ سے شہری ریاستوں کی حیثیت کے حال سے شہری ریاستوں کی حیثیت کے حال سے (ایر معاہدے کیے گئے۔

اس معالمے میں جن قوموں کے ساتھ مسلمانوں کے تعلقات کار بے کے رہے، ان کے کہا ایک ایک مرحلہ ایسا چیش آسکتا ہے کہ کار بہر نے والے کار بے سے الگ ہوجا کیں اور واقعی ایک ایسا تعلق قائم ہوجا ہے جس کو پرامن تعلقات کے دور کی ابتدا کہا جا سکے ۔ اس صورت میں معاہدوں کے ذریعے غیر جانب داری کی صورت پیدا کی جاستی ہے۔ اس امکان کی طرف قرآن پاک کی سورہ نساء کی آیات میں اشارہ ملتا ہے۔ اس ضمن میں قرآن پاک نے اس کے لیے اعتزال کا لفظ استعال کیا ہے جس کے معنی الگ ہوجانے کے ہیں، ارشاد ہوتا ہے: فَانِ اغْتَرَا لُو کُمُ مُ فَلَمُ کُفُوا اِلَدُکُمُ السَّلَمَ فَمَاجَعَلَ اللَّهُ لَکُمُ عَلَیْهِمُ اعْتَرَا لُو کُمُ مُ فَلَمُ کُمُ مَ اللَّهُ لَکُمُ عَلَیْهِمُ السَّلَمَ فَمَاجَعَلَ اللَّهُ لَکُمُ عَلَیْهِمُ مَسِیلًا (النساء ۲۰۰۳) لیعنی اگر اور تہاری اور تہاری اور تہارے دشمنوں کے درمیان ہونے والی کش کمش سے الگ ہوجا کیں اور تم ہاری اور تہارے دائمہارے دشمنوں کے درمیان ہونے والی کش کمش سے الگ ہوجا کیں اور تم ہے جنگ نہ کریں اور تہارے ساتھ مسالمہ درمیان ہونے والی کش کمش سے الگ ہوجا کیں اور تم ہے جنگ نہ کریں اور تہارے ساتھ مسالمہ (باہمی امن وسلاتی) کی تعلقات رکھیں تو بھر اللہ کا فیصلہ یہ ہے کہ فیصلہ کیا ویک نے تاسلسلہ بیان میں یہ ہے کہا گروہ تہارے اور تہارے دشمنوں کے باہمی میں وسلاتی کی تاسلسلہ بیان میں یہ ہے کہا گروہ تہارے اور تہارے دشمنوں کے باہمی آبیت سورہ نساء ہی کاس سلسلہ بیان میں یہ ہے کہا گروہ تہارے اور تہارے دشمنوں کے باہمی آبیت سورہ نساء ہی کاس سلسلہ بیان میں یہ ہے کہا گروہ تہارے اور تہارے دشمنوں کے باہمی

محارب سے الگ نہ ہوں اور تمہارے ساتھ سلامتی کے تعلقات قائم کرنے کی پیشکش نہ کریں اور حکول کے بیشکش نہ کریں اور ک لڑائی سے ہاتھ نہ کھینچیں تو پھران سے جنگ کرواور جیسے اور جہاں موقع ملے ان کو کیفر کر دار تک پہنچاؤ۔ ان لوگوں کے خلاف لڑنے کے لیے تمہیں کھلی اجازت مشلطانا مُبینیا (النساء ۱۹:۱۴) حاصل ہے۔'' سلطان مبین' کے معنی متر جمین قرآن نے کھلی سند، صرح اجازت، صاف گرفت، صاف جمت وغیرہ کے کیے ہیں جس سے یہی چا چاتا ہے کہ اس صورت میں ایسے لوگوں سے جنگ کرنے کی کھلی اور کھل اجازت ہے۔

اس پورےسلسلہ بیان میں اعترال کا لفظ دومر تبہ استعال ہوا ہے اور دونوں جگہ دو متحارب فریقین کے درمیان غیر جانب داری کے مفہوم میں آیا ہے۔اس کی بنیاد پر یہ اصول بن گیا کہ اگرکوئی ریاست مسلمانوں کے بارے میں غیر جانب دار رہنا چاہتی ہو، یعنی مسلمانوں کے اور علی نے کہ دو غیر مسلموں کے محاربے میں الگ رہنا چاہتی ہوتو وہ ان تین شرا لکا کے ساتھ رہ سکتی ہے کہ دو مسلمانوں سے جنگ نہ کرے، مسلمانوں کے دھنوں سے الگ رہے اور مسلمانوں کے ساتھ پرامن تعلقات رکھے۔ ایک چوتی شرط جوخود بخو دمقدر ( Understood) ہے جس کے بارے میں دوسری نصوص میں واضح ہدایات ہیں وہ یہ کہ اس انتظام سے اسلام اور کلمۃ اللہ کی سر بلندی پر زدنہ پڑے اور اسلام اور مسلمانوں کے وقار پر حرف نہ آئے۔اگر بیشرا لکا پوری ہوں تو بلندی پر زدنہ پڑے اور اسلام اور مسلمانوں کے وقار پر حرف نہ آئے۔اگر بیشرا لکا پوری ہوں تو بھران چیزوں کی یا بندی طور میں گا۔

یہ وہ وو بنیادی آیات ہیں جن سے فقہائے کرام نے غیر جانب داری کے اصول کی بابت استدلال کیا ہے۔ ان آیات کے ساتھ ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دور کے متعدو واقعات اور آپ کے کیے ہوئے کئی معاہدے ایسے ہیں جن سے بین الاقوای تعلقات میں غیر جانب داری کی مزید تفصیلات ملتی ہیں اور جن کو انہی احکام و نظائر کی بنیا دقر اردیتے ہوئے فقہائے کرام نے بین الاقوای قوا نین اور تعلقات کے باب میں غیر جانب داری کے دیگر احکام مرتب کے ہیں۔ قدیم فقہائے اسلام میں سے جن حضرات نے اس موضوع پر تفصیل سے کھا ہے انہوں نے جواصول وضع کیے ہیں ان سے بتا چلتا ہے کہ اسلامی ریاست غیر جانب داری کے باب میں

کن کن اعتبارات(Considerations) کو پیش نظرر کھے گی اور کن کن اصولوں برکار بند ہو كى\_اسليل مين جب اعتزال كالفظ احاديث مين الأش كيا جائة بتاجلنا ي كراحاديث مين بھی پیلفظ ای اصطلاحی معنی میں استعمال ہوا ہے۔ یعنی دومتحارب فریقوں کے مابین کسی تیسرے فریق کی پوزیشن اوراس کے تعلقات کی نوعیت الیی ہونا کہاس کو متحار بین کے آپس کے جھگڑے ے کوئی سروکار نہ ہو۔ سنن ابو داؤد ش ابواب الفتن والملاحم اورحدیث کی دوسری کتابوں میں اس مضمون کی بہت می احادیث ہیں کہ مسلمانوں میں فتنے اوراختلا فات ہول گے اور امت کو بے شارفتنوں کا سامنا کر نابڑے گا۔ فتنوں کے اس دور میں آپ نے ان لوگول کے طرز عمل کو پیند بدگی کی سندعطا فر مائی جومسلمانوں کے آپس کے ان محاربوں سے الگ رہیں گے اور دونوں میں ہے کسی ایک فریق کا ساتھ نددیں گے۔ بیلی ای غیر جانب داری کی ایک قتم ہے جس کے لیے قر آن مجید میں اعتز ال کالفظ استعال فر مایا گیا ہے۔ یہاں ندمبی اور سیاسی نوعیت کے جو اندرونی اختلا فات ہوں انہیں بھی اعتز ال لینی غیر جانب داری قر اردیا گیااوراس کوایک ثبت اور قابل قبول رویے کے طور پر ذکر کیا گیا۔ یہی دجہ ہے کہ متعدد کیار صحابہ مثلًا حضرت سعد بن الی وقاص اور عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنبم نے اس طرح کے اختلا فات اور فتنوں کے دور میں غيرحانب داري كاروبها ختباركمايه

تاہم اس سے پہلے ایک اور مثال غیر جانب داری کی ملتی ہے جو ہماری اس گفتگو کے سیاق وسباق ہیں ان مثالوں سے زیادہ اہم معلوم ہوتی ہے۔ سے ویا ایک مسلم ایڈ مشریشن کی غیر جانب داری کی مثال ہے مسلح حدیبیکا واقعہ ہمارے سامنے ہے کہ جب وہاں طویل گفت وشنید کے بعد معاہدہ لکھا جاچکا تو اس میں ایک شرط ہے بھی تھی کہ کوئی مسلمان جو مجے سے مدینے چلا جائے گا اور اگر کوئی فخص مدینے سے مکہ والی آیا تو اس خوائی کر دیا جائے گا اور اگر کوئی فخص مدینے سے مکہ والی آیا تو اس خوائی میں منہ والی تا ہو اس کے حواہش مند دونو جوان صحابیوں ابو جندل اور ابو بھیرکورسول اللہ صلی الشعلیہ وسلم نے ساتھ لے جانے سے معذرت کر دی اور مکہ والی کر دیا۔ اور اس معاہدے کی روسے آئییں تھم دیا کہ مکہ والی جانے سے معذرت کر دی اور مکہ والی کر دیا۔ اور اس معاہدے کی روسے آئییں تھم دیا کہ مکہ والی کہ مکہ والی کہ میں ایک مکہ والی کہ معاملات کی دو سے آئیں تھی کہ میں مکہ والی کہ مکہ والی کو کہ مکہ والی کہ مکہ والی کہ مکہ والی کو کہ مکہ والی کہ والی کہ والی کہ والی کی کہ والی کہ

کیلے جا کین ۔اگر چہ بعض صحابہ کرام ؓ کوان حضرات کا بوں بےسہارا چھوڑ اجانا خاصا گراں مح ہوا تھا۔ پھر جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم اس معاہدے کے بعد واپس مدینة تشریف لے گئے تو ابوبصیربھی کفار مکہ سے بھاگ کر مدینہ آ گئے ۔ پیچھے کچھاوگ مکہ سے ان کو لینے آ گئے ۔حضور علیہ السلام نے حسب معاہدہ یہاں سے بھی انہیں واپس کر دیا۔ لیکن ابوبصیر نے مکہ واپسی کے دوران ان دونوں میں سے ایک گوتل کر دیا اور دوسرا فرار ہو گیا۔اب ابوبصیر نے مکداور مدینہ کے درمیان ا یک جگہ کواپنامسکن بنالیا۔اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ کے سے جوشخص بھی مسلمان ہو کرفرار ہوتا وہ ابوبصیر ا کے باں آ جاتا۔ اس طرح کافی افراد اکٹھے ہو گئے، اب انہوں نے قریش کمدے خلاف کارروا ئیاں شروع کر دیں۔ان کارروائیوں کارسول الدصلی اللہ علیہ دسلم کوعلم ہوتا رہا کیکن آ پ نے ان میں کوئی مداخلت نہ فرمائی۔ بیاتو کہنا مشکل ہے کہ ابوبصیر کا بیگروہ اور ان کا بیاعلاقہ کوئی حچوثی می ریاست تقی، ہم یہ بھی نہیں کہہ کیے کہ بیکوئی خودمختار علاقہ تھا۔لیکن ہم بیضرور کہہ سکتے میں کہ بیآ زاداورخودمختارگروہ تھا جو بہر حال مدینے کی ریاست کاشہری نہیں تھا۔ کے کی شہریت کو بيلوگ ترك (Repudiate) كريك تق فتها كي اصطلاح بين ان كو منعه يعني ايك قابل ذ کرسیاس تائیداور عسکری قوت حاصل تقی جوان کی این قوت تقی اوروه اس قوت کی بنایرا پنا د فاع خود کرسکتے تھے۔انہوں نے کفار مکد کی اقتصادی ٹاکہ ہندی کردی۔لیکن مدینہ منورہ سے مسلمانوں نے انہیں کوئی مدنہیں دی۔اس طرح دونوں کے محاربہ میں مدینے کی اسلامی ریاست غیرجانب داررى

ان تمام مثالوں اور نصوص سے یہ بات پورے طور پر واضح ہو جاتی ہے کہ غیر جانب داری کا ایک نصور اسلام میں موجود ہے جس کو بنیاد بنا کر دور جدید کے نے مسائل و معاملات کے لیے نفصیلی احکام مرتب کیے جاسکتے ہیں۔ خاص طور پر سلم اقلیتوں اور گروہوں کے معاسلے ہیں ان مثالوں اور بالحضوص ابو بصیری مثال سے بڑی رہنمائی ملتی ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا بیطرز عمل قرآن پاک کے اس اصول کے مین مطابق تھا: اِلَّا عَلٰی قَوْمِ بَیْنَکُمْ وَبَیْنَهُمْ مِیْفَاقْ (الانفال ۲۰۸۷) ( یعنی تم الی کسی توم کے خلاف مسلم اقلیت کی مدن ہیں کر سکتے۔ جس سے تہارا والانفال ۲۰۱۸) ( یعنی تم الی کسی توم کے خلاف مسلم اقلیت کی مدن ہیں کر سکتے۔ جس سے تہارا

معاہدہ موجود ہو۔ )اس دافتے سے بی بھی پتا چلا کداگر کسی معاہد غیر مسلم ملک میں کوئی مسلم نظیم اپنی آزادی کی مسلح جدد جہد کرے تو پڑوس کی اسلامی ریاست غیر جانب دارر ہے گی۔

مسلمان فقہانے بین الاتوای تعلقات کے جوتفصیلی احکام مرتب کیے اس کی رو ہے انہوں نے یوری دنیا کومسلمانوں ہے اس کے تعلق اور اس کی نوعیت کے حوالے ہے مختلف خطوں میں تقسیم کیا ہے۔ایک تقسیم وہ ہے جوامام ابوصنیفہ ؓ نے کی جس میں انہوں نے پوری دنیا کو دوحصوں میں تقتیم کیا۔ ایک دارالاسلام اور دوسرا دارالحرب۔ امام ابوصیفیدی تقییم اس لحاظ سے ہے کہ دارالاسلام ہے مرادوہ علاقہ ہے کہ جہال مسلم اکثریت ہو، اس کو وہاں اقتد ارحاصل ہواور وہاں احکام اسلام نافذ ہوں اور جہاں ان میں سے ایک شرط مفقود ہوگی وہ دارالحرب ہوگا۔اس تقسیم کے متیج میں مسلمانوں کے قرب وجوار میں جوممالک تصان سب کودار الحرب کہا گیا ،اس لیے کہ ان میں سے قریب قریب سجی سے مملاً جنگ جاری تھی۔ (مثلاً رومی قریبی ہمسائے تھے اور ان سے جنگ جاری تھی مصرے قبطیوں سے جنگ جاری تھی سپین میں قشتالیوں سے جنگ جاری تھی ) اس لیے فقہائے اسلام میں سے بہت سے حضرات نے اصول بیقرار دیا کہ مسلمان اورغیرمسلم ك ورميان تعلقات ك باب مي اصل جنگ ب: الاصل في علاقات المسلمين بالكفار المحوب ليكن اس كامتصد صرف يرتها كرچونكدان سے بالفعل حالت جنگ قائم ب، لہذاان کی طرف ہے کسی بھی وقت جملہ ہوسکتا ہے۔اس لیےان سے عافل ندر ہنا چاہیے بلکہ ہرلحہ جنگ کے لیے تیار بہا جا ہے۔اس کے مقابلے میں بعض نقبانے بیکہا کہ اصل یہ ہے کہ تعلقات یرامن ہوں اور حالت جنگ ایک عارضی کیفیت ہے۔ اول الذکر حضرات نے حکمت عملی کے پیش نظراورمسلمانوں کو متحرک رکھنے کی نیت سے جب غور کیا تو محسوس کیا کہ جنگ مسلسل چلی آ رہی ہے۔لہذا انہوں نے قرار دیا کہ حالت جنگ ہی مسلمانوں کے درمیان اصل ہے اور امن ایک عارضی کیفیت ہے۔ جیسا کہوہ فی الواقع تھی بھی۔ان حضرات نے جنگ کواصل اس لیے قرار دیا کہ سلمان تو بلا جواز جنگ کے قائل ہی نہیں ہیں، اور جنگ ہمیشہ غیر مسلموں ہی کی طرف سے ملط کی جاتی رہی ہے، اس لیے یہی اصل ہے۔ تاریخ سے بھی یہی بتا چاتا ہے کہ جب بھی مسلمانوں اورغیرمسلموں کے درمیان جنگ ہوئی وہ غیرمسلموں کی آغاز کر دہ اوران کی مسلط کر دہ تھی ،اس لیے جن فقہائے کرام نے جنگ کواصل قرار دیاانہوں نے بھی پیھم اس لیے لگایا کہاس جنگ کی ابتدا ہمیشہ غیرمسلموں کی طرف ہے ہوتی ہے۔

یہ نقطہ نظرامام ابوحنیفہ اوران کے ساتھیوں کا ہی نہیں بلکہ بعض دوسر مے مفکرین ان ہے قبل بھی اس نقط نظر کے حامل رہے ہیں۔ یہ بات امام صاحب سے ایک ہزار سال قبل افلاطون نے بھی کہی ہے کہ تعلقات کی نوعیت متمدن اور غیر متمدن دنیا میں جنگ ہے، اور متمدن دنیا کا میہ فرض نے کہوہ غیرمتمدن دنیا کے خلاف مسلسل مار دھاڑا در جنگ وجدال جاری رکھے اوران کواپنی پیروی پر مجبور کرے۔ای طرح کے تصورات دیگرا توام میں بھی موجود رہے ہیں۔جن فقہائے کرام نے تعلقات میں اصل جنگ کوقرار دیا ہےوہ اس کے تین تصورات یا نتائج بیان کرتے ہیں اور ان تینوں تصورات سے تین علیحدہ علیحدہ احکام نکلتے ہیں جن کی بیروی مسلم حکمرانوں کو کرنا عیاہے۔اگر نظر ریدیہ ہے کہ مسلمان دوسروں سے نظری طور پر برسر جنگ رہے جیاہے، وہ جنگ عملی طور پر بچاس سال تک نہ ہو، گویا ہڑگا می صالت کا نفاذ بر قرار رہے کہ کسی ونت بھی جنگ چھڑ سکتی ہے تواس صورت میں مسلمان دخمن کے مقابلے میں کوئی مستقل عدم جنگ کی پالیسی نہیں اپنا کتے ۔ ووسرا نقاضا پیہے کم مخض مختاط ہونا کافی نہیں بلکہ اس کے لیے تیاری کی ضرورت بھی ہے،اگر دشمن یرامن تعلقات کواچا تک ختم کر کے برسر پیکار ہوجائے اور بیخطرہ ہمہونت موجود ہوتواس کے لیے تَكُم ب : وَأَعِدُوا لَهُمْ مَّا استَطَعُتُمُ مِّنُ قُوَّةٍ (الانفال ١٠:٨) قرآن مجيد كابيكم الى صورت حال کے لیے ہے۔ یہ م ہے ہی اس لیے کہ دشمن اسلام ہمیشہ مسلمانوں کے رعب ودبد بے کا شکار ربے۔ تُرُهِبُوْنَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّ كُمُ (الانفال ٢٠:٨) كُمِّمَ الين اورالله كو تُمنول كواور جو آنے والے ہیں جن کوتم نہیں جانتے ان کورعب وخوف(Deterrence) کی کیفیت میں ر کھوتا کرتہاراوشن اسلام کے راہتے میں رکاوٹ ندین سکے اورمسلمانوں پر جنگ مسلط ندکر سکے۔ تیسری چیزیہ ہے کہ سلمانوں کو متحرک اور سرگرم رکھنے کے لیے ادرایک عام مسلمان کے جذبہ جہاد وقمال کوزندہ رکھنے کے لیے کہوہ نظری طور پر جنگ کے لیے تیار رہے ایسا تصور نا گزیر ہے۔اگر

نظری طور پرالیها کیا جاتار ہے تو مسلمانوں کو یہ بتایا جائے گا کہ انہوں نے بالآخر دشمن کے خلاف جنگ کرنا ہے۔ بیاسی وقت ہوسکتا ہے کہ جب تعلقات میں اصل جنگ ہوا ور نو وارپیکٹ (معاہدہ عدم جنگ)عارضی ہو۔ درمیان میں جو بظاہرامن کا وقفہ ہے ریم بھی ہوسکتا ہے اور زیادہ بھی۔

ستقسیم تو وہ ہے جوالم ابوحنیفہ اور ان کے ساتھیوں کی کی ہوئی ہے اور اس تصور کی بنیا د

پر وہ دنیا کو دار الاسلام اور دار الحرب میں تقسیم کرتے ہیں، البذا ہر وہ علاقہ جس سے مسلمانوں کے

تعلقات پر امن ہوں، وہاں اسلامی ریاست کی بالا دی کوشلیم کیا جا تا ہوا در وہاں اسلامی ریاست کا

سکہ چلتا ہوتو وہ امام ابوحنیفہ کی تعریف کی رو سے دار الاسلام اور دوسر سے اشکہ کی تعریف کی رو سے

دار اصلح ہے۔ اگر وہاں اسلامی شریعت کو بالا دی عاصل نہیں یا اسلامی سٹیٹ کی سیاسی برتری کو

دار اصلح ہے۔ اگر وہاں اسلامی شریعت کو بالا دی عاصل نہیں کیا اسلامی سٹیٹ کی سیاسی برتری کو

نشلیم نہیں کیا جاتا تو وہ دار الحرب ہے۔ اس لیے امام صاحب کے زدیک دار العہدیا دار الصلح کوئی

منفر دیا مستقل علاقہ نہیں ہے بلکہ دار الاسلام یا دار الحرب ہی کا ایک حصہ ہے۔

اس کے مقالبے میں امام شافعی اور کئی دیگر فقہا کا نقطہ نظریہ ہے کہ پوری دنیا تین حصوں میں منقسم ہے:

ا ایک دارالاسلام- دارالاسلام وه علاقه ہے جہاں اسلام کی بالادتی ہو۔

۲۔ دوسرا دارالحرب یا وارالکفر ، جہاں مسلمانوں کا قانون نہ چلتا ہواور وہاں غیر مسلموں کی بالا دیتی ہواور وہاں اسلامی ریاست کی سیاسی برتر کی تسلیم نہ کی جاتی ہو۔

۳۔ تیسرا دارالعہد یا دارالصلح ، جہال مسلمانوں کے ساتھ تعلقات خوش گوار اور پرامن ہوں اور جن سے سنفتل میں کمی فتم کی منافرت یالڑائی کا امکان نہ ہو۔

ای کے ساتھ ایک اورتھیم بھی ہے جوتمام فقہانے کی ہے۔ یہ دارالاسلام اور دارالعہد کے درمیان ایک تسم ہے جودار البنی کہلاتی ہے، یعنی وہ علاقہ جہال مسلمانوں کے باغیوں کا قبضہ ہو جائے ۔ فقہی اعتبار سے بدایک عارضی تقیم ہے، تاہم غیر جانب داری کے تعلقات ان سے بھی قائم ہو سکتے ہیں۔ ویسے دراصل باغیوں کا علاقہ بھی دارالاسلام ہی کہلائے گا کہ وہاں حکر انی مسلمانوں کی ہی ہوگی اور وہاں نفاذ احکام اسلام کا ہی ہوگا، فرق صرف یہ ہے کہ بیروہ علاقہ ہے جو

باغیوں نے اپنے قبضے میں لے لیا ہے۔ پہلے عرض کیا گیا تھا کہ ایسے سلمانوں کا گروہ جوشر ایعت کے کسی تھم کی تاویل کی بناپر اسلامی ریاست سے علیحدہ ہوگیا ہواور جس کے پاس اپنی ایک مستقل سیا کی اور عسکری قوت ہواور وہ کسی علاقے پر قابض ہوکر اپنا الگ نظم قائم کر لیں ، ایسے علاقے کو دار البغی اور وہاں کے باشندوں کو اہل البغی کا نام دیا گیا ہے۔ ان لوگوں سے تعلقات کا ایک الگ قانون ہے جس کی تفصیلات فقہائے کرام نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے طرز عمل سے اخذ کی جانب دار البغی میں بعض او قات غیر جانبدار علاقے بھی بن سکتے ہیں اور ان سے مسلمانوں کا ایک عارضی پر امن بقائے باہمی کا معاہدہ بھی ہوسکتا ہے۔ ماضی میں ایک مثالیں موجود ہیں ۔ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے دور خلافت میں خوارج کے ساتھ ان کے تعلقات اس معاسلے میں بہت سے رضی اللہ تعالی عنہ کے دور خلافت میں خوارج کے ساتھ ان کے تعلقات اس معاسلے میں بہت سے نظار فراہم کرتے ہیں ، اور دار البغی اور دار الحرب کے فرق کو ان کے جداگا ندا دکام کے لحاظ سے ممیز کرتے ہیں۔

دوسری طرف امام شافی جس علاقے کودارالسلے کہتے ہیں، یہ وہ علاقہ ہے جس سے مسلمانوں کا کوئی پرامن بقائے باہمی کا معاہدہ ہوا ہو یا مسلمانوں کے ساتھان کے تعلقات پرامن ہوں، وہاں رہنے والے مسلمانوں کوائے دین پڑمل کرنے اور اس کی دعوت دیے کی کھئی آزادی ہوا واران کے لوگوں کو عام مسلمانوں کے ساتھ میل جول کی عام اجازت ہو۔ اس سلطے میں امام شافعی اور ان کے رفقا عہد نبوی میں نجوان کے علاقے کی مثال بیان کرتے ہیں۔ نجوان کا علاقہ عیسائی اکثریت کا علاقہ تھا۔ حضور علیہ السلام نے ان سے معاہدہ کیا اور اس معاہدے کے نتیج میں مقامی طور پر انہیں خود مخاری دی گئی۔ ان کے تمام ادارے اس طرح قائم رہے، ان کا فدہبی نظام منا میں سابقہ ڈگر پر باقی مقامی طور پر انہیں خود مخاری دی گئی۔ ان کے تمام ادارے اس طرح تا تم رہے، ان کا فدہبی نظام اپنی سابقہ ڈگر پر باقی رہے گا۔ اس کے مقابلے میں وہ اسلامی ریاست کی عمومی بالا دی تجول کر کے اس کوخراج اداکریں سے گئی۔ اس کے مقابلے میں وہ اسلامی ریاست کی عمور کر ان سے کہ اس لیے کہ اس نے گرار دیتے ہیں۔ اس کے بھی امام ابوضیفہ اسے دار اللسلام قرار دیتے ہیں۔ اس کے بھی امام ابوضیفہ اسے دار اللسلام قرار دیتے ہیں۔ اس لیے کہ اس نے کہ اس کی بھی وہ کہ کہ اس کی مقابلے کہ کہ بی اور اسلامی ریاست کی شرائط تسلیم کر لی ہیں۔

اس طرح سے حضور علیہ السلام جب مدینہ تشریف لائے اور مدینہ منورہ میں اسلامی ریاست کی تشکیل کا کام ممل ہو گیا تو آپ نے آس پاس کے بعض قبائل سے معاہدے کیے جن میں بنوسلیم اور جہینہ نامی قبیلے نمایاں تھے ان سے دوئتی اور عدم جنگ کے معاہدے کیے۔ ایک قبیلہ تھا <sup>ج</sup>ن سے جنگ بدر کے قریب معاہدہ کیا گیا اور جس میں طے کیا گیا کہ وہ مسلمانوں پرحملہ نہ کریں گے اور مسلمان ان پرحملہ نہ کریں گے۔اگر اسلامی ریاست کسی ہیرونی طاقت کے خلاف جنگ کرے گا توبیاس کی مدد کے پابندنہ ہوں گے۔البتۃ اگر کوئی غیرمسلم طاقت مدینہ منورہ پرحملہ آ ور بوتوبیاس صورت میں مدوریں گے۔ بیروا قعباً ایک مین الاقوا می نوعیت کا معاہدہ ہے جس میں ایک مسلم ریاست نے دوسری آزاد ریاست سے برابری کی سطح پر تعلقات قائم کیے ہیں اور بیہ انظام سنہ جری ہے کم از کم سنہ جری تک قائم رہا، تا آ کلدسنہ جری میں اپی مرضی سے مدیند منورہ آ کر پورے قبیلے نے برضا ورغبت اسلام قبول کرلیا، اس لیے کدرسول الله صلی الله علیہ وسلم کا تھم تھا کہ جواسلام قبول کرے وہ مدینہ آ کررہائش پذیر ہوجائے ،اس طرح ان میں سے بہت ہے لوگ وہاں رہائش پذیر ہو گئے لیکن اجماعی طور پر اسلام قبول کرنے والے نومسلموں کو مدینہ آنے کا پابنزئیں کیا گیا تھا۔ بیرست جری ہے سنہ جبری تک یا پنج سال کاعرصہ ہے۔ امام شافعی کی اصطلاح میں بیددارالصلح ہے۔ یہی چیز بنوسلیم اور دیگرا یسے قبائل پر بھی منطبق ہوتی ہے۔امام شافعی نے اس ضمن میں مکہ کرمہ کی مثال بھی دی ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ جن دنوں صلح حدیدیہ ہوئی تھی اس وقت سے لے کرفتح مکہ سے چند ماہ پہلے تک مکہ مکرمہ کوغیر جانب دارعلاقہ تصور کیا جائے گا۔ اس لیے کہ اس میں اہل مکہ سے تجارت ہوتی تھی، آ مدورفت کی کلی آ زادی تھی، پر امن تعلقات کے جملہ عوامل موجود تھے بتجارتی معاملات قائم تھے، آزادی سے لین دین ہور ہاتھا۔اس طرح امام شانعی کے نزویک بیرایک غیرجانب دارعلاقه یا دارات کے تھا۔اور جب تک کہ ابوسفیان اور دیگرسر داران مکہنے اس معاہدے کی خلاف ورزی نہیں کی ،یہ داراصلح ہی شار ہوتارہا۔ تقریباً بهی کیفیت فدک کے معاطع کی ہے۔ فدک میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ایک معاہدہ فر مایا اور یہودیوں کے ساتھ بعض شرا نط ملے کیں ۔وہ اگر چیاس برابری کی بنیاد پر

تو نہ تھیں جس برابری کی بنیاد پر قریش مکہ ہے شرائط طے کی گئی تھیں، کیونکہ اس میں یہودیوں گا حیثیت بہت کزورتھی اور مسلمانوں کی حیثیت کافی مضبوط تھی لیکن اس علاقے کومفتو حدعلاقہ قرار نہیں دیا گیااور وہاں کی زمینوں کو اس طرح مکمل سرکاری ملکیت میں نہیں لیا گیا جس طرح دگرمفتو حدعلاقے لیے گئے،اس ایک اعتبار سے فدک کوشہدارا اسلے کہا جاسکتا ہے۔

لین دارالسلے اور غیر جانب دارعلاقے کی سب سے زیادہ نمایال مثالیں جوہو کئی ہیں وہ دو ہیں۔ ایک جبشہ کا علاقہ ، دوسرائز کی کا۔ جبشہ سے سلمانوں کے تعلقات ابتداسے ہی قائم ہو گئے تھے۔ اور اس کو حضور علیہ السلام نے بھی ارض عدل وقسط قرار دیا تھا۔ وہال مسلمان گئے مصد دراز تک رہے۔ وہال کی حکومت سے مدینے کے تعلقات ہمیشہ خوش گوار رہے۔ حتی کہ حضور علیہ السلام نے ہدایت فرمائی: جب تک جبشی تم پر تملہ نہ کریں تم بھی ان پر تملہ نہ کرو (دعوا الحبش ما دعو کم) ایک اور موقع پر فرمایا: جب تک وہ تم کوچھوڑے دہیں تم بھی ان کوچھوڈ کر ہیں تم بھی ان کوچھوڈ کر اور آن الحبش ما دعو کم) ایک اور موقع پر فرمایا: جب تک وہ تم کوچھوڈ نے دہیں تم بھی ان کوچھوڈ کے دہیں تا کہ جیشہ پیروی کی اور آن تک بیروی کر رہے ہیں۔ کوئی اسلامی سلطنت ایسی نہ تھی اور نہ ہے جس نے حبشہ پر حملہ کیا ہو۔ حبشہ ہیں مسلمانوں پر مظالم بھی ہوئے لیکن مسلمانوں نے بھی اس پر حملہ کیا۔ موجشہ میں مسلمانوں پر مظالم بھی ہوئے لیکن مسلمانوں نے غیر جانب داری کا کمل طور پر ثبوت سال تک حبشہ سے تعلقات نہایت اجھے رہے اور فریقین نے غیر جانب داری کا کمل طور پر ثبوت فرا ہم کیا۔

یی کیفیت اور یمی معاملہ نوبیا کا رہا ہے جوسوڈان کا ایک علاقہ ہے۔ بیا اقد عثانی ترکوں کے دور میں اسلامی ریاست کا حصر رہا۔ آج اس کا بڑا حصہ سوڈان میں شامل ہے اور غالبًا یمی وہ علاقہ ہے جس سے حضرت بلال رضی اللہ عنہ کا تعلق تھا۔ حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے دور میں جب حضرت عبداللہ بن سعد بن ابی سراح مصر کے گورز تصو آیک طویل جنگ جے میں مورضین نے '' قال کیر'' کے نام سے یاد کیا ہے، مسلمانوں اور نوبیا کے درمیان ہوئی جس میں مورضین نے '' قال کیر'' کے نام سے یاد کیا ہے، مسلمانوں اور نوبیا کے درمیان ہوئی جس میں

ا . سنن أبي داؤد: كتاب الملاحم، باب النهي عن تهييج الحبشة ١١٣:٣١١، مستلوك حاكم: كتاب الفتن والملاحم ٢:٥٠٠، مسند إمام أحمد:أحاديث رجال من أصحاب الني الني التي الذي التي التي التي التي التي ١٢:٢٥

فریقین میں ہے کسی کو بھی کامیا بی حاصل نہ ہوئی۔اس جنگ میں نوبیوں نے پیش کش کی کہ جم بقائے باہمی کے اصول رصلے کرنا جا ہتے ہیں۔ چنا نچاس پیش کش کے نتیج میں عبداللہ بن سعد بن الى سرح نے ان سے معاہدہ كرليا۔معاہدہ يتھا كەنوبى سالان خراج اداكريں كے جن ميں پچھ جانور بھی ہوں گے،اس کے مقابل مسلمان ان کوخوراک فراہم کریں گے، فریقین کے مامین آپس میں سلسلہ آ مدور فت بھی رہے گا۔ آپس میں جنگ نہ ہوگی ، اگر مسلمانوں کی کسی ہے جنگ ہوگی تو نوبیا کے لوگ کسی فریق کا ساتھ نہ دیں گے اورا گرنوبیا کسی سے برسریکار ہوتو مسلمان بھی فریقین میں ہے کسی کا ساتھ نہ دیں گے۔ بیہ معاہدہ خلیفہ ٹالث حضرت عثان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کو بھیجا گیا۔ آپ نے دیگر صحابہ کے مشورے ہے اس کو قبول کیا۔ حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کے دور میں ہونے والے اس معاہدے پر جھ سوسال تک عمل ہوتا رہا۔ اور اس طویل عرصے میں کسی فریق نے اس معاہدے کی خلاف ورزی نہ کی۔ بنوامیۃ اور بنوعباس کا دورگز رگیا، جب مصریر فاطمیوں کا قبضہ ہوا تو انہوں نے اپنے آخری وور میں اس معاہدے کی خلاف ورزی کی۔ پھر ممالیک کا دور شروع ہوا تو اس وقت اس معاہرے کی یا بندی نہ کی جاسکی۔اس کے کیا اسباب تنے بیرا یک علیحدہ اور طویل بحث ہے جواس گفتگو کے دائرہ کار سے خارج ہے۔ قصہ کوتاہ میر کہ مسلمانوں نے اسے فتح کرلیا۔اس سلسلے میں کہا جاتا ہے کہ وہاں کے اکثر لوگ مسلمان ہو گئے تھے، کچھ کا خیال ہے کہ وہاں مسلم اقلیت پرمظالم ہور ہے تھے۔ کچھ کہتے ہیں کداس جنگ کی ابتدا چند تخریب کارلوگوں نے کی۔ بہر حال یہ چھ سوسال کا طویل عرصہ اس بات کی دلیل ہے کہ ملمانوں کے تعلقات برامن بقائے باہمی کے اصول کے تحت نوبیا، حبشہ اور ترکی وغیرہ کے غیرمسلموں سے رہے ہیں اور انہوں نے صدیوں تک اپنے معاہدوں کی یاس داری کی ہے۔ حبشہ، نوبیا، نجران وغیره اس سلسلے کی مثالیں ہیں۔

اس سلسلے کی ایک اور اہم مثال آرمینیا کی ہے۔ وہاں حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دور میں سلمان پہنچ گئے تھے اور ایک سال تک وہاں قبال جاری رہا۔ قبال کا کوئی حتی متیجہ نہ تکلنے کی وجہ سے بالآ خرفر یقین کا باہمی معاہدہ ہوگیا جس کے بتیجے میں سلم ہوگئی۔ مسلمانوں

نے صدیوں اس معاہدے کا حتر ام کیا اور سات سوسال کے لگ بھگ ان سے صلح کے تعلقات قائم رہے۔ پھر جب ترکوں کا عروج شروع ہوا اور مسلمانوں کو اس علاقے میں بالا دتی حاصل ہوگئ تو انہوں نے اس معاہدے کی پابندی نہیں کی۔ بیدہ بڑی بڑی مثالیں ہیں جو اسلام کے غیر جانب داری کے تصور کو واضح کرتی ہیں۔

حضرت امامرازیؒ نے نہ کورہ آبت کریمہ (یعنی فان اغیز کو گھم) (النہاء ۲۰۰۹) کی تفیر میں ایک معاہدے کا ذکر کیا ہے جو حضور علیہ السلام اور قبیلہ بنوسلیم کے درمیان ہوا تھا جس کے مطابق یہ طیح ہوا کہ فریقین میں کوئی ایک فریق دوسر نے فریق ہے متحارب کی قوم یا گروہ کی مدنہ کرے گا۔ اور دونوں فریقوں میں سے اگر کسی فریق کا کوئی فر ددوسر نے فریق کا انتظای طور پر ساتھ دینا چاہے تو دے سکے گا۔ اسی طرح اگر کوئی دوسرا فریق ان میں سے کسی ایک فریق کے ساتھ دینا چاہے گا تو وہ کر سکے گا جس پر دوسر معاہد کواعمۃ اض نہ ہوگا۔ اس طرح کی ایک مثال سلے صدیبیہ میں بھی ہے کہ بعداز سلے آبکہ قبیلے نے کھار مکہ کا ساتھ دینا چاہ جس پر سلمانوں مثال سلے صدیبیہ میں بھی ہے کہ بعداز سلے ایک قبیلے نے کھار مکہ کا ساتھ دینا چاہ جس پر سلمانوں اعتراض نہ کیا۔ اور ایک قبیلے نے مسلمانوں کا ساتھ دینا چاہ جس پر کھار مکہ نے اعتراض نہ کیا۔ ان دونوں معاہدوں سے یہ واضح ہوتا ہے کہ کسی دوفریقی معاہدے میں آگر کوئی تیسرا فریق ، گروہ یا قوم فریق بنتا چاہے تو دونوں معاہد فریقوں کی رضا مندی سے شریک ہوسکا تیسرا فریق ، گروہ یا قوم فریق بنتا چاہے تو دونوں معاہد فریقوں کی رضا مندی سے شریک ہوسکا تیسرا فریق ، گروہ یا قوم فریق بنتا چاہے تو دونوں معاہد فریقوں کی رضا مندی سے شریک ہوسکا جے، جیسا کہ یہ دونوں قبیلے معاہدہ صدیبیہ میں شائل ہوئے۔

اسعلاقے کو جہال اس می کا معاہدہ ہو، امام شافعی اور دوسر نے قتہا کے اسلام دارا الصلح کہتے ہیں۔ وارالموادعہ احناف اے ہاں دارالموادعہ ہیں۔ وارالموادعہ احناف کے ہاں دارالحرب ہی کی ایک می سے۔ اس لیے کہوہ موادعہ ایک قتم کی عارضی جنگ بندی کو کہتے ہیں۔ امام سرھی شوح السیو الکبیو ہی لکھتے ہیں: إن دارالموادعة دار حوب، الا یجوی فیھا حکم المسلمین۔ یعنی دارالموادعہ دراصل دارالحرب ہی کا ایک حصہ ہے، اس لیے وہاں مسلمانوں کے قوانین نافذ نہیں ہیں۔ نظری طور پراگر چہدارالموادعہ ایک عارضی چیز ہے لیکن عملی طور پراحناف نے اسے بھی ایک جداگانے قتم کی حیثیت سے شلیم کیا ہے۔ یہ نظری جنگ بندی جیسا طور پراحناف نے اسے بھی ایک جداگانے قتم کی حیثیت سے شلیم کیا ہے۔ یہ نظری جنگ بندی جیسا

کہ آپ نے اوپر ابھی ویکھا ہے کہ صدیوں تک جاری رہی۔ اس سے بیہ پتا چاتا ہے کہ احناف و شوافع کا اختلاف کوئی بنیا دی اصولی اختلاف نہیں ہے، بلکہ اکثر دبیشتر محض اصطلاحات کے فرق سے عبارت ہے۔

ای طرح کا ایک معاملہ حضرت علی ہے منسوب ہے جس کا ذکر ان کے مواعظ نہج البلاغة میں موجود ہے۔ اس کی ثقابت ادر عدم ثقابت کے بارے میں بہت پچھ کہا جاسکتا ہے ، کین بیجوالہ جو میں دے رہا ہوں بید درست معلوم ہوتا ہے۔ اگر من وعن بھی اس کو درست تنظیم کر لیا جائے تو کوئی قباحت نہیں۔ کیونکہ یہاں جو بات کہی جا رہی ہے دہ قرآن وسنت سے مطابقت رکھتی ہے۔ بید حضرت علی کا ایک خط ہے جو انہوں نے گورز معرک نام لکھا تھا۔ معرک عدوداس دور میں لیبیا تک پھیلی ہوئی تھیں۔ اس خط میں گورز کو یاد دلایا گیا تھا کہ غیر جانب داری کے معاملات پر خاص توجہ دی جائے۔ انہوں نے لکھا کہ اگر تمہارادشن تہیں سلح کی دعوت دی تو کے معاملات پر خاص توجہ دی جائے۔ انہوں نے لکھا کہ اگر تمہاری فوجوں کو تازہ دم ہونے کا اس کی صورت مستر دنہ کرو۔ اس لیے کہ جبتم سلح کر لوگے تو تمہاری فوجوں کو تازہ دم ہونے کا موقع ملے گا درتم پچھا طمینان کا سانس لے کرآئندہ حالات کا بہتر تجربہ کرسکو گے ، نیز ملک کوامن وامان سے چلانے کا موقع اور عوام کی خدمت کا موقع فراہم ہوگا۔ لیکن اس کے باوجود لکھا کہ ہر وقت دشمن سے چوکنا اور قتا طروقا طروب

فقہائے کرام نے ایک سوال یہ اٹھایا ہے کہ کیا سلح کے تعلقات یا جنگ بندی کی کوئی مدت مقررہونا چاہیے؟ چنانچہ عام طور سے فقہائے احتاف نے اس کی کم سے کم مدت چار ماہ مقرر کی ہے، لینی کوئی موادعہ کم از کم چار ماہ کی مدت سے لے کرزیادہ سے زیادہ عرصے پر محیط ہوسکتا ہے۔ چار ماہ سے کم مدت کا معاہدہ، عارضی موادعہ تصورہوگا، گویا یہ چار ماہ سے کم کا معاہدہ آج کی اصطلاح کے مطابق سیز فائر ہوگا۔ اوراگر زیادہ ہے قو موادعہ یا مہادنہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ احتاف اس پرقر آن پاک سے استدلال کرتے ہیں کہ مدت معاہدہ چار ماہ ہو، لیکن بہت سے فقہانے اس سے اتفاق ٹیس کیا۔ زیادہ سے زیادہ مدت کے بارے میں فقہانے کوئی خاص مدت مقرر ٹیس کی، کم سے کم مدت کے لیے تھا۔ سے کم مدت کے لیے ان کا استدلال صفوان بن امیہ کے واقعے پر بینی ہے جو چار ماہ کے لیے تھا۔

ای طرح بعض فقبان زیادہ سے زیادہ مدت دی سال بیان کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ کوئی معاہدہ اس سے زیادہ نہ ہونا چاہے۔ یہاں ان کا استدلال صلح حدیبیہ سے ہم کی مدت دی سال مقرر کی گئی تھی۔ اکثر فقبا کا کہنا ہے کہ مدت کا تعین کوئی ایسا مسلم ہیں ہے کہ ضروراس کا تعین کی ایسا مسلم ہیں ہے کہ مطابق تعین کر سکتے جائے۔ حالات کے مطابق علائے وقت یا حکام اس کا اپنی صواب دید کے مطابق تعین کر سکتے ہیں۔ خودفقہائے احناف میں بھی اس سلم میں اختلاف ہے۔ مشہور محدث، فقیداور شارح بخاری علامہ بدرالدین عنی نے کہا ہے کہ بی حکومت کی صواب دید پر ہے کہ اگر مسلمانوں کا مفاد مدت کی عدم تعین میں ہوتو تعین کرلیا جائے۔ اور اگر مسلمانوں کا مفاد مدت کی عدم تعین میں ہوتو مدت کو طف نہیں رہا کہ جب مسلمانوں کا کمی دیگر فریق سے معاہدہ طے پاگیا تو اس معاہدے کی اختلاف نہیں رہا کہ جب مسلمانوں کا کسی دیگر فریق سے معاہدہ طے پاگیا تو اس معاہدے کی مفاد فیروزی کسی بنیاد پر تعلقات کا سارا وارو مدار اور ان کی بقا کا انتہار ہوگا۔ اس معاہدے کی خلاف ورزی کسی صورت نہ کی جائے گی ۔ غیر مسلم کی جان مال اور عزت کو کھل تحفظ و بنا ہوگا ، اور اس کی کسی صورت نہ کی جائے گی ۔ غیر مسلم کی جان مال اور عزت کو کھل تحفظ و بنا ہوگا ، اور اس کی کسی صورت نہ کی جائے گی ۔ غیر مسلم کی جان مال اور عزت کو کھل تحفظ و بنا ہوگا ، اور اس کی کسی صورت نہ کی جائے گی ۔ غیر مسلم کی جان مال اور عزت کو کھل تحفظ و بنا ہوگا ، اور اس کی کسی صورت نہ کی جائے گی ۔ غیر مسلم کی جان مال اور عزت کو کھل تحفظ و بنا ہوگا ، اور اس کی کسی

ای طرح کا ایک معاہدہ سید نا معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے ہیں رومیوں سے ہوا تھا اور اس معاہدے کے نتیج ہیں وہ طویل جنگ ختم ہوگئ تھی جو رومیوں اور مسلمانوں کے درمیان رومیوں کا الائعتی کی بناپر چیڑگئ تھی، حضرت معاویہ نے پہلی باراس معاہدے پراپنے طور پر عمل کیا اور جس میں کم ویش یہی شرا لکار کھی گئ تھیں۔ یہ معاہدہ بھی تقریبا چیسوسال تک جاری رہا جس میں طویل وقفوں کے بعدرومیوں کی طرف سے خلاف ورزی بھی ہوتی رہتی تھی، مثلاً صلبی جنگوں میں ان کی طرف سے خلاف ورزی بھی ہوتی رہتی تھی، مثلاً صلبی جنگوں میں ان کی طرف سے خلاف ورزی ہوئی۔ اس کے بعد جنگ طرابلس میں ان کی طرف سے خلاف ورزی ہوئی۔ پھر سپین کی فتح کے بعد عثانی ترکوں کے ساتھ انہوں نے معاہدے کیے اور ان کی خلاف ورزی کی۔

موادمین کی جان و مال کے تحفظ کالا زمی تقاضا یہ بھی ہے اور پیشر بیت کا اصول ہے کہ اگر کسی اللہ علاقے کا بیات کا استدے کی جان و مال کا نقصان ہوگا تو اس کا قصاص لیاجائے گایا

اس کودیت دی جائے گی ، دونوں میں سے کسی ایک کا تعین حالات اور محالے کی نوعیت کے مطابق موگا۔ احزاف کا کہنا ہے کہ مجرم سے قصاص لیا جائے گا جب کددیگر فقہا دیت کی ادائیگی کے قائل ہیں۔ لیکن جان و مال کے تحفظ پر سب کا اتفاق ہے۔ مشہور فقید امام سرحمی نے لکھا ہے کہ عارضی جنگ بندی کی صورت میں بھی مسلمان غیر مسلموں کی جان و مال اور عزت و آ برو کے محافظ رہیں بھی مسلمان غیر مسلموں کی جان و مال اور عزت و آ برو کے محافظ رہیں بھی مسلمان نے بینچا کمیں گے۔

اس سلسلے میں ایک بڑی نمایاں دستاویز جوشروع سے نظر آتی ہے اور جس کومسلمانوں اور غیرمسلموں کے برامن بقائے ہاہمی کے تعلقات کی بنیاو قرار دینا جائیے وہ دستاویز ہے جو رسول الله صلى الله عليه وسلم نے يبود بوں كے ساتھ تعلقات كے حوالے سے مرتب فر مائى جو''ميثا ق مدینہ' کے نام ہے مشہور ہے۔ یہ بڑا دشوار ہے کہ آج کی آئی یا قانونی دفعات کی شکل میں اسے بیان کیا جائے 'کیکن یہ بات واضح ہے کہاس دستاویز میں یبودی دسلم قبائل دونوں کواپنی اپنی جگہ ا يك قوم قرار ديا گيااوران كي اپني اپني داخلي خود عمّاري كوتشليم كيا گيا، مثلًا اس مين تشليم كيا گيا كهوه ای طرح اینے علاقے کا نظام چلاتے رہیں گے جس طرح وہ اس معاہدے سے پہلے چلارہے تصاوروہ اپنے اپنے علاقے کے ہالک اور خودمختار ہوں گے۔ بید فعات ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کدان کے ذریعے ایک ایسانظام قائم کیا جارہا ہے جس کوایک ٹیم وفاقیہ کا نام دیا جاسکتا ہے، جس میں گویا دوخود مخار فریقوں نے مل کریہ معاہرہ کیا تھا۔اس میں اس بات کی وضاحت کی گئی تھی کہ اگر کسی دین معاملے میں جنگ کی نوبت آئے تو یہودی مسلمانوں کی مدد کے یابند نہ ہوں گے۔ یہ بات بڑی اہم ہے اور اس کوغیر جانب داری کی مثال میں چیش کیا جاسکتا ہے۔ اس سے یہ بھی بتا چاتا ہے کہ سلمان وینی معاطع میں کسی غیر سلم طاقت کی مدونہ لیتے تھے اور نداسے پیند کرتے تھ، آپ ئے فرمایا کہ اگران کو بلایا جائے گا توبیان کی ذمدداری ہوگی کہوہ اس پر لبیک کہیں، سوائے اس معاملے کے کہ جس میں دین کے دفاع یا نفاذ کی بات ہو۔ یہودیوں کو اسلام کے اور مسلمانوں کو بہودی ندہب کے دفاع کے لیے نہیں بلایا جائے گا۔ ہاں ،اگر شہری ریاست کی سطح پر کوئی جنگ ہوگی تو فریقین باہمی تعاون کریں گے۔ ibless.con

آخر میں ایک ایسے پہلو کی طرف توجہ دلا نامقصود ہے جو آج کل کے قوانین اور بین الاقواى تعلقات كے ليے تا قابل تصور ہے، ہم كهر سكتے بيل كرآج كل كا دور نفاق كا دور ہے، داول میں کچھ ہوتا ہے اور زبانوں پر کچھ ہوتا ہے۔ دیانت داری اگر کوئی اختیار کرتا بھی ہے تو محض یالیسی كے طور پر \_ فقهائے اسلام كے بہت سے فتوے ہيں جن ميں اس بات پرزور ديا گيا ہے كہ جس بات برعمل نہیں کرنا اس کومعاہدے میں نہ کھھا جائے گا ، نہ کہا جائے گا اور نہ مانا جائے گا۔اور جس چیز کا ایک بار وعدہ کر لیا جائے گااس پر پوری باریک بنی سے عمل کیا جائے گا۔اس بنا پرمسلمانوں نے جب یہ طے کیا کہ فلال قوم سے معاہدہ کرنا ہے وہ جا ہے چیسوسال کے لیے ہویا چند لحات کے لیے تو انہوں نے بیسوچ رکھا کہ اس معاہدے کے تقاضے بہرصورت پورے کیے جاکیں گے۔ ماوردی مشہورة كينى مقق بين،ان كى كتاب الحاوى الكبير جو چوبين جلدول بين بين انبول نے لکھا ہے کہ مسلمانوں کا جب کسی ملک ہے جنگ بندی کا معاہدہ ہوجائے اور حالات پرسکون اور پر امن ہوجائیں تواس کے فریفین کے سامنے دو ہی راہتے ہیں۔ یا تو پہلے سے اعلان کر کے نوٹس دے كرمعابده خم كروي، ورنداس كے تقاضول يو لمل كريں معابدے يولل درآ مد كے تين تقاضے إين: بہلا تقاضا یہ ہے کہ تمام معاملات میں کمل جنگ بندی کی جائے ، لینی مسلمان ان سے جنگ نہ کریں اور ان کے جان و مال کونقصان نہ پنجا کیں۔ جوحقوق اپنے لیے مسلمان ما تکتے ہیں وہ ان کے لیے بھی پیند کریں، جوذ مدداریاں اپنے لیے قرار دیتے ہیں وہ ان کے لیے بھی قرار دیں۔ جیسے مسلمانوں کو اپنی آزادی عزیز ہے ای طرح ان کے لیے ان کی آزادی کو پیند کریں اور معاملات کا وہی تصفیران کے لیے ہوجوائے لیے ہو۔

۲۔ دوسرا تقاضا ہے ہے کہ چھپ کران کے خلاف مسلمان ، خیانت یا غدر کا معاملہ نہ کریں۔
 خفیہ طور پران کے خلاف کوئی کارروائی نہ کریں اور کوئی ایسا اقدام نہ کریں جس سے معاہدے کا وجود خطرے میں پڑسکتا ہو۔

سے تیسرا تقاضا یہ ہے کہ قول وفعل میں ان کے ساتھ کمل مجاملہ Kind)

Treatment) کاسلوک کریں بینی ان کے ساتھ اخلاق، صفائی اور برابری کا معاہدہ۔ اگر چہ

اس لفظ بینی بجاملہ کااردو میں ترجمہ مشکل ہے، لیکن اس کی مثال جو ماوردی نے دی ہے اس سے اس کے مفہوم کا اندازہ ہوسکتا ہے۔ وہ مثال یہ ہے کہ مسلمان ان کی غیبت اور عیب جوئی تک سے احتراز کریں، وہ مسلمانوں کی عیب جوئی نہ کریں، مسلمان ان کے خلاف کوئی پروپیگنڈ انہ کریں اور وہ مسلمانوں کے خلاف اس قتم کا اقدام نہ کریں۔ میں مجھتا ہوں کہ اس سے بڑا اخلاق و کردار کا تصور آپ کو اور ہمیں کہیں نہ ملے گا۔

و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

## حصبهسوالات

سوال: اسلام میں ہے بے کہ تمام مسلمان بھائی بھائی ہیں۔اس طرح مسلمانوں پر جہاد فرض کیا گیا ہے جب تک کہ فتنہ ہاقی ہے۔اگر کسی غیر مسلم ریاست میں مسلمانوں پر زندگی تنگ ہوتو مسلمان کس طرح غیر جانب داررہ سکتا ہے؟

جواب: میں شایداس کا جواب دے چکا ہوں۔ غیر جانب داری کی تعریف وتوضیح جواو پر کی گئی ہے۔ اس میں یہ بھی ہے کہ غیر جانب داری ان لوگوں کے معاطے میں ہوسکتی ہے جنہوں نے مسلمانوں پر فلم نہ کیے ہوں، انہیں گھروں سے نہ نکالا ہو، مسلمانوں کو دین کے بارے میں پر بیٹان نہ کیا ہو۔ ہندوستان میں مسلمانوں پر مظالم ہوں یا پوسٹیا میں تو اس صورت میں مسلمان غیر جانب دارنہیں رہ سکتے اور ان طاقتوں کے بارے میں خواہ وہ بھارت یا سربیایا روس کی طاقت ہو کہ جن سے کوئی معاہدہ غیر جانب داری کا نہیں ہے مسلمانوں کا رویہ مفاہانہ نہ ہوگا۔ ان ملکوں نے چونکہ مسلمانوں کے بارے میں جورہ یہ انہا ہے وہ احکام اسلام کے مطابق نا قابل قبول ہے۔ اس لیے مسلمانوں کے بارے میں رویہ غیر جانب وار ہو ہی نہیں سکتا، بلکہ آج کل کے قوائین کے مطابق بھی ان سے این اور ہو بی نہیں سکتا، بلکہ آج کل کے قوائین کے مطابق بھی ان سے ایسارو بہیں رکھا جاسکتا۔ اگر چدوہ آزادریا ست ہیں۔ آج کل آزادریا ست کا تصوریہ ہے ایس کے کہوئی علاقہ جواکی منفر د نظام حیات رکھتا ہوا ور وہاں کی غالب اکثریت نے آزادی کا فیصلہ کیا کہوئی علاقہ جواکی منفر د نظام حیات رکھتا ہوا ور وہاں کی غالب اکثریت نے آزادری کا فیصلہ کیا

ہو۔ یہ ساری چیزیں بوسنیا میں بھی موجود ہیں۔ وہاں ریفرنڈم ہواتھا اور سابق یو گوسلاویہ کے تینوں کا علاقوں نے آزادی کا علان کیا تھا۔ بقیہ دو کوتو مان لیا گیا لیکن مسلمانوں کو آزادی دینے سے انکار کر دیا گیا۔ جو صرت کزیادتی ہے۔ بہی صور تحال چینیا کی ہے کہ جب سوویت یونمین کا زوال ہوا تو پندرہ ریاستوں کی آزادی کوتسلیم کم لیا گیا لیکن چینیا کی آزادی کوتسلیم نہیں کیا گیا حالانکہ وہ آج کے مرحد قانون کے مطابق ایک آزادر باست ہے۔

سوال: آپ کے لیکچرز میں بچیرمعذرت خواہانہ اپنچرمسوں ہوتا ہے جیسا کہ سیرت النبی میں شیلی نعمانی كاروبه ب،سيدهي ي بات بي كه هرطاقت ورقوم كوتاريخ في نوحات كاحق دياب، بيرق مسلمانول كو مجى تفاجب وه طاقت ورتھے۔ ہاں ، بيسلسلەنتو حات ديگرا توام كے برعكس كچھاصول وضوابطاكا يابند تفا۔ جواب: مجھے نہیں معلوم کہ میری کس گزارش کو معذرت خواہانہ مجھا گیا، میں نے جتنا بین الاقوامي قوانين كوقر آن وسنت اورفقها كي آراكي روشي ميس مجها، بيان كرديا \_كوكي بات ميس نے بلا ولیل نہیں کہی لیکن اگر اسلام کا مطلب ہیے کہ سلمان کسی نظام کے پابند نہ ہوں اور کسی غیر مسلم کو وہ حقوق نہ دیں جوقدرت نے انہیں دیے ہیں تواپیا کرناانسانی مزاج کے بھی خلاف ہے۔ یہاں پر بیامرواقعہ ہے کہ آج مسلمان دنیا میں کمزور ہیں، کمزور کی منطق اور ہوتی ہے، طاقت در کی زبان اور ہوتی ہے۔ جب مسلمان طاقت ور ہوں گے اس وقت ان کالہجداور بات مختلف ہوگی ،ان كااسلوب استدلال بدل جائے گا۔ فقہانے بعض بوے عجیب استدلال قرآنی آیات سے كيے ہیں جن کے بارے میں سو چنا پڑتا ہے کہ بداستدلال ان کے ذہن میں کیونکر آیا، مثلاً سورہ نساء کی آ بت ہے کن یجعکل الله کِلکفورین عَلَى الْمُؤْمِنِیْنَ سَبِیْلاً (انساء١٢١) کماللہ تعالی كافرول كومسلمانوں بركوئي اختيار نبين دے گا۔اس آيت سے فقهانے بعض ایسے استدلال كے ہیں جن کا اس آیت ہے کوئی تعلق بظاہر نظر نہیں آتا۔ مثال کے طور پریہ کہ غیر مسلم کی گواہی مسلمان کے خلاف قابل قبول نہیں۔ بظاہر دونوں غیر متعلق معلوم ہوتے ہیں لیکن اگر آپ بید دیکھیں کہ طاقت ورکی منطق اور ہوتی ہے اور کمزور کی منطق اور، بیاستدلال ان کا تھا جوکل کے طاقت ور

ملمان مقے۔ آج کے کمزورمسلمان کوبیاستدلال بجیب محسوس ہوگا۔

آج طاقت کا توازن دیگراقوام کے حق میں ہے اور مسلمان کمرور ہیں، اس لیے ان كواين قوت اورعز ائم كے اظهار كے ليے احتياط سے كام لينا جا ہے۔ دنياكى طاقت ورقومول نے اس بات کا اہتمام کیا ہے کہ وہ پار کھیں کرمسلمان ان کے بارے میں کیا عزائم رکھتے ہیں۔وہ مختلف ناموں ہے، بھی اخبار نوبیوں کے نام ہے، بھی مختلف سروے کرنے والی کمپنیوں کے نام ے اس بات کی ٹوہ میں گےرہتے ہیں کہ پاکریں کہ متقبل کے بارے میں ملمانوں کے کیا عزائم ہیں؟ اس بنار ہمارے مسلم زعما کواس بارے میں مخاطر منا جا ہے اور وہ کچھٹیس کہنا جا ہے جووہ متعقبل کے بارے میں سوچتے ہیں۔عیسائی دنیا نے بھی سے بیان نہیں کیا کہ وہ مسلم دنیا کے بارے میں کس انداز میں سوچتے ہیں۔اس کے برعکس مسلمان کودیکھیے کہاس کے باس ہے پچھنیں لیکن ہرایک دہلی پرجھنڈ الہرانے کی بات کرتا ہے۔ بیا نداز گفتگور قمن کو چوکنا کرنے کے مترادف ہے۔ مجھے مارچ ، 199ء میں سودیت یونین کے دورے کا موقع ملاءمیرے ساتھ اس وقت کے پاکتان کے چیف جسٹس بھی تھے جو وفد کے سربراہ تھے۔ ہمیں وہاں کے ذرر دارا فراد سے گفتگو کا موقع ملاءاس وقت تک از بکستان سوویت بونین کا حصه تھا۔ ہم نے ان سے کہا کہ وہ اپنے مسلمان طالب علموں کو ہمارے یہاں داخلہ لینے کی اجازت دے دیں۔ جے انہوں فے محکرا دیا اوراس جواب میں انہوں نے ایک بری ضخیم فائل دکھائی جس میں یا کستان کے بہت سے فرجی وسیاس لیڈران کرام کے بیانات تھے جن میں دعوے کیے گئے تھے کہ وہ سمر قند و بخارا پر یا کستانی پر چم لبرائيس محے سوویت یونین کے ذمہ داران کاموقف تھا کہ آپ سوویت یونین کے اندرونی حالات خراب کرنا چاہتے ہیں اس لیے ہم اپنے طلبا کوآپ کے یہاں داخلے لینے کی اجازت نہیں دے سكتے\_اس بنابرين بيكهوں گا كهاينے معاملات خفيه ركھواور كام كرو\_ندبيانات وو، ندع انم كااظهار كرو\_رسول الله صلى الله عليه وسلم كافر مان ہے: استعينوا على حواثجكم بالكتمان. (١)كم

اـ معجم صغير طبراني: باب الياء، من اسمه يزيد ٢٨٩١، شعب الإيمان: الثالث
 والأربعون... باب في الحث على ترك الغل والحسد ٢٤٧٥ الفاظ بين تحور ابهت اشما ف بها

ا ہے عز ائم کوخفیدر کھ کر قوت حاصل کرو۔

سوال: ماضی میں اکثر جنگیں ند بہ کی بنیاد پرلڑی گئیں۔ آج بھی ند ہی بنیاد پرتی کار بخان بڑھ رہاہے۔ کیاد وبارہ ند ہی رجحان خون ریزی کا سبب تو نہیں ہے گا؟

جواب: مستقبل کا حال تو اللہ کو معلوم ہے کہ کیا ہوگا۔ جہاں تک ماضی کا تعلق ہے کہ جنگیں فرجی بنیا دوں پرلڑی گئیں، یہ الزام پچھلے دوسوسال سے مسلمانوں پرلگایا جارہا ہے۔ نہ ہب کے نام پران کے کچھ ہور ہا ہے۔ دہ ہب کے نام پران کے خلاف ہر شم کاظلم کیا جارہا ہے۔ دہ ہب کے نام پران کے خلاف ہر شم کاظلم کیا جارہا ہے۔ مسلمانوں کا ہو اگر طاقت ورکیا جارہا ہے۔ اس لیے ند ہب بی کے نام پر جنگ تو ہے۔ مسلمانوں کا ہو اند ہب ہی کے نام پر کھڑا کیا جارہا ہے۔ اس لیے ند ہب کے نام پر جنگ تو مسلمانوں پر مسلط کی جارہی ہے۔ عیسائیوں نے یہودیوں کو ند ہب بی کے نام پر فلسطین پر مسلط کیا ہے، سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ یہودیوں اور عیسائیوں میں مسلم وشنی کے علاوہ اور کیا قدر مشترک ہمسلانوں کے نہ ہودیوں اور عیسائیوں میں مسلم وشنی کے علاوہ اور کیا قدر مشترک مسلمانوں کو ند ہب ہے نہ تہذیبی کرنا چاہے۔ میں تو کہتا ہوں مسلمانوں کو ند ہب کے نام پر کھڑ اہو جانا چاہے اور اس کا دفاع کرنا چاہے۔ مسلمان کی کامیا بی ند ہب کے نام سے ہی وہ جانے جانے جیں ۔ عیسائی دنیا کہنان راز سے کام لے کر وابسة ہاور ند ہب کے نام سے ہی وہ جانے جانے جیں ۔ عیسائی دنیا کہنان راز سے کام لے کر وابسة ہاور نہ ہی ہو جبکہ مسلمان صرف با تیں بناتے رہتے جیں۔

سوال: اگر کسی جگہ کوئی قوم کسی قوم پرظلم کر دہی ہوتو کیامسلم شیٹ کوآ کے بڑھ کراس مظلوم کی مدد کرنا جا ہے یاصرف غیر جانب دار رہنا جا ہے؟

جواب: اگرقوم الف قوم ب برظلم کررہی ہواور مسلمانوں کا قوم الف کے ساتھ کوئی باہمی معاہدہ نہ ہوتو مسلمانوں کوقوم سلمانوں کوقوم سلمانوں کے مسلمانوں کو قرآن نے حکم دیا: محکونو القوامین بالقیسط (النماء ۱۳۵۰) کیکن اگر معاہدہ ہوتو مسلمانوں کو معاہدے کا پاس کرنا جا ہے۔ اس لیے کہ جس طرح مسلمان عدل وانصاف کاعلم بروار ہے اس طرح معاہدے کا پاس کرنا جا ہیں۔ وال بھی ہے، اس لیے دونوں نقاضوں ہیں تعارض کی صورت ہیں طرح معاہدے کی پابندی کرنے وال بھی ہے، اس لیے دونوں نقاضوں ہیں تعارض کی صورت ہیں۔

اسلام مس غيرجا نبداري كالصور

ابفائے عبد کا پاس کیاجائے گا۔اس لیے کہ ابفائے عبد بھی مسلمانوں کے اوصاف میں سے ہے۔ رسول الله صلى الله عليه وسلم برجب بهلى وحى آئى اورآب في حضرت خد يجدوض الله عنها ساس كا ذكركيا تو حفرت خدىجەرضى اللەعنهانے كها كهآپ تو دە شخصيت ہيں جنهيں الله تعالى ہرگز رسوانيه كرے گا،آپ مظلوم كى مددكرتے بين ، غلاموں كوآ زادى دلاتے بين، وعدول كا پاس كرتے ہیں۔ تو مویا ایفائے عبد اسلام کی تھٹی میں موجود ہے۔ اس کا ببرصورت لحاظ رکھا جائے گا ، اگر ظالم قوم سے معاہدہ ہے۔ اگر نہیں ، تو پھر مظلوم کی مدد کی جائے گ۔ besturdubooks.Worldpress.com

besturdubooks. Mordbress.com

es. worldpless.

## بسم الثدالرحمن الرحيم

نحمده و نصلي علىٰ رسو له الكريم وعلىٰ آله و أصحابه أجمعين

قابل احترام صدر جلسه، محترم جناب واکس چانسلرصاحب، برادران کمرم، خواهران کرام!

اسلام کا قانون بین الاقوام یا قانون بین المما لک اس سلسله خطبات کا موضوع تھا۔

اس موضوع کے مختلف پہلووں پر گرشتہ نو خطبات بیں گفتگو کی گی اور اسی موضوع کے بعض اہم

گوشوں کی وضاحت پچھلے خطبات بیں کی گئی۔ یہ بات کی بارعرض کی جا پچل ہے کہ جدید قانون

بین الاقوام کے مقابلے بیں اسلام کا قانون بین الاقوام کئی جہوں سے متازحیثیت رکھتا ہے۔ جیسا

کہ ہم نے دیکھا کہ اسلام کا قانون بین الاقوام اپنے روز ابتدا ہی سے دیاستوں کے امور سے ہمی

بحث کرتا ہے ، مختلف ندہجی آفلیتوں کو بھی موضوع بحث بنا تا ہے ، اور مختلف دینی اور ندہجی گروہوں

کے حقوق اور مراعات کے بارے بین بھی گفتگو کرتا ہے۔ اسی طرح سے مختلف گروہوں سے وابستہ

افراد ، خظیموں اور ان کے حقوق و فرائض بھی اسلام کے قانون بین الاقوام کا پہلے دن ہی سے موضوع رہے ہیں۔ چنانچہ اہل ذمہ اہل صلح ، معاہدین ، موادعین ، اہل کتاب ، مرتدین وغیرہ یہ سب مختلف گروہ ہیں جن کے تفصیلی احکام سے علم سیر ، یعنی اسلام کے قانون بین الاقوام میں بحث سب محتلف گروہ ہیں جن کے تفصیلی احکام سے علم سیر ، یعنی اسلام کے قانون بین الاقوام میں بحث

اس کے بالقابل مغرب کے قانون بین المما لک کو دیکھیے۔اس کا موضوع ابتدا میں صرف ریاستیں اوران کے تعلقات اوران کے باہمی اختلافات تھے۔ریاستوں سے ہٹ کر افراد یا دیگر غیر ریاستی اوران کے تعلقات اوران کے موضوعات میں شامل نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ اسے شروع ہی دیگر غیر ریاستی اورارے اس قانون کے موضوعات میں شامل نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ اسے شروع ہی مغربی مسلما اللہ اللہ معنوں کے باہمی تعلقات کا قانون بیض مغربی معنوں کے باہمی تعلقات کا قانون بیض مغربی معنوں کے اس معنوں کے باہمی تعلقات کا قانون بیض مغربی مغربی معنوں میں لاآف نیشن مات مورپ کے وطنی بیشنل ازم کے دور عروج کی اس کا بھی وہی مدعا ہے۔ یہ سب اصطلاحات بورپ کے وطنی بیشنل ازم کے دور عروج کی ہیں، جب ملک اور قوم ایک ہی مفہوم میں استعال کیے جانے گے۔اس وطنی نیشنل ازم کا اصل مقصدی افغرن افزہ کی اور قوم آیک ہی مفہوم میں استعال کیے جانے گے۔اس وطنی نیشنل ازم کا اصل مقصدی افغرن کی قوت کو بارہ بارہ کرنا اور نہ جب واخلاق کی بندشوں سے خودکو آزاو کرنا تھا۔ یہی وہ ماور بیدر آزادی ہے جس کا جرچا آج و نیا کے ہرسیاسی فلنفے اور دستوری فکر میں نظر آتا ہے۔

شروع میں بیقانون افراد کے حقوق و فرائض سے بحث نہیں کرتا تھا، کین وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ مغرب میں بیا حساس پیدا ہوا کہ بہت سے اففرادی مسائل ایسے ہیں جن کا تعلق ملک کے واقعلی اور اندرونی قوانین کے مقابلے میں قانون بین الممالک سے زیادہ ہے۔ اس ضرورت کے تحت مختلف بین الاقوائی نظیموں اورا بجنسیوں نے اس بات پر زور دینا شروع کیا کہ قانون بین الممالک کو فراد کے معاملات بھی زیر بحث لانا چاہیں ،اور جہاں جہاں افراد کے معاملات ، تعلقات اور مسائل و مشکلات کا اثر بین الاقوامی لین دین پر پڑتا ہو وہاں بیا مور بین معاملات ، تعلقات اور مسائل و مشکلات کا اثر بین الاقوامی لین دین پر پڑتا ہو وہاں بیا اور میں الاقوامی قانون کے دوشعبے قرار دیے جائیں ۔ اس پر خاصی بحثیں ہوتی رہیں اور بلا خریہ طے ہوا کہ بین الاقوامی قانون کے دوشعبے قرار دیے جائیں ۔ ایک شعبہ تو وہی ہو جو اب بلا خریہ طے ہوا کہ بین الاقوامی قانون کے دوشعبے کرتا تھا۔ اور دوسرا شعبہ دو ہوجوافر اداور شہر ہوں کے معاملات سے بحث کرے۔ اس دوسرے شعبے کو پرائیویٹ انٹریشنل لا کہا جانے لگا۔ اب وقت گر ر نے کے ساتھ ساتھ دونوں شعبے با قاعدہ مرتب اور مدون ہوگئے۔ اب بین الاقوامی قانون یا مغرب کا انٹریشنل لا دو ہو ہے بوٹ سے بوٹ میں میں سے میا کہ انٹریشنل لا دو ہو ہو بوٹ بوٹ سے معامل میں تقسیم ہوگیا ہے۔ ایک پبلک انٹریشنل لا کہ با جانے تعلقات مغرب کا انٹریشنل لا دو ہو ہو بوٹ بوٹ سے میں گئے ہے۔ بیک انٹریشنل لا دو ہو ہو کیا ہے۔ بیک انٹریشنل لا دو ہو ہو ہو کیا ہے۔ بیک انٹریشنل لا ریاستوں کے تعلقات اور دوسرے کو پرائیویٹ انٹریشنل لا کا نام دیا گیا ہے۔ پیک انٹریشنل لا ریاستوں کے تعلقات

سے بحث کرتا ہے۔ اور پرائیویٹ انٹر پیشن لا ، افراد کے ذاتی حقوق وفر اکفن اوران کے اپنے اپنے ممالک میں رائج قوا نمین کے تعارض اوراس کے نتیج میں پیدا ہونے والے مسائل سے بحث کرتا ہے۔ لیکن فقہائے اسلام نے پہلے ہی دن سے پبلک اور پرائیویٹ انٹر پیشنل لا کی کوئی تفریق نہیں رکھی ۔ فقہائے اسلام نے سیر کی کتابوں میں جہاں مین الاقوای قوا نمین کے دوسرے عام پہلوؤں پر بحث کی وہاں افراد کے حقوق و فرائض کی ریان کیے ۔ چنانچواہل ذمہ اور مستامنین کے حقوق و فرائض کا ذکر کیا جا چاہے جو در اصل پر ائیویٹ انٹر پیشنل لا کے موضوعات ہیں۔

اگر چرفقہائے کرام نے ان دونوں شعبوں میں کوئی تفریق یا تمیز نہیں کی کین ان کے بنیادی معاملات وسیائل کی تفصیلات فقد کی کتابوں میں موجود ہیں۔ جیسا کہ معلوم ہے فقہا کے ہاں تقسیم ابواب ومضامین اور ترتیب موضوعات رائج الوقت تو انین کی تقسیم موضوعات اور ترتیب مضامین سے بہت مختلف ہے۔ اس لیے بیر مباحث فقہ کی کتابوں میں متفرق ابواب کے تحت مضامین سے بہت مختلف ہے۔ اس لیے بیر مباحث فقہ کی کتابوں میں متفرق ابواب کے تحت محصرے ہوئے ملتے ہیں، تا ہم اگر ہم چاہیں تو آسانی سے ان سب احکام کوعلیحدہ مرتب اور بیان کرسکتے ہیں۔

پرائیویٹ انٹرنیشنل لاکاسب ہے اہم مسئلہ اور بنیادی سوال یہ ہے کہ جب دو تو انین میں تعارض ہو لیتن کی ملک کے ریاستی قانون یا پبلک لا اور دوسر ہ ملک کے ضمی قانون یا دونوں ممالک کے خصی قوانین میں تعارض پیدا ہوتو اس تعارض کو کیسے دفع کیا جائے اور افراد کے حقوق کا تحفظ کیونکر کیا جائے ؟ مثال کے طور پر ایک شخص ایک ملک سے تعلق رکھتا ہے اور دوسرا شخص دوسرے ملک سے تعلق رکھتا ہے اور ان دونوں کے اپنے اپنے ممالک میں لین دین کے قوانین محقف مختلف ہیں۔ پھر سید دونوں کی تیب ایک ملک سے مختلف ہیں۔ پھر سید دونوں کی تیسرے ملک میں جاکر لین وین کرتے ہیں جہاں کے قوانین پہلے دونوں ممالک سے مختلف ہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یہاں لین دین میں کس ملک کے قوانین کا لحاظ رکھا جائے۔ فرض کیجیے، ایک ملک کے قوانین کی روسے ایک چیز کی ملکیت ناجائز کے دوسرے ملک میں اس چیز کی ملکیت کو جائز سمجھا جاتا ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس دوسرے ملک میں اول الذکر ملک کے قوانین کو جائز سمجھا جاتا ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس

اس کے تواعد کیا ہوں گے ، اور اگرنا جائز سمجھا جائے گا تواس کے تواعد کیا ہوں گے۔

یہ وہ قوانین وقواعد ہیں جن کو پرائیویٹ انٹرنیشنل لاکاسب سے اہم موضوع سمجھاگیا ہے۔ بلکہ بعض مغربی مصنفین نے تو بین الاقوامی قانون کے اس شعبے کو پرائیویٹ انٹرنیشنل لا کہنے کے بجائے Conflict of Laws یا تعارض قوانین ہی کا نام دیا ہے اور اس کو وہ قانون کا ایک الگ شعبہ قرار دیتے ہیں۔ قانون کے ایک مستقل بالذات شعبے کے طور پر پرائیویٹ انٹرنیشنل لازیادہ پرانی چیز نہیں ہے۔ جیسے جیسے یہ موضوع مرتب ہوتا چلا گیا، اس کی تفصیلات بیں بھی اضافہ ہوتا گیا، اس کی تفصیلات بیں بھی اضافہ ہوتا گیا، اور یوں چاراہم مسائل اس کے دائرہ کار بیس شامل قرار پائے۔ان چار بنیا دی مسائل کی برائیویٹ اور نیوں شعبوں میں تقسیم کر دیا گیا، اور انہی چار بنیا دی معاملات ومسائل کے جوابات کو برائیویٹ انٹریشنل لا کے چار بنیا دی ابواب سمجھاگیا۔

اس میں سب سے پہلاسوال شہریت اوراس کے متعلقہ مسائل کا ہے۔ایک فخص کو کس بنیاد پرایک ملک میں شہریت حاصل ہوتی ہے اوراس شہریت کی وجہ سے اس پرکون کون سے حقوق و فرائض عائدہوتے ہیں، ہیرون ملک اس کی کیا حیثیت ہے۔ ہیرون ملک سے آنے والے کو آپ کے ملک میں کس بنیاد پر شہریت حاصل ہوگی؟ بیا یک بہت بڑا سوال ہے جو پرائیویٹ انٹر پیشن لا میں زیر بحث آتا ہے۔ اس سے ملتا جلتا دوسرا مسئلہ پروانہ راہ داری یا ویزے کا ہے۔ یقریب قریب وہی چیز ہے جس کو اسلامی فقہ میں امان کے تام سے یاد کیا گیا ہے۔ امان کے احکام کیا ہوں گریب وہی چیز ہے جس کو اسلامی فقہ میں امان کے تام سے یاد کیا گیا ہے۔ امان کے احکام کیا ہوں کے اور کسی کو کیونکر اور کسے امان دی جائے گی؟ اس کے بارے میں فقہا کے کرام نے تفصیلی قواعد مرتب کے ہیں جن کی بنیاد پر آج کے دور میں ہم اسلامی مما لک میں ویز ااور راہ واری کے احکام طے کر سکتے ہیں۔ تیسرا اہم نقط ہے ہے کہ کی شخصیت (Status) کا تعین ریاست میں اور ریاست سے باہر بھی وہی حقوق ساصل ہیں کیا ریاست سے باہر بھی وہی حقوق اس کو حاصل ہوں گے؟ اس پر جو فرمدداریاں ریاست کے اندرعا کہ ہوتی ہیں کیا ریاست سے باہر بھی وہی دمدداریاں عائدہوں گی؟ اگر الیا ہواور اس پر ریاست سے باہر بھی وہی خمدداریاں عائد کی جائیں تو اس کے اصول و تو اعد کیا ہوں گے؟ چوتھا اہم مسئلہ ہے ہے کہ ریاست کا ذمہداریاں عائد کی جائیں تو اس کے اصول و تو اعد کیا ہوں گے؟ چوتھا اہم مسئلہ ہے ہے کہ ریاست کا ذمہداریاں عائد کی جائیں تو اس کے اصول و تو اعد کیا ہوں گے؟ چوتھا اہم مسئلہ ہے ہے کہ ریاست کا دمہداریاں عائدی کی جائیں تو اس کے اصول و تو اعد کیا ہوں گے؟ چوتھا اہم مسئلہ ہے ہے کہ ریاست کا ذمہداریاں عائدی کی جائیں تو اس کے دریاست کا دریاں دیا سے کہ کریاست کا دریاں کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا گیا ہوں گے؟ چوتھا اہم مسئلہ ہے ہے کہ ریاست کے دریاں کیا کہ کیا کہ کیا گیا کہ کی خوتھا اہم مسئلہ ہے کہ ریاست کا دریاں کے دریاں کیا کہ کی خوتھا کی کو کی کیا کہ کیا کہ کی کیا کہ کیا کیا کہ کی

دائرہ کارغیر ملکی افراد پر کس نوعیت کا ہوگا، کب اور کس حوالے سے براہ راست دائرہ کار ہوگا ہور کب اور کن شرائط کے ساتھ میہ دائرہ کار بالواسطہ ہوگا۔ گویا غیر ملکی افراد پر ریاست کا جورس ڈکٹن (Jurisdiction)۔

جیہا کہ ہم جانتے ہیں کہ بین الاقوامی قائون کا اصل موضوع ریاستوں کے باہمی تعلقات ہیں۔اس کے بنیا دی مباحث میں اصل مکتہ یہی ہوتا ہے کہ ریاستوں کے باہمی تعلقات کو کیے منظم اور منضبط کیا جائے۔ ریاستوں سے آ کے بڑھ کر افراد پر قوانین کا انطباق کیے ہو؟ یہ جیسا کہ ابھی عرض کیا گیا پرائیویٹ انٹرنیشنل لاکا چوتھا اہم موضوع ہے۔اسی میں اجنبیوں کے حقوق وفرائض پرتفصیل سے ٌنفتگو کی جاتی ہے۔لیکن جبیبا کہان موضوعات کے احاطے سے اندازہ ہوتا ہے بید دنوں قتم کے موضوعات بہت واضح اور متعین حدود کے ساتھ محدود نہیں ہیں۔ بلکدان دونول موضوعات کی حدووایک دوسرے میں اس طرح منفم اور مخلوط ہیں کہ قطعیت اور حتمیت سے بیہ طے کرنا دشوار ہے کہ کب کسی مسئلے کی حدود پیلک انٹر بیشنل کا حصہ بن جا کیں گی اور کب پرائیویٹ انٹرنیشنل لامیں داخل ہوں گی۔ آج کل اس داختی تقسیم کے باد جود کہ انٹرنیشنل لاکو دوجدا گانہ حصوں میں تقسیم کرویا گیا ہے، تی مسائل ایسے ہیں جو جز وی طور بران دونوں شعبوں میں شامل ہو جاتے ہیں۔بعض معاملات ایسے ہیں کہان کی تحرار دونوں شعبوں میں کرنا پڑتی ہے۔ پبلک انٹرنیشنل لا میں اگر ایک پہلو ہے بحث ہوتی ہےتو پرائیویٹ انٹرنیشنل لامیں دوسرا پہلوز پر بحث آتا ہے۔خاص طور پر جب ہم سیر لینی مسلمانوں کے انٹر بیشنل لا پر گفتگو کرتے ہیں تو یہ پہلو اور زیادہ واضح ہو جاتا ہے۔اس لیے کہ فقہائے کرام نے اسلام کے انٹر نیفٹل لاکواس طرح دو شعبول میں تقسیم نہیں کیا ہے۔انہوں نے دونو ل قتم کے معاملات کوایک ہی جامع عنوان کے تحت

تعارض قوانین یا کفلکٹ آف لازجس کے لیے فقہا کی اپنی اصطلاح، تعارج، زیراستعال رہی ہے،اس سے مرادیہ ہے کہ جب ایک غیرمسلم کسی دوسری مملکت میں جائے یا کوئی حربی ایک فی صرادیہ ہے کہ جب ایک غیر سلم کی اور غیرمسلم، جا ہے وہ کسی معاہد ملک کا ہویا متصالح ملک کا، جب وہ اسلامی ملک میں آئے تو یہاں کی عدالتیں اس کے ان معاملات پر کیسے بحث کریں گی جو اس نے دارالحرب، دارالعہد یادارالصلح وغیرہ میں کیے ہیں، مثال کے طور پر وہ سودی رقم کے کراسلای مملکت میں آیا، جہاں ظاہر ہے کہ سودی رقم کا لین دین حرام ہے اور سودی رقم کی ملکیت قانون کی نظر میں باطل ہے۔ اس کی بنیاو پر دارالاسلام میں اس سودی رقم کے سلسلے میں اس کے کوئی حقوق تسلیم نہیں کیے جاتے۔ اب سوال ہے ہے کہ کیا اس فو دارد پر اس ملک کے قوانین کا انظباق ہوگا جہاں سے دہ آیا وار دینا ہریں اس کوائی ملکت کے اور بنا ہریں اس کواس سودی رقم کا جائز مالک تسلیم کر لیا جائے گا، یا اس پر اسلامی مملکت کے قوانین کا انظباق ہوگا اور دہ رقم اس کی جائز ملک تنہیں مانی جائے گا۔ یہ تعارض کی دہ کیفیت ہے جو پرائیویٹ انظباق ہوگا اور دہ رقم اس کی جائز ملک تنہیں ہوا بلکہ خاصا بعد میں پیدا ہوا ہے اور فقہائے کرام نے اس سوال ہے جوصد راسلام میں تو پیدائیس ہوا بلکہ خاصا بعد میں پیدا ہوا ہے اور فقہائے کرام نے اس سے بحث بھی کی ہے۔

فقہائے کرام کی یہ بحث اس زمانے کی تقییم مضابین کے لحاظ سے سیر کا موضوع نہ کھی، بلکہ بڑی حد تک علم اصول فقہ یا اسلام کے دستوری قانون (الاحکام السلطانیة) کا موضوع قرار دی جاتی تھی اور اس لیے علم اصول فقہ بی کی کتابوں بیں اس سے بحث بھی کی گئے ۔ یعنی اگر ایک سلم ریاست میں چلا ایک مسلم ریاست میں چلا ایک مسلم ریاست میں چلا جائے جہاں اس پر مثلاً فقہ شافعی نافذ ہے کی الی اسلامی ریاست میں چلا جائے جہاں فقہ حفی نافذ ہو تو ان وونوں فقہ وں کے تعارض کو کیسے رفع کیا جائے گا، اور اس رفع تعارض کے قوانین کیا ہوں گے؟ فقہائے اسلام نے اس بحث کو عموماً اصول فقہ کے وائر ہ کار میں رکھا ہے یا کہیں کہیں اسلام کے دستوری اور انظلی قانون میں ۔ انہوں نے اس کو علم سیر کا موضوع قرار نہیں دیا ۔ لیکن اگر آج اسلام کا پرائیویٹ انٹر نیشنل لا دور جدید کی مروجہ تر تیب اور تقسیم مضامین کی روشی میں مرتب کیا جائے تو اس موضوع کو اسلام کے پرائیویٹ انٹر نیشنل لاکا موضوع قرار دیا جاسکتا ہے۔

میں نے ابھی عرض کیا ہے کہ پرائیویٹ انٹرنیشنل لاکا سب سے برا مسلد شہریت کا مسلدہے۔ دارالاسلام میں کس کوکب ادر کس بناپر شہریت حاصل ہوتی ہے؟ شہریت کے قواعد کیا

ہوتے ہیں اور وہ کون سے اصول ہیں جن کی بنا پر کوئی فخص کسی ریاست ہیں شہریت کا مطالبہ کرسکتا ہے؟ اور وہ كون سے حالات بيں جن ميں كسي خض كوشهريت وينے سے الكاركيا جاسكتا ہے؟ بياور ان جیسے متعددا ہم مسائل ہیں جوشہریت یاسٹیزن شب کے مسئلے ہے تعلق رکھتے ہیں۔آج کے دور میں شہریت کا مسئلہ بوی اہمیت اختیار کر گیا ہے،اس لیے کہ آج کل وطنی قومیت کا دور دورہ ہے۔جدید دنیا کے ایک بوے حصے نے بورپ کے علاقائی اور وطنی نیشنل ازم کوایک طے شدہ اصول کے طور پر کم از کم عملات لیم کرلیا ہے اور اس اصول کو آج بدشمتی سے شہریت کے تمام احکام ادر تواعد کی بنیاد کے طور پر قبول کیا جاتا ہے۔ زیادہ دکھ کی بات یہ ہے کہ مسلم مما لک نے بھی اس علاقائی وطنیت (territorial nationalism) کواپنالیاہےجس کی وجہسے دنیائے اسلام میں بہت سے ایسے مسائل پیدا ہور ہے ہیں جو ایک مسلم ماحول میں پیدائییں ہونا چاہمییں اور جو ماضی میں بھی پیدانہیں ہوئے ۔علاقائی نیشنل ازم کی بنیادجن چیزوں پر ہے وہ سب اسلام میں نا قابل قبول بین رنگ نسل، زبان اورعلاقے کی وحدت اور تعصّبات، ان میں سے کوئی بنیاد بھی اسلام میں اجتماعیت کی اساس کے طور پر قابل قبول نہیں ہے۔ فقہائے اسلام نے ان کواس لائق بھی نہ جانا کدان پر بحث بھی کی جائے۔انہوں نے دارالاسلام کو ہمیشہ ایک سیاسی وحدت تشلیم کیا ادرای بنیاد پر فقہ سیر کے جملہ احکام کومرتب کیا گیا۔ مختلف حکومتوں اور ریاستوں کے دجود کے باوصف كدجنهيس بيك وقت دارالاسلام كها جاتا تفاد نيائ اسلام ميس مشترك شهريت كااصول رائج تفار جوفخص ایک مسلم ریاست کاشهری تفااس کو دوسرے مسلم ملک کی شهریت خود بخو د حاصل ہوتی تھی۔جوں ہی دہ کسی دوسری مسلم ریاست میں قدم رکھتا تھا دو آپ سے آپ اس کا شہری شار ہوتا تھا۔ ماضی قریب میں حی کہ پچھلی صدی جری کے ادائل بلکہ وسط تک جب تک کے مختلف مسلمان ملکوں نے بورب کی علاقائی وطعیت سے متاثر ہو کر دوسرے ملکوں سے آنے والے مسلمانوں پر ناروا پابندیاں عائد کرناشروع نہیں کی تھیں،اس وقت تک و نیائے اسلام میں کوئی وطنی قومیت یا علا قائی نیشنل ازم موجود ندتھا۔لیکن سوال یہ ہے کہ آج جب کہ بیبنیاد پیدا کردی گئ ہاس کی موجود گی میں شہریت کے مسائل کو کیسے حل کیا جائے؟ آج ان سوالات کا جواب کیا ویا

جائے جودورجد ید کاسب سے بوے بت نے پیدا کرویے ہیں۔

جہاں تک طویل اسلامی روایت اور قرآن وسنت کی تعلیم کا تعلق ہے ایک مسلمان کے ليے كسى اسلامي مملكت كى شېرىت اختيار كرنا كوئى مسلەنە تقاراورىم ازىم نظرى حد تك بيركوئى اليم لا نیل بات نہیں ہے کہ جس کاحل الاش ند کیا جاسکے لیکن جیسا کہ میں نے سملے عرض کیا تھا آج بھی اسرائیلی حکومت تمام دنیا کے بہود یوں کونظری طور پر یا زیادہ مناسب الفاظ میں بالقوة (potentially) ابنا شہری مجھتی ہے،اور ہروہ یہودی جو کسی وقت بھی اسرائیل میں آ کراتر تا ہے اس کوخود بخو دو ہاں کی شہریت حاصل ہو جاتی ہے۔ یہی کیفیت ماضی قریب تک دنیائے اسلام كى تقى \_اكك مسلمان جس اسلامى رياست ميں جا ہے جاسكتا تھا اوراسے آپ سے آپ وہال كى شہریت حاصل ہو جاتی تھی۔البتہ اس کے لیے کچھا حکام مرتب کیے گئے تھے۔اور بعض فقہائے اسلام نے انتظامی مصالح اوراسباب کی بنایراس غرض کے لیے چندشرا نطاعا کد کی تھیں۔ان میں سے شرط بھی شامل تھی کے جو محض دار الحرب میں بستا ہواور اس نے دار الاسلام کی شہریت افتیار نہ کی ہو، وہ ویزا، بعنی امان لے کر دار الاسلام میں آئے اور وہاں کم از کم ایک سال رہے تو وہاں کی شہریت اے ایک سال بعدخود بخو وحاصل ہوجائے گی بعض فقہا کی رائے سے کہ ایک سال کی سدمعیاد بہت زیادہ ہے۔اس فرض کے لیے پندرہ دن کا قیام کانی ہے۔اس کی دلیل مدے کہ امام ابو خلیفہ رحمه الله تعالى نے سفر کے سلسلے میں پندرہ دن کے قیام کی نیت سے تھبرنے والے پر مقیم کے احکام نافذ کیے ہیں۔اب چونکہ پندرہ روز کے قیام کے بعداس پرمقیم کے احکام نافذ ہوجاتے ہیں اس لیے اس مدت کے گزرنے پروہ خود بخو دوہاں کاشہری ہوجائے گا اور وہ ساری ذمہ داریاں اس پر عائد ہو جائیں گی جو دارالاسلام کے دوسرے شہر یوں پر عائد ہوتی ہیں۔ای طرح ایک اسلامی ریاست کاشہری کسی دوسری مسلم ریاست میں چلا جائے اور وہاں جا کربیداعلان کردے کہوہ اس دوسری ریاست کا شہری بنتا جا ہتا ہے تو اسے وہال کی شہریت اس کے اس اعلان کے ساتھ بی حاصل ہوجاتی تھی اوراس شہریت کے حاصل ہونے کے ساتھ ساتھ اس کووہ تمام حقوق بھی حاصل ہوجاتے تھے جووہاں کے شہریوں کو حاصل تھے ،اور ای طرح وہ تمام فرائض بھی اس پر عائد ہو

جاتے تھے جو وہاں کے شہر یوں پر عائد ہوتے تھے۔

سب سے پہلا تحفظ جواسلامی ریاست کے مسلم اور غیرمسلم شہری کو حاصل ہوتا تھا وہ اس کے جان و مال اور عزت و آبر و کا تحفظ تھا۔ اگر چیشر بعت کے احکام کی روے اسلامی ریاست ہرمسلمان اور ذمی کے جان و مال اور عزت وآبر و کی محافظ ہے ہیکن پیتحفظ اسی وقت تک ہے جب تک وہ دارالاسلام کے شہری ہوں۔ جومسلمان دارالاسلام کے شہری نہ ہوں بلکہ دارالحرب میں سكونت ركھتے ہوں ان كے تحفظ كى ذمددارى قرآن باك نے اسلامى حكومت برعا كذبيس كى يعنى ان کی جان و مال کی حفاظت کی ذمه داری اسلامی سلطنت پر ہرحال میں عائد نہیں ہوتی ، بلکہ بعض شرائط کے تحت ہی عائد ہوتی ہے اور وہ بھی ایک متعین حد تک قرآن مجیدنے صاف طور پر کہا ہے کہ جن لوگوں نے ہجرت نہیں کی اور اسلامی ریاست کی شہریت اختیار نہیں کی مَالَکُمُ مِّنُ وَّلَا يَتِهِمْ مِّنْ شَيْءٍ (الانفال ٢:٨) تم يران كى كوئى ذمه دارى عائد ثبيس موتى اوران يرتبها را کوئی اختیار نہیں۔اس آیت میں دلایت کو بعض مفسرین نے وراثت تک محدود سمجھا ہے، تاہم اگر اس کوورا ہت کے محد و دمفہوم میں بھی لیا جائے تب بھی بیابت تو واضح ہے کہ دارالاسلام کی شہریت کے بغیرمسلمانوں کوبھی بعض حقوق ومراعات حاصل نہ ہوں گی۔ چنانچے فقہائے اسلام نے بجاطور یر یہ بیان کیا ہے کہ شہریت کے وہ حقوق جوالیک مسلمان کواسلامی ریاست میں حاصل ہوتے ہیں وہ دارالحرب کےمسلمانوں کو حاصل نہ ہوں گے۔ان کے حقوق کانتین دارالحرب اور دارالاسلام کے تعلقات کی نوعیت برمنی ہوگا ،تا ہم اگر کسی مسلم اقلیت برزیا دتی ہور ہی ہواوران کوان کے دین برآ زادی ہے عمل کرنے نہ دیا جاتا ہواور وہ اسلامی ریاست سے مدد کا مطالبہ کریں ، تو اسلامی ریاست ان کورد فراہم کرنے کی یابند ہے،بشر طیکہ اسلامی ریاست اور غیرمسلم شیٹ کے درمیان کوئی ایپیامعابدہ نہ ہوجواس سلسلے میں رکاوٹ بن سکے۔

قرآن پاک نے دوجگہ اس اسٹنا کو بیان کیا ہے۔ ایک سورہ نسا میں اور دوسری انفال میں۔وونوں جگہ بیا سٹنا ایک ہی قتم کے الفاظ میں آیا ہے۔ سورہ نسامیں ہے کہ دشمنان اسلام سے جنگ کرواور حالت جنگ میں ان کو جہاں بھی دیکھوٹل کر دو، البتہ جن لوگوں سے تمہارا کوئی معاہرہ ipress.cor

(بیٹاق) ہے ان سے دوتی اور باہمی مدر کے روابط ہو سکتے ہیں۔سورہ انفال میں ہے کہ اگر ا دارالحرب کے مسلمان تم سے کسی دینی معاملے میں مدوطلب کریں تو اگر تنہارااس قوم سے معاہدہ دوتی (بیٹاق) نہ ہوجس کے خلاف مدوطلب کی جارہی ہے تو تم پران کی مدوکرنا فرض ہے۔ان دونوں آیات میں اصول ایک ہی بیان ہوا ہے۔ دونوں جگہ ایک ہی الفاظ ہیں اور دونوں جگہ معاہدے کی موجودگی میں دارالحرب کے مسلمانوں کی مدد سے دوک دیا گیا ہے۔

جان و مال کے ساتھ ساتھ آئدہ حاصل ہونے والی جائدادہمی جوایک مسلمان حاصل کرتا ہے اس کے تحفظ کا حق بھی اسلای ریاست کے شہری کی حیثیت ہے اس کو حاصل ہے۔ اس اصول کی بنیاد پر امام ابو یوسف نے اپنی کتاب المخواج بیں ایک قاعدہ کلیے بیان کیا ہے جس ہے تمام فقہانے اتفاق کیا ہے۔ امام ابو یوسف لکھتے ہیں: لیس للإمام أن یعنوج شیئا من ید أحد الابحق ثابت معروف یعنی ''اسلای ریاست کو یا اس کے حکمر انوں کو بیچ تی حاصل اور کہی شہری کے قبضے ہے کوئی چیز تکال لیس سوائے اس حق کے جو شریعت کی روسے حاصل اور ثابت شدہ ہو''۔ امام ابو یوسف کا وضع کردہ یہ اصول اس حدیث نبوی پر بنی ہے جس میں ارشاد علی المسلم علی المسلم حوام دمہ و مائد و عوضہ (ا) ، یعنی ''مسلمان سارے کا سارادوسرے مسلمان پر حرام ہے اس کا خون بھی ، اس کا مال بھی اور اس کی عزت بھی '۔ اس عموی سارادوسرے مسلمان پر حرام ہے اس کا خون بھی ، اس کا مال بھی اور اس کی عزت بھی '۔ اس عموی موں شہری ہو اسٹنا ہے وہ الابحق الاسلام کا ہے جو ایک اور شہور حدیث میں بیان ہوا ہے۔ اس اسٹنائی صورت کے علاوہ ریاست کو یہا فقیار حاصل نہیں ہے کہ فرد کے مال پر ایسی حدودو قوداور قد غنیں عائد کرد ہے جواحکام شریعت کے عوی مزاج کے منافی ہوں۔

تیسرا بواحق جوشہر یوں کو حاصل ہے وہ آزادی کا ہے۔ ریاست کا ہر فرد شخصی طور پر

ا. صحيح مسلم: كتاب البروالصلة والآداب، باب تحريم ظلم المسلم و خذله و احتقاره (۱۲۹۸:۳ سنن ابن ماجه: كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وماله ۱۲۹۸:۱ شعب الإيمان: الوابع والأربعون... باب في تحريم أعراض الناس... فصل فيما وردمن الأحبار في التشديد على من الختر ض من عرض أخيه ۲۸۰۵

ipress.com

آزاد ہے۔ اس کونہ غلام بنایا جاسکتا ہے اور نہ اس کی آزادی پر کوئی بندش لگائی جاسکتی ہے۔ حدیث نبوی ہے ۔ الا یوسر دجل فی الاسلام بغیر العدول ( ا ) یعنی عادلانہ گواہی کے بغیر اسلام میں کو کھڑ تاریخیں کیا جاسکتا ۔ یہی بات ہے جس کو حضرت عمر فاروق نے اپنے مشہور جلے میں کہا تھا کہتم نے کب سے ان لوگوں کو غلام مجھ لیا ہے، ان کی ماؤں نے تو ان کوآزاد جنا تھا۔ اس آزادی کا ایک مظہریہ بھی ہے کہ اس کوریاست میں آنے جانے کا ،سفر کرنے کا ،اپنے لیے اور اپنی اولاد کے ایک منظہریہ بھی ہے کہ اس کوریاست میں آنے جانے کا ،سفر کرنے کا ،اپ لیے اور اپنی اولاد کے لیے منظہری کی حدود کے اندر) اختیار کرنے کا پوراحق حاصل ہے۔ یہوہ حقوق ہیں جو شخصی حقوق کہلاتے ہیں اور ریاست کے ہر فرد کو حاصل ہیں ، ریاست کوان میں کوئی کی کرنے کا اختیار نہیں۔

چوتھا حق جو اسلامی قانون نے دیا ہے وہ قانون کی نظر میں مکمل مساوات کا حق ہے۔ اسلام کا قانون اس بات کی قطعاً اجازت نہیں دیتا کہ جوام کے لیے علیحدہ اورخواص کے لیے علیحدہ قانون بنائے جا کیں۔ یہاں سب کے لیے ایک ہی نوعیت کا قانون، کیساں ضابطہ اور ایک ہی فتم کا عدالتی طریقہ کار ہے۔ یہاں امیر وغریب اورحا کم وگلوم کا فرق نہیں ہے، اس کے برعکس آج کی مبذب مغربی دنیا میں خواص کو خاص خاص حقوق حاصل ہیں جوعوام کو حاصل نہیں ہیں، حکم انوں کو عدالتی پیشیوں ہے مشنی رکھا گیا ہے، یہ ہولت عوام کے لیے نہیں ہے۔ اسلامی ریاست میں ایسااستنا کی کو بھی حاصل نہیں۔ آج پاکتانی آئین میں بھی مغربی احتیازی نصورات کے زیر اثر حکم انوں کو ایسا خصوصی استنا حاصل ہے جوعوام کو حاصل نہیں۔ ہمارے دستور کی رو سے حکم انوں کو عدالتوں میں طلب نہیں کیا جا سکتا۔ ان کے خلاف کوئی قانونی کارروائی نہیں کی جاسکتی۔ اور تو اور عام سرکاری ملاز مین کے خلاف حکومت سے پوچھے بغیر کوئی مادواکسی شہری کے پاس نہیں کیا جا سکتا۔ اس کے خلاف کوئی مداواکسی شہری کے پاس نہیں کیا جا سکتا۔ ایسا کوئی استنا مسلم حکم انوں کو بھی بھی حاصل نہیں رہا۔ ہمارے خلفا کے پاس نہیں ہے۔ ایسا کوئی استنا مسلم حکم انوں کو بھی بھی حاصل نہیں رہا۔ ہمارے خلفا کے پاس نہیں ہے۔ ایسا کوئی استنا مسلم حکم انوں کو بھی بھی حاصل نہیں رہا۔ ہمارے خلفا کے پاس نہیں ہے۔ ایسا کوئی استنا مسلم حکم انوں کو بھی بھی حاصل نہیں رہا۔ ہمارے خلفا کے پاس نہیں ہے۔ ایسا کوئی استنا مسلم حکم انوں کو بھی بھی حاصل نہیں رہا۔ ہمارے خلفا

ا. مؤطا إمام مالك. كتاب الأقضية، باب ماجاء في الشهادات٢٠:٢٠،سنن بيهقى: كتاب الشهادات ،باب لا يجوز شهادة غير العدول ٢٠:١٥٠ من رتول حضرت عمر كل طرف منسوب يــــ الشهادات ،باب لا يجوز شهادة غير العدول ٢٠:١٥٠ من رقول حضرت عمر كل طرف منسوب يـــــ الشهادات ،باب لا يجوز شهادة غير العدول ٢٠:١٥٠ من رقول حضرت عمر المنافقة المنافقة

قاضوں کی عدالتوں میں پیش ہوا کرتے تھے۔خلفائے راشدین کی کتنی مثالیں ہیں جو ہمار سی ادر ارباب قلم سردھن دھن کر بیان کرتے ہیں اور مساوات کے اسلامی تصورات سے اپنی تقریروں اور تحریروں کوگر ماتے ہیں، وہ بتاتے ہیں کہ س طرح مسلم فرماں روا ایک عام شہری کی طرح عدالتوں میں اپنی صفائی پیش کرتے اور اپنا وفاع کیا کرتے تھے لیکن بدشمتی سے ابھی تک سیسب با تیں نظری حد تک بی ہیں۔

پانچواں بواحق جوشہر یوں کو حاصل ہے وہ کفالت عامہ کا ہے۔ اسلای ریاست ہر شہری کی ،خواہ وہ سلم ہو یا کافر ، فیل ہے ، بلکہ اسلامی ریاست تو اس سلسلے میں دوسروں ہے بہت آ گے ہے ، اسلامی ریاست عارضی طور پر آنے والوں کی بھی کفیل ہے۔ ایک متامن جب عارضی قیام کے لیے اسلامی ریاست کی حدود میں آتا ہے تو اسلامی ریاست اس کی بھی کفالت کرتی ہے اور اس کی جرچیز کو وہی تحفظ ویتی ہے جو ریاست کے ذی اور اس کی جرچیز کو وہی تحفظ ویتی ہے جو ریاست کے ذی شہر یوں لیخی مستقل طور پر بسنے والے غیر مسلموں کو حاصل ہوتا ہے۔ اس باب میں دوسری صدی بجری میں ہے یہ کلیے بن گیا تھا کہ المستامن بسنزلة أهل اللامة فی دارند کہ متامن ہمارے علاقے کی حدود میں ویہا ہی سمجھا جانے گا جیہا ذی سمجھا جاتا ہے۔

ان حقق کے ساتھ ساتھ جو ہرشہری کو حاصل ہیں اور جن کوریاست پورا کرنے کی پابند ہوتا ہے۔ان فرائض ہیں ہے،شہری پر پچھ فرائض بھی عائد ہوتے ہیں جن کو وہ پورا کرنے کا پابند ہوتا ہے۔ان فرائض ہیں شہری کا سب سے براا اور سب سے پہلا فرض قانون کی اطاعت اور تالع داری ہے۔اسلامی قانون کی بالا دستی کو قبول کرنا اسلامی ریاست میں بسنے والے ہرشہری کا فرض ہے۔ وہ مسلمان شہری ہو، یا ذمی ہو،مستامن ہویا کوئی اور شخص ہو۔ جو خص بھی اسلامی ریاست کی حدود میں آئے گا اس کو بلا استثنا شریعت اسلامی کی بالا دستی قبول کرنا ہوگی۔لیکن قانون اسلام کی اس غیر مشروط اطاعت کے مقابلے میں حکمرانوں کی اطاعت گزاری غیر مشروط نہیں ہے۔اس میں ایک بنیا دی شرط عائدگی گئ

لاطاعة لمعخلوق فی معصیة المخالق(۱) یعن کسی بھی ہوئے سے بوئے حکران کی ایسے معالمے میں اطاعت نہیں کی جاستی جس میں اللہ کے حکم، یعنی شریعت کی خلاف ورزی ہوتی ہو۔ یہاں بالا دسی شریعت کے قانون ہی کو حاصل ہے، حکمران کونہیں۔ اگر حکمران کا حکم ان حدود و قیود کے اندراوران شرائط کے ساتھ مشروط ہے جوشریعت نے مقرر کی ہیں تو حکمران کی اطاعت ہو گی ورنہیں۔

شہریت کے حصول کے تین طریقے دنیائے اسلام میں رائج سے اور بیسویں صدی تک دنیائے اسلام میں رائج سے اور بیسویں صدی تک دنیائے اسلام میں وہ تیوں طریقے رائج رہے ہیں۔ایک مسلمان کے لیے اسلامی ریاست کی شہریت کے حصول کا اس کے علاوہ کوئی اور طریقہ نہ تھا کہ ہجرت کر کے اسلامی ریاست میں آ جائے اور بتا دے کہ اب وہ اسلامی ریاست کا شہری بنتا چا بتا ہے۔ جس لمجے وہ وار الاسلام میں داخل ہوتا ای لمحے اس کوشریعت کی طرف سے عطا کردہ سارے حقوق حاصل ہو جاتے سے اور شریعت کی ساری ذمہ داریاں اس پر عائد ہوجاتی تھیں۔

بعد میں چندانظا می صلحتوں کی خاطر بعض شرائط عائد کی گئیں۔ان شرائط کی بنیاد خود قرآن پاک (سورہ محتفہ ،آیت ۱۰) میں موجود ہے۔ اس بنیاد کی ہدایت کا پس منظریہ ہے کہ صلح حدید ہیں جرت کر کے مدینہ منورہ آنے لگیں توان میں حدید ہیں جب سلمان خوا تین بڑی تعداد میں ہجرت کر کے مدینہ منورہ آنے لگیں توان میں سے بعض کے بارے میں شبہ ہوا کہ کفار نے انہیں کسی اور غرض سے نہ بھیجا ہو۔ اس شبہ کی وجہ یہ امکان تھا کہ سلمان باہر سے آنے والے سلمانوں کے بارے میں عمومی طور پر کسی بدگمانی کا اظہار کرنے لگیں۔اس بدگمانی کے خاتے کے لیے یہ بنیادی تھم دیا گیا جوسورہ محتفہ میں ہے۔ارشاد

ا سنن ترمذى: كتاب الجهاد، باب ماجاء لاطاعة لمخلوق فى معصية الخالق (ترجمة الباب) ٢٠٩٠، مسند إمام أحمد بن حنبل: مسند على بن أبى طالب ٢٠٢١، مسند عبدالله بن مسعود ١:٢٢٠ حديث الحكم بن عمرو الغفارى ٢: ٩٥، مصنف عبدالرزاق: كتاب الصلاة، باب الأمراء يؤخرون الصلاة ٢: ٣٨٣، مسند البزار: مسند عبدالله بن مسعود، الأعمش عن القاسم ٢: ٣٥٠

باس بھیجنا جائز نہیں۔ چنا نچداگراس جانچ پر تال کے بعد بیمسوس ہو کہ وہ ہجرت کی نیت سے نہیں آئیں بلکدان کے عزائم اور اراد سے دوسرے ہیں تو آنہیں دار الاسلام میں داخل ہونے سے رو کا جاسکتا

ہے،اوردارالحرب داپس کیاجاسکتاہے۔ گویاان کواسلامی ریاست کی شہریت نہیں دی جائے گی۔

یتھم تومسلمانوں کے لیے تھا۔مستامن یاحر لی جودارالحرب ہے تعلق رکھتا ہو،اس کے لیے فقہائے اسلام نے بیاصول وضع کیا کہ اگروہ ایک سال تک اسلامی ریاست میں قیام پذیر رہے تو اس کے بعد اس کو وہ تمام حقوق حاصل ہو جا کیں گے جوایک شہری کو حاصل ہوتے ہیں ۔اسی طرح اس یروہ تمام فرائض بھی عائد ہوجا ئیں گے جواسلای ریاست کےایک شہری پر عائد ہوتے ہیں۔ایک سال کی پیشرط غالبًا اس لیے عائد کی گئی کہ جومتامن یا ذمی اسلامی ریاست میں ایک سال تک رہے تو ایک سال بعداس پر جزیبے ما کد ہو جائے گا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جزیباس تحفظ کےمعاوضے میں عائد کیا جانے والانکیس ہے جوریاست نے اس کوفراہم کیا ہے۔اب چونکہ ایک سال اس کو تحفظ حاصل ر مااوراس نے اس کا معاوضه ادا کر دیا اس لیے اب اس کوشہری ہی سمجھا جائے گا۔ کیونکہ اس ایک سال کے قیام کے دوران ذمی پر دیگر ذمہ داریاں بھی عائد ہوگئ ہیں۔اس لیے ہروہ شخص جواسلامی حکومت میں ایک سال قیام کرے گااس پرادائیگی جزیہ کی پیہ فمدداری عائد ہوجائے گی۔ چونکہ شریعت کا اصول ہے کہ مفادات ومراعات اور ذمہ داری ایک دوسرے کے ساتھ ساتھ چلتے ہیں اور ذمہ داریوں کے ساتھ ہی مفادات بھی واجب الا داہو جاتے يُل، يَعِنُ الخراج بالضمان، اور النعمة بقدرالنقمة والنقمة بقدر النعمة، لبُدْا اسلامی قانون میں بیرتصور قطعاً نہیں ہے کہ ذمہ داریاں تو عائد ہوں لیکن مفادات حاصل نہ oesturdubo

ہوں ۔ یا مفادات کاحصول تو ہولیکن ذمہداریوں کاسقوط ہوجائے۔

متامن کے لیے علاوہ ازیں حصول شہریت کا ایک اور طریقہ علانے بیان کیا ہے۔ اور وہ اسلامی ریاست کی متامن سے کئی شہری سے شادی یعنی نیچر لائزیشن ہے۔ اگر متامن اسلامی ریاست کی ماتون شہری سے شادی کر لیتا ہے تو بھی اس کوشہریت کے حقوق حاصل ہو جا کیں گے۔ شادی کرتے ہی اس کو وہ سارے حقوق و فرائفن حاصل ہو جا کیں گے جو اسلامی ریاست کے ایک شہری کو حاصل ہوتے ہیں۔ تاہم مزید تفصیلات ابھی عرض کرتا ہوں۔

اس گفتگو ہے بتا چلا کہ اسلامی ریاست میں انہی دوقعموں کے شہر یوں کا تصور ہے۔ تیسری قتم کوئی نہیں۔ ایک تو وہ مسلمان شہری جو ابتدا ہے بی اسلامی ریاست کے شہری ہیں۔ اور دوسرے وہ غیر مسلم مستامین، ذمی یا معاہد جو عارضی طور پر اجازت لے کر اسلامی سٹیٹ میں آئے اور پھر پہیں کے شہری ہوکررہ گئے۔ اسی کلیے کوامام شافعی نے ناپی کتاب الأم میں ان الفاظ میں بیان کیا ہے: إن دار الإسلام لاتكون دار مقام لأحد الالمسلم أو معاهد فقہا کے اسلام نے یہ بھی لکھا ہے کہ اگر کوئی غیر مسلم اسلامی ریاست میں دوران قیام اسلام قبول کر لے تو وہ اسلام قبول کر نے بی اسلامی ریاست کا شہری بن جائے گا اور اس کے لیے ایک سال کے قیام کی شرطختم کردی جائے گا۔

جہاں شہریت کے حصول کا پیطریت کا رہے اور جہاں شہریت کے اصول کے تحت پچھ بنیادی حقوق دیے گئے ہیں وہاں شہریت کی منسوخی کا بھی ایک طریق کا ردیا گیا ہے۔اگر چہ آج کے موجودہ دور میں شہریت کی منسوخی کا تصور محدود ہوگیا ہے (آج سے پچھ عرصہ قبل المجمن اقوام متحدہ نے پیاعلان کیا کہ کسی ملک کو بیا جازت نہیں دی جائے گی کہ وہ اپنے کسی شہری کی شہریت کو منسوخ یا ختم کردے) لیکن فقہائے اسلام نے اس مسلے پر خاصی تفصیل سے بحث کی ہے۔ان کی رائے میں ایک مسلمان شہری کی شہریت دو وجوہ سے منسوخ ہو عتی ہے۔ ایک تو یہ ہے کہ کوئی مسلمان شہری اپنی مرضی سے دارالاسلام کو چھوڑ کر دارالحرب میں جا بسے، اور وہاں کے کسی ملک کی شہریت افتیار کر لے۔ ماضی میں ایسا بہت ہی کم ہوا ہے۔ ایک مثال ہندوستان کے ابتدائی

شہریت کی منسوخی کی دوسری بنیا دجس نے فقہائے اسلام نے تفصیل سے بحث کی ہے وہ ارتداد ہے۔اگر چہتاری اسلام میں ایس مثالیں بہت کم بیں کہ مرتد ہوجانے کی وجہ سے شہریت کی منسوخی کی نوبت آئی ہو۔لیکن نظری اعتبارے بیا کیک اہم بنیا دہے۔پوری اسلامی تاریخ میں اس کی چند ہی مثالیں ہول گی۔فقہائے اسلام کی رائے میں اگر کوئی شخص اسلام چھوڑ کر دوسرا مذہب اختیار کر لے تو اس کے حقوق شہریت معطل ہو جا کیں گے،اور جب تک اس کے دوبارہ قبول اسلام یا عدم قبول اسلام کا فیصله نه ہومعطل رہیں گے۔اریڈ اد کی بنیاد پرشہریت کی منسوخی اور معظلی کے تفصیلی احکام فقہائے اسلام نے بیان کیے ہیں ۔مسلمان کے لیے شہریت کی منسوخی اور معظلی کی یہی دوصورتیں ہیں۔ان دوصورتوں کےعلاوہ تیسری کوئی صورت نہیں ہے لیکن غیرمسلم کے لیے پچھاورصورتیں بھی ہیں جن میں شہریت کے حقوق معطل ہو جاتے ہیں،مثلاً غیرمسلم اسلامی ریاست نقل مکانی کرجائے اور دارالحرب میں جا کربس جائے۔ایک صورت بغادت کی ہے۔وہ یہ کہ کوئی غیرمسلم گروہ یا قبیلہ بغاوت کردے تو اس کی شہریت منسوخ کی جاسکتی ہے۔ کیکن مسلمان کی شہریت اس طرح منسوخ نہیں ہوتی۔ یہ بات اسلامی ریاست کے ارباب حل وعقد کی صواب دید بر مخصر ہے کہ وہ بغاوت فروکر نے کے بعد جا ہیں تو غیر مسلم باغیوں کوان کی شہریت بحال کردیں اور جاہیں تو منسوخ کردیں ۔ تیسری صورت یہ ہے کہ اگر کوئی غیرمسلم گروہ جزیے کی ادائیگی سے ایک سال تک مسلسل اٹکار کرے اور اسلامی ریاست ہی میں مقیم رہے تو اس کی شہریت معطل کی جاسکتی ہے، لیکن فقہائے کرام کا اس میں اختلاف ہے کہ اگر کوئی ایک فرد جزیے سے انکار کرے تو کیا اس کے حقوق شہریت بھی معطل ہوں گے یانہیں۔ یا شہریت کے حقوق کی معظلی کے لیے ضروری ہے کہ جزیے کی ادائیگی ہے وہ لوگ اجتماعی طور پر ہی ا اکارکریں۔ جزیے کی اجتماعی طور پر عدم ادائیگی کے بارے میں تو فقہا کا متفقہ فیصلہ ہے کہ اس کے نتیجے میں شہری حقوق معطل ہوجائیں گے لیکن انفرادی طور پرا نکار کی صورت میں بعض کا خیال ہے کہ ایسے فرد کی شہریت تو منسوخ نہیں کی جائے گی ، البتہ اس کو مجبور کیا جائے گا کہ وہ جزیدادا کرے۔اس کے برعس بعض دوسر نے فقہا کا خیال ہے کہ اس کی شہریت منسوخ کردی جائے اور جب تک کہ وہ جزیداداند کرے ،منسوخ یا معطل رہے گی۔

جبیها که پہلے عرض کیا گیا که رسول الله صلی الله علیه وسلم کے واضح ارشادات گرا می اور آپ کے کیے ہوئے مختلف معاہدوں سے بات واضح ہے کدا گرکوئی غیرمسلم اسلامی حکومت کے عام احکام کی خلاف ورزمی کرے گا تومحض اس خلاف درزی ہے اس کے حقوق شہریت متأ ثر نہیں ہوں گے، بلکہ اس کواس خلا ف ورزی پر ملک کے عام قانون کی رویے سزاوی جائے گی۔لیکن اگر کوئی غیرمسلم فرد (مسلمانوں سے اس کی توقع ہی نہیں) یا گروہ سودی کاروبار کرے گا تو اس کی شہریت کومنسوخ کردیا جائے گا۔اس لیے کہ سودی کاروبار کے اثرات سارے معاشرے بریڑتے ہیں اور بیسرطان پورے معاشرے کی اقتصادی صورت حال کومفلوج کر دیتا ہے۔اس کیے اسلامی ریاست سود کی اجازت دینے کے بارے میں بڑی مختاط ہے اور اجماعی طور پر تو ہرگز ہرگز کسی کواس کی اجازت نہیں ویتی۔انفرادی طور پرسودی کاروبار کے بارے میں فقہا کا اختلاف ہے۔بعض فقہا کہتے ہیں کہ کسی کے انفرادی سودی کاروباری وجہ سے بھی شہریت منسوخ ہوجائے گی۔ جب کہ بعض فقہا کا کہنا ہے کہ انفرادی طور پر سودی کاروبار کرنے سے شہریت منسوخ نہیں کی جائے گی۔ رسول الله صلی الله علیه وسلم کے کیے ہوئے معاہدوں سے دونوں فتم کے استدلال کیے جاسکتے میں بعض جگدایسے الفاظ آتے میں کہتم میں کوئی شخص اگر سودی کاروبار کرے گا تو انا بوین من ذمة يويس اس كى ذمددارى سے برى ہوں - جب كبعض معاہدوں بيس ہے كما كرتم لوكوں نے سودی کاروبار کیا تو ہماری ذمہ داری ختم ہوجائے گی۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اجتماعیت کی بات ہور ہی ہے۔اس بنا پر مختلف نقطہ نظر ہیں۔

ای طرح اگر کسی معاہدے میں ایسی کوئی شرط رکھی گئی ہوجس کی خلاف ورزی پرشہریت

معطل کیے جانے کی صراحت کر دی گئی ہو، تو الی شرائط کی خلاف ورزی پر بھی معاہدہ مشوق مضور ہوگا ، اور اس طرح متعلقہ لوگوں کی شہریت منسوخ ہو سکے گی۔ امام شافعی "نے اپنی کتاب الاہم کی چوتھی جلد میں دوا یسے معاہدوں کے مسودات درج کیے ہیں جن میں یہ بتایا گیا ہے کہ اگر کسی اسلامی ریاست کی شہریت و بتا ہوتو وہ اس کسی اسلامی ریاست کی شہریت و بتا ہوتو وہ اس سے کس طرح کا معاہدہ کر سکتے ہیں؟ اور کیا کیا شرا لکا طیح کر سکتے ہیں؟ ان مسودات میں امام شافعی ۔ نے یہ بھی درج کیا ہے کہ اگر کوئی اسلامی ریاست جا ہے تو ان شرائط میں مناسب اضافہ بھی کر سکتی ہے۔ اگر ان اضافی شرائط کے بارے میں یہ بھی طے ہوا ہو کہ ان میں ہے کسی ایک کی خلاف ورزی پرعقد ذمہ ( یعنی شہریت ) کی منسوخی کا فیصلہ کیا جا سکتا ہے تو ایسا کرنے کا اسلامی حکومت کو ورزی پرعقد ذمہ ( یعنی شہریت ) کی منسوخی کا فیصلہ کیا جا سکتا ہے تو ایسا کرنے کا اسلامی حکومت کو اختیار ہوگا۔ امام شافعی کی بیان کردہ وہ اصافی شرائط یہ ہیں:

- ا۔ اگر کوئی گروہ جزیے کی ادائیگی سے اٹکار کرے گا تو شہریت سے محروم ہوجائے گا، اس لیے کہ امام شافعی کے نز دیک اگریہ بات معاہدے میں شامل ہے تو جزیے کی عدم ادائیگی کی بنیاد پرشہریت معطل ہو عمق ہے ور نہیں۔
- اگر کوئی غیرمسلم کسی مسلمان خاتون کی عزت و آبرو سے کھیلے تو اس کی شہریت منسوخ
   کی جاسکتی ہے۔
- س۔ اگر کوئی مسلمانوں کے دشمنوں کے لیے جاسوی کا ارتکاب کرئے اور مسلمانوں کے خلاف ان کے دشمنوں کوخبریں پہنچائے۔
  - سم۔ اسلامی سٹیٹ کے دشمنوں کو بناہ دے۔
- ۵۔ اسلامی شعار کی تو بین کرے یا اپنے کفریداور شرکیدا عتقادات کا ظہاراس طرح کرے
   کہ مسلمانوں کی دل آزاری ہو۔
  - ۲۔ اسلامی ریاست کے قوانین اور جائز احکام کومانے سے انکار کردے۔
  - مسلمانوں کواسلام ہے برگشتہ کرکےان کومرید ہوجانے کی تلقین کرے۔
  - ۸۔ رسول الله علی الله علیہ وسلم کی شان مبارک میں گستاخی اور تو بین کاار تکاب کرے۔

ان اسباب کی بنا پرشہریت منسوخ کی جاسکتی ہے۔ امام شافعی " کے نزد یک اس سلسلے میں ایک اہم اصول اور بھی ہے کہ اگر کوئی شخص جب اسلای ریاست کا شہری بنا ہوتو وہ یہودی یا عیسائی تھا، پھراس کے بعداس نے کوئی اور نہ ہے مثلُ ہندومت قبول کرلیا تو اس کی شہریت کی سابقہ شرا نکامنسوخ ہو جائیں گی اوراس ہے نئی شرا نکا طے کی جائیں گی۔اس لیے کہا مام صاحب كے نزديك اسلامى رياست ميں اہل كتاب اور غير اہل كتاب غيرمسلموں كے حقوق مختلف ہیں۔امام شافعی "کےاس نقطہ نظر مے اگر چہ بہت ہے فقہا اتفاق نہیں کرتے لیکن جس اصول پر پے رائے بنی ہے وہ و قیع معلوم ہوتا ہے۔ دوسری رائے امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ کی یہ ہے کہ اہل ذیمہ صرف وہ لوگ ہو سکتے ہیں جو کسی ایسے دین کے پیروکار ہوں جورسول الله صلی الله علیہ وسلم کے زمانے میں بایا جاتا ہو۔اس نقط نظر کے مطابق امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ کے نزد یک بعد میں پیدا ہونے والے نداہب کے بیروکاروں کواہل ذمہ کے حقوق نہیں دیے جا کیں گے۔ چنانچہان کے نزدیک سکھوں کوشہریت کے حقوق نہیں ملیں گے۔اس لیے کہاس دور میں یہ نہ ہب موجود نہ تھا، تاہم بدرائے اس وقت ہوگی اگر سکھ مت کو ہندو فرہب سے الگ ایک جدا گانہ فرہب جانا جائے۔ای طرح امام شافعی م کے اس اصول کے تحت قادیا نیوں ادر بہائیوں کو بھی حقوق شہریت نہیں ملیں گے، تاہم اس سیلے پرخودنقہائے شانعیہ میں اختلاف ہے۔

یہاں ایک بات بڑی اہم ہے جو پہلے پہل فقہائے احناف نے پیش کی اور بعد میں وگرفتہ ہے فقہا نے بھی اس کوسلیم کرلیا۔ امام ابو صنیفہ رحمتہ اللہ علیہ نے اس کو ایک کلیے کی شکل میں بیان کیا۔ وہ کہتے ہیں: اُھل المشرک کلھم ملہ واحدہ یا دوسرے الفاظ میں المکفو ملہ واحدہ کہ مسلمانوں کے مقابلے میں اہل کفر وشرک کو ایک ملت مانا جائے گا اور ان کے ساتھ نظری معاملات میں کیساں برتاؤ ہوگا۔ ملت کسی دین یا عقید ہے کی بنیاد پر قائم ہونے والی اس اجتماعیت کو کہتے ہیں جس کے اپنے ثقافتی امتیازات ہوں۔ جس طرح مسلمانوں کی ایک ملت ہے جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ملت سے عبارت ہے۔ ای طرح سے تمام غیر مسلموں کو مسلمانوں کے مقابلے میں ایک ملت قرار دیا عمیان اس اعتبار ہے ان کی الگ الگ تقسیمیں نہیں کی جا میں

گی۔اس اصول کا ایک منطقی بھیجہ ہے کہ اسلامی ریاست میں بسنے والے تمام غیر مسلموں کو (قرآن پاک میں دیے گئے احکام کا لحاظ رکھتے ہوئے) کیساں مراحات اور حقوق دیے جائیں گے، بشر طیکہ کسی کے ساتھ الگ سے کیا جانے والا کوئی محاہدہ حارج نہ ہو۔البتہ اگر کسی غیر مسلم گروہ ہے الگ سے کوئی محاہدہ کیا جاچکا ہوتو اس پڑعمل کیا جائے گا۔ مثلاً جب کوئی شہر مسلمانوں نے فتح کیا اور اس میں مختلف غیر اسلامی غدا ہب کے مانے والے لوگ بستے ہیں تو ان سب کے ساتھ کیساں سلوک کیا جائے گا اور سب کو کیساں مراعات دی جائیں گی۔اس لیے کہ سب ایک بی ملت ہیں اور سب کا معاملہ کیساں ہے۔

ان مراعات کے علاوہ ایک اور اہم آزادی اسلامی دور میں غیر مسلموں کودی گئے۔ اور وہ ان کی عدالتی خود مختاری تھی، جس کو بعض حضرات نے قرآنی تھی و کُیٹ کھی اَهُلُ الْإِنْجِیْلِ بِمَا اَنْوَلَ اللّٰهُ فِیلُه (المائد 3 : 27) سے مستبط کیا ہے۔ اس آزادی کے تحت متعدد غیر مسلم گروہوں کو اپنی عدالتیں قائم کرنے کی اجازت دمی گئی۔ ان کوموقع دیا گیا کہ ان کا اپنا قانون ہو، ان کی اپنی عدالتیں ہوں جیسا کہ مدینے میں یہود یوں کو بیش حاصل تھا، یا جیسا کہ ہندوستان میں ہندوؤں کو طویل عرصے تک بیش حاصل رہا۔ اس طرح کی عدالتی خود و اگرا کیا آگرا کیا آقلیت کو دیا جائے گاتا ہو جسب اقلیتوں کو دیا ہوگا، الکفور ملہ و احدہ کے اصول کے مطابق۔ اس طرح مرتدین اور مشرکین عرب کو مشتی کرتے ہوئے تمام اقلیتوں کو اپنی اپنی ثقافت کے تحفظ کا حق دیا جائے گا۔ بہر حال بیتو شیخ بیت کے مطابق وہ عام اصول جو اسلامی ریاست کے ایک غیر مسلم باشندے کو حاصل ہوتے ہیں۔

شہریت کے حصول کا دوسراطریقہ جبیبا کہ پہلے اشارہ کیا گیا،شادی یا نیچر لائزیشن ہے۔ اس کے تحت ایک غیرمسلم ملک کا شہری کسی مسلم ملک کے شہری سے شادی کر کے اسلامی ریاست کا باشندہ قرار پاتا ہے۔ یہاں مسلم شہری اور غیرمسلم شہری میں ذرافرق ہے۔ غیرمسلم کے لیے کچھ حدودوقیوں ہیں جن کی پابندی ضروری ہے۔ اس طرح کی قیود آج بھی دنیا میں پائی جاتی ہے۔ اس طرح کی قیود آج بھی دنیا میں پائی جاتی ہے۔ مغربی ممالک میں ایک دوسرے کے شہریوں کے لیے نیچر لائزیشن میں جومراعات دی جاتی

ہیں وہ افر دایشیائی ممالک کے شہر یوں کے لیے نہیں ہیں۔ جو سہولت امریکا میں کینیڈ ایا انگلتان کے باشند کو حاصل نہیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ بین الاقوامی لین دین میں اپنے اور پرائے کی تمیز سب رکھتے ہیں۔ وہاں اپنے اور پرائے کا تمیز سب رکھتے ہیں۔ وہاں اپنے اور پرائے کا تعین رنگ اور نسل کی بنیا و پر ہوتا ہے جو ایک غیر اختیاری چیز ہے اور انسان کے بس سے باہر ہے۔ یہاں نظر یے اور مذہب کی بنیا و پر اپنے اور پرائے کا فیصلہ ہوتا ہے جو اختیاری اور شعوری چیز ہے۔ بہر حال ایک مسلمان شخص اسلامی ریاست کے شہری سے نکاح ہوتے ہی شہریت کے حقوق کا حال ہوجا تا ہے۔ غیر مسلم کے لیے ایک سال کی آ زمائش مدت ہے جس کے گزرنے کے بعد اس کوشہریت وی جاتے گی۔

چھٹی صدی ہجری کے مشہور فقیہ قاضی بدر الدین بن جماعہ جنہوں نے بہت سے علاقوں میں فقو اور قضا کی فرمہ داری سرانجام دی تھی۔ انہوں نے ایک کتاب لکھی تھی: تحویو الا حکام فی تدبیر اہل الإسلام۔ اس میں انہوں نے اس مسلے پر تفصیل سے بحث کی ہے کہ غیر مسلموں کو اسلای ریاست کی شہریت دیتے وقت کن انتظامی مسلمتوں کا کھاظ رکھاجائے۔ اس سلیلے میں انہوں نے اس طریق کا رکا بھی جائزہ لیا جوان کے زمانے میں رائج تھا، انہوں نے اس کو ایک جائزہ لیا جوان کے زمانے میں رائج تھا، انہوں نے اس کو ایک جائز طریق کا رقر اردیا۔ اس طریق کا رکے مطابق جب کوئی غیر مسلم نیچر لائز بیشن کی بنیا د پر شہریت کے لیے درخواست دینا چاہتا تھا تو اس کو ایک خاص شعبے سے رجوع کرنا پڑتا تھا جواس کام کے لیے قائم تھا۔ جہاں اس کے ممل کو اکف، نام ، ولدیت ، خاندان ، قبیلہ اور علاقہ وغیرہ کے بارے میں معلومات کا اندراج کیا جاتا تھا۔ پھرجس خاندان میں جس فرد سے شادی کی ہاس فرد ور اردیا ور اس کے خاندان کی کو الف بھی حاصل کیے جاتے تھے۔ اور پھر اس شخص کو کسی تعبیلے کا فرد قرار دیا جاتا تھا اور اس کے خاندان کی نیونہ سے اس فرد ور اردیا جاتا تھا اور اس کے خاندان کی وائف بھی حاصل کیے جاتے تھے۔ اور پھر اس شخص کو کسی تعبیلے کا فرد قرار دیا جاتا تھا اور اس کے خاندان سے مقرر کردیے جاتے ہے۔ اور پھر اس شخص کو کسی تعبیلے کا فرد قرار دیا جاتا تھا اور اس پر نقیب مقرر کردیے جاتے۔

عریف دنقیب کانظام ایک طرح کامقامی حکومت یالوکل باڈی کانظام تھا جوز مانہ قبل از اسلام سے عرب میں چلا آر ہاتھا۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو بعض اصلاحات کے ساتھ قبول کر کے مدیند منورہ میں اختیار فرمالیا تھا۔یہ نظام یا طریقہ تقریباً چے سات سوسال تک مسلمانوں تعلق

میں جاری رہا۔ اس نظام میں ہردس بالغ شہر یوں کی نمائندگی ایک عریف کرتا تھا جس کوعموماً وہ ہم جہری خود چنتے تھے۔ پھر ہر دس عریفوں پر ایک نقیب ادر ہر دس نقیبوں پر ایک نقیب النقبا ہوتا تھا۔ اس طرح اوپر سے نیچ تک ہرفر داس پر وگرام کے مطابق ایک منظم ادر مر بوط سلم میں شامل ہوجا تا تھا۔ سب کے اوپر اسلامی حکومت کے اعلی صوبائی عہدے داراورعلا قائی عہدے دارہوتے تھے جن کا سب سے بڑا نگران خود بادشاہ اسلام یا خلیفہ ہوتا تھا۔ قاضی بدرالدین کے زمانے تک سیہ نظام جوں کا توں رائج تھا۔ انہوں نے اس کا حوالہ دیتے ہوئے لکھا کہ ایسے غیر مسلم شخص کو کسی عریف کی سر پرسی میں دے دیا جائے۔ اس طرح اس کی نگرانی بھی ہو سکے گی اور تربیت بھی۔ یوں عریف کی سر پرسی میں دے دیا جائے۔ اس طرح اس کی نگرانی بھی ہو سکے گی اور تربیت بھی۔ یوں بہت جلدوہ اسلامی معاشرے میں اس طرح متحرک ہوجائے گا جس طرح دوسرے مسلم اورغیر مسلم شہری ہیں۔ اور بالآ خروہ اس معاشرے کا ایک ذمہ دارشہری بین جائے گا۔ پھران نومسلموں کی نقل مرح دی کا بھی ریکارؤ رکھا جائے گا۔

یہ بھی اصول تھا کہ جب ان سے جزیہ وصول کیا جائے تو ان کے عریفوں اور نقیبوں کی موجودگی میں وصول کیا جائے ۔ آج کل مغربی دنیا کا ہڑے نے ورشور سے یہ وعویٰ ہے کہ یہ نظام اس نے رائج اور متعارف کرایا ہے کہ جس سے ٹیکس وصول کیا جائے اس کی نمائندگی بھی ضروری ہے۔ اگر چہانگلستان جس کا وعویٰ ہے کہ یہ نظام اس نے سب سے پہلے دریا فت اور متعارف کرایا ہے۔ اگر چہانگلستان جس کا وعویٰ ہے کہ یہ نظام اس نے سب سے پہلے دریا فت اور جن اسباب و محرکات کے تحت انگلستان میں اس اصول کی بنا پڑی وہ مغربی سیاسیات کی تاریخ پر نظرر کھنے والوں محرکات کے تحت انگلستان میں اس اصول کی بنا پڑی وہ مغربی سیاسیات کی تاریخ پر نظرر کھنے والوں سے مخفی نہیں ہے۔ اس کے برکلس اسلامی دور میں یہ اصول نہ صرف اکثریت بلکہ غربی اقلیتوں تک کے لیے روز اول ہی سے اپنالیا گیا تھا۔ قاضی بدر الدین بن جماعہ کے دور تک آتے آتے یہ ایک مانوس رواج اور مسلم معاشرتی قانون کا حصہ بن چکا تھا۔

بیتو کچھ وہ شرائط ہیں جواسلای ریاست میں حصول شہریت کے سلسلے میں عائد ہوتی تحییں ۔ شرائط میں ان حالات اور زمانے کے نقاضوں کے مطابق اضافہ بھی کیا جا سکتا ہے۔ بشرطیکہ نئے آنے والوں کے لیے غیرضروری پابندیاں بڑھ ندجا کیں اور انہیں اسلای ریاست کی

idhless.com

شہریت سے غیرضروری طور پرمحروم نہ کیا جائے۔جہاں تک شادی کا معاملہ ہے ایک غیرمسلم علاقے کی خاتون اگر اسلامی ریاست کے کسی ذمی ،مستامن یا معاہد سے شادی کرے گی تو اس کو خود بخو دشہریت حاصل ہو جائے گی۔ای طرح اگر کوئی غیرمسلم مرداور عورت (شوہراور بیوی) اسلامی ریاست میں آئیں اوران میں ہے کوئی ایک مثلًا مردمسلمان ہو جائے اورعورت اپنے ند بب عیسائیت یا بہودیت پر قائم رہے تو مرد کے قبول اسلام کی وجہ سے وہ عورت بھی اسلامی ریاست کی شہری بن جائے گی۔اس لیے کہ ذمید کا نکاح مسلمان مرد سے ہوسکتا ہے۔لیکن اگر وہ عورت کی غیرالہا می مذہب کی پیروکار ہے تو اے اپنے شوہر کے ساتھ مسلمان ہونے کو کہا جائے گا،کیکن مجبور نہیں کیا جائے گا۔اگر وہ خوثی ہے مسلمان ہو جائے تو اس کو بھی شہریت حاصل ہو جائے گی ، ور نینبیں ۔ اس خاتون کو مناسب موقع فراہم کیا جائے گا کہ وہ اچھی طرح سوچ سمجھ کر اسلام قبول کرنے کا فیصلہ کرے۔اس کوسوچ بچار کے لیے مناسب مدت بھی دی جائے گی جوبعض فقہا کی رائے میں تین ماہ ہوتی ہے۔ تین ماہ کی مدت کے بعد اس کے فیصلے کی روشنی میں اس کی حیثیت کا تعین کیا جائے گا۔ اگر کوئی ذمی خاتون جواسلامی ریاست کی شہری ہے اور اس نے کسی یبودی یا عیسانی حربی سے شادی کرلی ہے تو وہ حربی شہریت کے حصول کے لیے درخواست دے گا، جس پرریاست این تواعدوا حکام اور پالیسی کےمطابق فیصلہ کرے گی۔

یو قام غیر مسلموں کے حقوق شہریت کی بات تھی۔اسلامی ریاست میں عارضی طور پر
آنے یار ہنے والے غیر مسلموں کو مستام ن کہا جاتا ہے ان کی حیثیت پر بھی فقہا نے مفصل بحث کی
ہے۔ ذمی یا معاہد چونکہ مستقل شہری ہوتے ہیں اس لیے ان کا معاملہ مستام ن سے ذرا مختلف ہوتا ہے۔
مستام ن کے لیے دار الاسلام میں قیام کی زیادہ سے زیادہ مدت ایک سال کا عرصہ ہے۔ اس کے لیے
فقہانے تفصیلی احکام بیان کیے ہیں۔ امام محمد بن حسن شیبانی نے لکھا ہے کہ سیر کے باب میں سب سے
فقہانے تفصیلی احکام بیان کے ہیں۔ امام محمد بن حسن شیبانی نے کہ میہ بڑی نازک ذمہ داری ہے کہ
زیادہ نازک اور اہم معاملات مستام ن کے ہوتے ہیں۔ اس لیے کہ یہ بڑی نازک ذمہ داری ہے کہ
ایک شخص اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذمہ داری پر امان طلب کرتا ہے۔ اب اگر اس کو بیامان اور گناہ گار

,press.com

ہوتے ہیں۔اوراگراس ذمہ داری پراس کوامان دے دی جائے تو پھرضا بطے کی پخیل بڑی اہم ہوتی ہے۔اس بنابرمستامن کے حقوق اس پورے باب میں بڑی اہمیت رکھتے ہیں۔

امان دینے کی دوصورتیں ہوسکتی ہیں۔ ایک صورت کاتعلق حالت جنگ سے اور دوسری کا حالت امن سے ہے۔ پھرخودامان کی دومیشیتیں ہوسکتی ہیں: ایک مستقل امان، دوسری عارضی امان، جوعموماً حالت جنگ میں دی جاتی ہے۔ حالت جنگ میں عارضی امان ہروہ ہخص دے سکتا ہے جومسلمان ہواور اسلامی ریاست کاشہری ہو۔رسول النصلی الندعلیہ وسلم کے دور کی متعدد مثالیں اس امر کی موجود ہیں کہ حالت جنگ میں ایک مسلمان خاتون نے ایک دشمن کو عارضی امان دے دی اور رسول الله صلی الله علیه وسلم نے اس کو جائز (Valid) قرار دیا۔حضرت ام ہانی تا کی امان کا واقعين كرآ بكا لقد اجونا من اجوت (١) فرما نامشهور واقعه بدحضرت نينب بنت رسول (صلی الله علیه وسلم) کا اینے شو ہر کو امان وینا بھی معروف ہے۔ بیہ مثالیں حالت جنگ کی ہیں۔ حالت امن کے بارے میں فقہا کے درمیان اختلاف ہے۔ اکثر فقہا کی رائے بیہ بے کہ اگر حالت امن میں حکومت قانون بنا دے کرریاست کا کوئی شہری کسی کو بھی امان دے سکتا ہے تو اس بڑمل درآ مد ہوگا اور ہرشہری کی دی ہوئی امان کو درست مانا جائے گا۔لیکن اگرریاست کی طرف سے اس باب میں کوئی قانون نہیں ہےتو پھراس صورت میں عام شہریوں کوامان دینے کی عام اجازت نہ ہوگی ۔اسی طرح اگر اسلامی ریاست کی واضح ہدایات بیہوں کہ غیرملکی شہریوں کوامان دینے کا حق صرف ریاست کے نامزوکردہ افسران ہی کو ہوگا تو پھران افسران کے علاوہ کسی اور کے لیے یہ جائز نہیں ہوگا کہ غیر مکی شہریوں کو داخلے کی اجازت دے بلکدالی اجازت غیر قانونی اور نا قابل قبول ہوگی۔

پھرجس طرح اسلامی ریاست ذمی کے حقوق کی ضانت دیتی ہے اس طرح وہ مستامی

ا صحيح بخارى: كتاب الصلاة في الثياب، باب الصلاة في الثوب الواحدا: ١٣١١، أبواب الجزية والموادعة، باب أمان النساء وجوارهن ١١٥٤:١١، صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين و قصرها، باب استحباب صلاة الضحى وأن أقلها ركعتان ١٩٨١،

کے حقوق کی بھی ضامن ہے۔امام محمد رحمہ اللہ نے لکھا ہے کہ اگر اسلامی ریاست نے کسی متامن کو امان دی ہواور دارالحرب نے اس کی واپسی کا مطالبہ کردیا ہو، تو اسلامی ریاست کا فرض ہے کہ اپنی دی ہوئی اس امان کا تحفظ کر ہے اور اپنے اس پیان کو نبھائے اور متنامن کواس کی مرضی کے بغیر دارالحرب الول کے سپر دنہ کرے۔امام محمد کہتے ہیں کہ مستامن اور معاہدے کیے گئے وعدوں اور احادیث نبوی میں ان کے بارے میں جوتا کیدیں آئی ہیں ان کالازمی اور منطقی نقاضا یہ ہے کہ ایک متامن کی جان و مال کے تحفظ کے لیے پوری اسلامی ریاست کواگر جنگ بھی کرنا رڑ ہے تو کرے۔اگراسلای ریاست کا کوئی سیاس مفاد بھی اس کا متقاضی ہوکہ اس متامن کو واپس کرد ہے تب بھی اسلامی ریاست کی بیر ذمہ داری ہے کہ اس کو واپس نہ کرے،اوراس کی جان و مال کو خطرے میں نیڈ الے۔اس لیے کہ اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حوالے سے اس کی جان و مال کے تحفظ کا اُ مدلیا گیا ہے۔ یہاں تک کہا گر کوئی مسلمان شہری یا محاہد دارالحرب میں قید ہواور دارالحرب سے پیش کش ہوکہا ہے قیدی کے بدلے میں ہمارے اس متامن کو واپس کر دوتو اس کی بھی اجازت نہ ہوگی۔البتہ اگر دہ متامن خود جانے کے لیے تیار ہوتو پھراس کو واپس دے کرایئے قیدی چھڑائے جاسکتے ہیں۔اس کےعلاوہ کوئی صورت الین نہیں ہے جس میں کسی متامن کواس کی مرضی کے خلاف زبردئی اس کی حکومت کے حوالے کردیا جائے ، البتہ وہ اپنی رضامندی سے جاسکتا ہے۔ ہاں ، اگر دارالحرب کی حکومت ہے اس تتم کا کوئی معاہدہ کرلیا گیا ہو کہ فریقین میں سے کوئی سن کے شہری کوامان نیددے گا تو پھر ( جیسے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے دور میں صلح حدید پیریس ہوا تھا) اسلامی ریاست دارالحرب کے کسی شہری کوامان دینے کاحق ندر کھے گی۔

یہاں ایک اورسوال بھی پیدا ہوتا ہے اوروہ میر کہ اسلامی سلطنت نے کسی کو امان دمی تو کیا اس امان میں مستامن کے بیوی بچے اور والدین بھی شامل ہوں گے بانہیں۔اس پر بعض فقہا نے بیدکہا ہے کہ شریعت نے قرآن پاک میں جس ترتیب سے وراثت کے شمن میں رشتہ واربیان کیے ہیں وہ سب اس امان میں شامل ہوں گے بشر طیکہ مستامن اس کی درخواست کرے۔

جن اسباب و دجوہات کی وجہ سے شہری کے حقوق شہریت ختم ہوتے ہیں انہی وجوہات

indpress.com

کی بنا پر متامن کی امان بھی ختم ہو جاتی ہے۔ اگر کسی متامن یا متامنین کے کسی بڑے گروہ کوامان دی گئی پھرامان کی بدت ختم ہونے سے پہلے ہی کسی کمکی یا ملی مصلحت سے اسلامی رئاست بیٹسوس کرے کہ اس امان کوختم کرنا ضروری ہے تو اسلامی حکومت کوالیا کرنے کا اختیار ہے، لیکن اس غرض کے لیے حکومت متامنین کو پیشگی اطلاع دے گی۔ رہا، بیسوال کہ بیاطلاع کتنا رصہ پہلے دی جائے؟ تو فقہا کی اکثریت نے کہا ہے کہ اس کے لیے جار ماہ پہلے اطلاع دینا ضروری ہے۔ اس لیے کہ قرآن پاک میں سورہ تو بیس اس سے ملتی جلتی ایک صورت حال میں چارہ ماہ کی مدت کا نوٹس دیا گیا ہے۔ اس کے برعش فقہا کی ایک جماعت کی رائے میہ ہے کہ حکومت اس مدت کا نوٹس دیا گیا ہے۔ اس کے برعش فقہا کی ایک جماعت کی رائے میہ ہے کہ حکومت اس اطلاع کے لیے جو مدت مناسب خیال کرے اتناع صد پہلے اطلاع دے عتی ہے۔

اسی طرح جن اسباب کی بنا پر اسلامی حکومت کی ذمہ داری اہل ذمہ کے بارے میں خم ہوتی ہے انہی اسباب کی بنا پر مستامن کی امان بھی ختم ہوجاتی ہے۔ اسی طرح مستامن اگر عرصا مان کے دوران واپس چلا جائے تو اس کا بقیہ عرصا مان خود بخو دختم ہوجائے گا۔ امام سرھی ؓ نے لکھا ہے:

إن المسستامن إذا دحل دار الحور ب بطلت عنه أحكام المسلمين، لينی جب مستامن دارالحرب واپس چلا جائے تو اس کی امان ختم ہوجائے گی ، اور اسلامی شریعت کے قواعد کے مطابق اس کودیے گئے تم موق تحتم ہوجائے گی ، اور اسلامی شریعت کے قواعد کے مطابق مرز دوہو گیا ہوتو اس جرم کی سر اتو اس کودی جائے گی کیکن اس کی امان کو حض اس جرم کی ہوات میں ہم کی سر اتو اس کودی جائے گی کیکن اس کی امان کو حض اس جرم کی پا داش میں ختم نہیں کیا جائے گا۔ اس طرح آگر کوئی مستامن دارالحرب ہے کوئی جرم کی سرا نددی جائے گی۔ اس طرح آگر کوئی مستامن دارالحرب ہولا جائے تو دارالا سلام میں آگر دارالا سلام میں آگر دارالا سلام میں جرم کی سرا نددی جائے گی۔ اس حرم کی سرا اس جرم کی سرا الحرب علی است کے جغرافیائی دائر ہو نددی جائے گی۔ احداف اس اصول کے ختی ہے قائل ہیں۔ دوہ اسلامی ریاست کے جغرافیائی دائر ہو اختیار کے اصول پر بختی ہے کہ دارالا سلام میں جرم کر کے دارالا سلام میں جرم کر کے دارالا سلام آگیا تو اسے دیا ہوائے گی۔ احداف اس اصول پر بختی ہے کہ دارالا سلام میں جرم کر کے دارالا سلام آگیا تو اس اس جرم کی سرا دی جائے گی۔

یتوشیریت کے متعلق ضروری احکام تھے۔ رہا مسئلہ Conflict of Laws یعنی

قوانین کے تعارض کا جس کے لیے فقہائے اسلام نے "تحارج" کی اصطلاح استعال کی ہے۔ جب دومخلف قوانین میں تعارض کی بنا پر کوئی حرج یا دفت واقع ہو جائے اوراس کے حل کی کوئی صورت بظاہر نظرندآئے تواس کے لیے فقہانے مختلف مکنصور تیں بیان کی ہیں۔اوران کے الگ الگ احکام مرتب کیے ہیں۔ ایک صورت تو یہ ہے کہ غیر مسلموں کا قانون مسلمانوں کے قانون ہے متعارض ہو،غیرمسلسوں کے وہ توانین جو دارالحرب میں رائج ہیں ان قوانین کی رو سے جو معاملات جائز ہیں ان میں سے بہت ے دارالاسلام میں جائز نہیں سمجے جا کیں گے۔اس طرح شايد بعض معاملات جو وہاں ناجائز بیں وہ دارالاسلام میں جائز سمجھے جائیں۔ان حالات میں جب دارالاسلام میں کوئی ایبا مقدمه آئے جس میں ایک فریق ذمی ہویا دونوں فریق ذمی مول ، یا ایک ذی اور ایک متامن ہوتو اس کے حل کے لیے دوصور تیں ہول گی ۔ایک صورت تو یہ ہوسکتی ہے کہ وہ ایٹ شخصی توانین کے مطابق اپنی عدالتوں کے ذریعے فیصلہ کرالیں ، اس صورت میں اسلامی ریاست اس میں کوئی مداخلت نہ کرے گی۔ ایک شکل سے کہ وہ اسلامی ریاست سے اس سليلے ميں انصاف جا ہيں۔اس صورت ميں اسلامی عدالت اسے قانون کےمطابق فيصله كرے گی،غیرمسلموں کے ضابطوں کے مطابق نہیں۔اس سلسلے میں بعض اوقات ایسے حالات پیش آ كت بي كهاسلام رياست جزوى طور بران كقوانين كانوش لااوران كوفيط كى بنياد بنائے ـ مثال کے طور پرایک محض دارالاسلام میں داخل ہوتا ہے اور اسلام قبول کر لیتا ہے۔اس کے ساتھ اس کی بیوی بھی ہے جو ہندو ہے۔ پیخص کچھ دیقبل تک ہندو تھالیکن اب اسلام قبول کرچکا ہے۔ اس كى سابقه اولا دكوجائز اولاد مانا جائے گا۔ جائے خالص اسلامی نقطه نظر سے اس كا نكاح ناجائز، عى ربامو۔اى طرح سےاس كى مكيت ميں كچھ چزيں ہيں اوروواس وقت كى ہيں جب وهمسلمان ندتها \_اورا يسيطريق سهوه ملكيت من آكي تعين جواسلام مين جائز ندتها مثلًا سودي كاروباركرتا تھا، یا جوئے کا کاروبار کرنا تھا۔اب اس کی اس تمام سابقہ جائداد کو اس کی جائز جائداد تصور کیا جائے گا۔اس لیے کہ قاعدہ کلیہ بیہ ہے کہ جب کوئی محض مسلمان ہوادر قبل از اسلام اس کی جتنی جائداد ہواوراس کواس کے سابقہ ند ہب میں جائز تصور کیا جاتا ہوتو بعداز قبول اسلام بھی اس کی

جائدادکوجائز جائدادتصورکیاجائےگا۔اس لیے کہ جب صحابہ کرام "رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوکر اسلام قبول کرتے ہے تھے۔ بلہ جس پاس حاضر ہوکر اسلام قبول کرتے ہے تھے آپ ان کی جائداد کی چھان بین نہ کرتے ہے۔ بلہ جس شخص کے قبضے بیں جو جائداد ہوتی تھی وہ اس کی جائداد ہانی جاتی تھی۔ابیا ہمیشہ ہی ہوتا رہااور بھی کسک کی جائداد کی چھان بین نہیں گی گی۔البتہ بعض بنیادی احکام ایسے ہیں جن کی ہرصورت بیں تغییل کرائی جائے گا۔ تغییل کرائی جائے گا۔ تغییل کرائی جائے گا۔ تغییل کرائی جائے گا۔ چیانچہ اگر کسی نومسلم پر کسی کا یا کسی اور کے ذھے اس کا سود، واجب الا دا تھا،اب قبول اسلام کے بعداس کی ادائی نہیں کی جائے تی۔

تعارض احکام کی ایک دومری صورت یہ ہے کہ اہل ذمہ کے توانین یا ہم گراتے ہوں، مثلاً دو ذمیوں میں سے ایک یہودی ہے اور دومراعیسائی۔اس صورت میں یا تو ہدونوں فریق باہم طرکس عدالت میں جانا ہے اور دوہ اس عدالت میں جاکرا پنا معاملہ طے کرا لیں ۔لیکن اگر کوئی فریق مطمئن نہ ہوتو وہ اسلامی عدالت میں جاسکتا ہے۔البتہ اسلامی عدالت اس کا فیصلہ اپنے ضابطوں کے مطابق کرے گی۔ یہی حال نکاح وطلاق کے معاملے کا ہے۔ اس کا فیصلہ اپنے ضابطوں کے مطابق کرے گی۔ یہی حال نکاح وطلاق کے معاملے کا ہے۔

غیر سلمول کوعدالی خود بخاری دی جا سکتی ہے۔ یہ اسلامی حکومت کی صواب دید پر مخصر ہے، غیر سلمول کا حق نہیں ہے۔ اس کی اجازت یہود یوں کو مدیند منورہ میں حاصل تھی۔ قرآن پاک میں اس کا ایک سا اشارہ ماتا ہے کہ ایس اجازت دی جا سکتی ہے۔ سورہ ما کہ میں ارشاد ہوتا ہے: وَلَیْ حَکُمُ اَهُلُ الْاِنْجِیْلِ بِمَا اَنْزُلَ اللّٰهُ فِیْه (الماکدة 2:27) اس سے اشارہ ماتا ہے کہ دہ لوگ ایخ معاملات اپنی البامی کتاب کے ذریعے طے کرسکتے ہیں۔ رسول الله سلی الله علیہ وسلم نے مختلف ذمیوں سے معاہدے کے۔ ان میں سے متعدد گروہوں کو آپ (صلی الله علیہ وسلم) نے بیش دیا کہ ان کے معاملات انہی کے لوگوں کے ہاتھوں میں رہیں۔ اہل مقنا کے نام دستاویز میں لکھا گیا: وان لیس علیکم امیر الامن انفسکم (ا)۔ تم پر باہر سے کی کومقرر دستاویز میں لکھا گیا: وان لیس علیکم امیر الامن انفسکم (ا)۔ تم پر باہر سے کی کومقرر

ا . طبقات ابن سعد: ذكر بعثة رسول الله صلى الله عليه وسلم الرسل بكتبه إلى الملوك يلحوهم إلى الملوك يلحوهم إلى الإسلام، وماكتب به رسول الله صلى الله عليه وسلم لناس من العرب وغيرهم الكنا

نہیں کیا جائے گا۔ بلکہ تم میں سے ہی کسی کوتمہار اامیر مقرر کیا جائے گا۔ یعنی تم اپنے قاضی خود مقرر کرو گے۔ اس سے یہ پہا چلا کہ غیر مسلموں کوالی آزادی دی جاستی ہے۔ اس طرح کے حقوق اور بھی کئی غیر مسلم گرد ہوں کودیے گئے۔

جہاں تک مسلمانوں کے اندرفقہی مسالک کا تعلق ہے قوصدراسلام میں قاضی اپنے ہی اجتہا و پر فیصلہ کرتا تھا۔ صحابہ ،تا بعین و تج تا بعین کے زمانے تک ایسا ہی ہوتا رہا ، لیکن جب فقہی مسالک کی قد وین اور پھر ترویج ہوگئی تو ان کے مامین مکنہ تعارض و تحارج کورو کئے کے لیاس کے تین حل ابنائے گئے۔ مثلًا مصر میں حنی ، شافعی ، ماکی اور عنبی عدالتیں علیحدہ علیحہ ہ تھیں ۔ اور ہر مسلمان کو آزادی تھی کہ اپنے فقہی مسلک کے قاضی کی عدالت عدالتیں علیحدہ تھیں۔ اور ہر مسلمان کو آزادی تھی کہ اپنے فقہی مسلک کے قاضی کی عدالت میں جاکر اپنا فیصلہ کرلے ۔ ایک حل بعض ممالک ایک مثلًا ہندوستان میں اختیار کیا گیا کہ یہاں فقہ حنی ارزئج تھی اور تمام مسائل فقہ حنی ہی کے مطابق حل کے جاتے تھے۔ ایک حل یہ تھا کہ آن وسنت کی روشیٰ میں جو محص جس عالم سے چا ہے اپنا مسئلہ کل کراسکتا ہے۔ ہمارے ہندوستان و پاکستان میں جو صورت حال اس وقت ہو وہ یہ ہے کہ پبلک لاتو ایک ہی ہے جس کے مطابق عدالتیں کام کرتی رہی ہیں ۔ پاکستان کی عدالتیں فقہ خنی کے علاوہ ویگر فقہی مکا تب سے بھی رہنمائی حاصل کرتی رہی ہیں ۔ اسلای نظریاتی کونسل ، وفاقی شرعی عدالت اور سپر یم کورٹ تک ایسا ہے شخصی تو انہیں کی بارے میں پاکستان کے آئین میں ہے کہ جو خض جس فقہ کا بیرو کار ہے اس کا مسئلہ اس فقہ ہی کی بارے میں پاکستان کے آئین میں ہے کہ جو خض جس فقہ کا بیرو کار ہے اس کا مسئلہ اس فقہ ہی کی رہنمائی حاصل کرتی ہیں۔ بارے میں پاکستان کے آئین میں ہے کہ جو خض جس فقہ کا بیرو کار ہے اس کا مسئلہ اس فقہ ہی کی رہنی میں جائے گا۔

اس کے علاوہ تعارض کی اور بھی صور تیں ہیں: ایک تعارض ہوتا ہے بر بنائے تبدیلی وار۔
اور دوسرا ہوتا ہے بر بنائے تبدیلی فدہب ایک شخص دارالا سلام سے دارالحرب چلا جاتا ہے، یا
دارالحرب سے دارالا سلام آ جاتا ہے۔ تو اس تبدیلی دار کی بنا پر متعدد مسائل پیدا ہوتے ہیں جو
اسلام شخصی بین الاقوامی قانون کا جزو ہے۔ اس طرح تبدیلی فدہب سے جومسائل پیدا ہوئے
ان پر بھی فقہا نے بڑی تفصیل سے گفتگو کی ہے۔ ان سارے مباحث کو ہم اسلام کا پرائیویٹ
ان پر بھی فقہا نے بڑی تفصیل سے گفتگو کی ہے۔ ان سارے مباحث کو ہم اسلام کا پرائیویٹ

## حصيهوالات

سوال:

بنگلہ دیش میں ہزاروں پاکتانی ایسے ہیں جو یہاں آنا چاہتے ہیں،جنہیں حکومت نہیں الارہی۔کیاان پاکتانیوں کی شہریت ختم ہوجائے گی؟ اگران کی شہریت ختم ہے تو کس اصول کے تحت؟ ان کی موجودہ شہریت کا تعین کیسے ہوگا؟

جواب:

میں عرض کر چکا ہوں کہ اسلامی حکومت کسی مسلمان شہری کواس کے حقوق شہریت سے محروم نہیں کرسکتی ،الل کہ وہ خودا ہے اراد سے سے ان حقوق سے محروم نہیں کرسکتی ،الل کہ وہ خودا ہے اراد سے سے ان حقوق سے محروم بونا چاہے ہوجائے۔ پاکستان یا کوئی اور اسلامی حکومت اپنے کس شہری کو ملک میں آنے سے نہیں روک سکتی ۔جو حکومت یا حکومت میں روکت میں علط کرتی ہیں۔

سوال:

غیر مسلم کس طرح اسلامی شجریت حاصل کرسکتا ہے۔ حالا نکداس کا نکاح مسلم عورت نے نہیں ہوسکتا؟

جواب:

یہ بات تو ہرمسلمان جانتا ہے کہ ایک غیر مسلم کا نکاح مسلم عورت سے نہیں ہوسکتا۔ البتہ شہریت کے متعلق کی صور قیم مکن ہیں۔ مثل ایک صورت سے جس کو فقہانے بیان کیا ہے کہ ایک غیر مسلم میاں بوی ویزا لے کر اسلامی حکومت میں داخل ہوئے ہوں۔ اس قیام کے دوران ان میں سے ایک اسلام قبول کر لیتی ہے تو ان کا نکاح فوری طور پر میں سے ایک اسلام قبول کر لیتی ہے تو ان کا نکاح فوری طور پر کا لعدم نہیں ہوگا، بلکہ دقتی طور پر تفریق کرائی جائے گی اور شو ہرے مطالبہ کیا جائے گا کہ دہ اسلام قبول کر لیتی ہے تا اور دونوں کو شہریت بھی مل قبول کر لے تو دونوں کا نکاح باقی رہے گا اور دونوں کو شہریت بھی مل جائے گا۔ اگر شو ہر اسلام قبول کر لے تو دونوں کا نکاح باقی رہے گا اور دونوں کو شہریت بھی ال جائے گا۔ اگر شو ہر اسلام قبول کر لے تو دونوں کا نکاح باقی رہے گا اور دونوں کو شہریت بھی ال جائے گا۔ اگر شو ہر اسلام قبول کر لے لیکن شہریت اختیار نہ کرے تو ان کا نکاح ختم نہیں ہوگا اور ان

کاشہریت حاصل کرنے کاحق فی الحال ختم ہوجائے گا۔ آئندہ وہ جب چاہے دارالاسلام میں آئی کر یہاں شہری بن سکے گا۔ یہاں شہری بن سکے گا۔

موال:

فتح مکہ کے موقع پر جھنرت عثان نے ایک عورت کوامان دی اور آپ نے قبول بھی کر لی لیکن فر مایا کہتم میں سے کوئی ایسا نہ تھا کہ اس کوئل کر دیتا۔ کیا حضرت عثان کی امان کوامان نہیں سمجھا گیا تھا۔ یا کوئی اوروجہ تھی۔ نیز کیا اسلام قبول کرنے والے کی جا کداد اسلام قبول کرنے سے پہلے ناجائز ذرائع سے کمائی ہوئی ہے تو کیاوہ جا کداد اب اس کا حق ہے یا نہیں؟ جواب:

حضرت عثان غنی سے منسوب جوسوال آپ نے پوچھا ہے شاید آپ سے اس میں بھول ہوئی ہے۔امان عورت کونہیں بلکہ حضرت عثانؓ ہی کے ایک عزیز عبداللہ بن سعد بن ابی سرح کودی گئی تھی۔ان کا معاملہ پیتھا کہاں واقعے ہے گئی سال قبل وہ اسلام قبول کر کے مدینہ آ گئے تھے کیکن اسلام غالبًا اس وقت تک ان کے دل میں رائح نہ ہوا تھا۔ رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم نے انبيس كتابت وحى ير ماموركرديا حضرت عبداللد بن سعدكسي وجهس مرتد موكر مكه حل عظية اوراسلام کے بارے میں منفی پروپیگنڈ اشروع کر دیا۔جب مکہ فتح ہوا تو تقریباً آٹھ افراو کے بارے میں رسول التدصلي التدعليه وسلم نے فرمايا كه أكروه غلاف كعبد سے بھى ليٹے ہوئے مليس تو ان كوتل كرديا جائے۔ان آ تھ میں سے ایک بیعبداللہ بن سعد بن الی سرح بھی تھے۔ان میں کچھ کو (غالبًا دوکو) قتل کر دیا گیااور پچھ کو معاف کر دیا گیا۔ بقیہ لوگ بشمول عبداللہ بن سعد مکہ ہے فرار ہو گئے ۔ حضرت عثان " نے سوحیا کہ جس طرح حضور (صلی اللہ علیہ وسلم) نے ان میں ہے بعض افراد کو معاف کردیا ہے انہیں بھی معاف کر دیا ہوگا۔لہذاان کواینے ہمراہ لے کرحفرت عثان غی حضور کے یاس لے آئے۔حضرت عثان "نے عرض کیا: یا رسول الله!عبدالله بغرض توبه آئے ہیں۔ آپ خاموش رہے۔ پھرعرض کیا: پھرحضور خاموش رہے۔ پھرعرض کیا: پھر خاموش رہے۔ پھرعرض کیا تو آپ نے ان کی توبہ قبول کز کے ان کو دوبارہ دائرہ اسلام میں داخل کرلیا۔اس طرح وہ تا ئب ہو کر چلے محے ،ان کے جانے کے بعد آپ نے حاضر بن مجلس سے فرمایا: تم لوگوں میں سے کسی نے اسے قبل نہ کردیا۔ایک صحابی نے عرض کیا: حضور ہمیں اشارہ فرماتے تو ہم اسے نہ چھوڑتے۔اس پر حضور (صلی اللہ علیہ وسلم) نے فرمایا: نبی کے لیے جائز نہیں کہ آتھوں کے اشاروں سے معاملات نمٹائے (۱)۔ یہ ہے اصل واقعہ۔ یہ واقعہ عام امان کا نہیں بلکہ یہ واقعہ ایک جنگی مجرم کا ہے۔ لیکن اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) نے الیے تقیین جرائم کے مرتکب کو بھی حضرت ہمان کی درخواست پر امان دی۔ بعد میں انہوں نے اسلامی فقوعات میں بروا حصہ لیا ہمور، عوان ،فوبیا کو فتح کیا مسلمانوں کے پہلے بحری بیڑے کے کما غر شے۔ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے ذر لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بحری معرکے کے در لیے قبرص فتح کیا۔ جا کہ اور بیا کہ کی کیا کہ وال

اسلامی مملکت کافرد بھاگ کردارالحرب میں چلاجائے۔کوئی جرم کرکے ، یاخودساختہ بطلاطفی،اوروہاں بھارتی مملکت کافرد بھاگ کردارالحرب میں چلاجائے۔کوئی جرم کرکے ، یاخودساختہ بطلاطفی،اوروہاں بھارتی مملکت کا دوسراسوال کہ قادیانیوں کی سبخ گا؟ اگراہے معاف کردیاجائے تو قانون نداق بن کررہ جائے گا۔دوسراسوال کہ قادیانیوں کی شہریت یا کتان میں کس قانون کے تحت ہے؟ تیسراسوال بیہے کہ حکومت یا کتان جواہے تیدی امریکا کے حوالے کردی ہے،اس کی حیثیت کیاہے؟

جواب:

اگر کسی مسلم ملک کا کوئی شہری بھاگ کر چلا جائے تو اس کی شہریت ختم ہو عتی ہے اور ختم ہونے کے بعد بحال بھی کی جاسکتی ہے۔ بیداسلامی حکومت کی صواب دید پر مخصر ہے۔ اس میں انتظامی امور کا دخل زیادہ ہوتا ہے۔ رہی قادیا نیوں کی بات ہتو ہید بات توضیح ہے کہ مرتد واجب الفتل ہوتا ہے اسے غیر مسلم اقلیت قرار نہیں دیا جا سکتا۔ البنتہ مرتدکی اولا داگر ماں باپ کے دین پر

ا - سنن أبى داؤد: كتاب الجهاد، باب قتل الأسير ولا يعرض عليه الإسلام ٥٩:٣، سنن نسائى: كتاب تحريم الدم، باب توبة المرتد ٤:٤٠، مستدرك حاكم: كتاب المغازى والسرايا ٣:٣٤، مسند أبى يعلى: مسند سعد بن أبى وقاص ٢:٠٠١

ہوتو وہ غیرمسلم اقلیت قرار دی جاسکتی ہے ادر میری ذاتی رائے بیے ہے کہ موجودہ قادیانی طبقے کی واضح اکثریت مرمدین کی اولاد ہے۔اس لیے غیرمسلم کہلائی جاسکتی ہے۔ تاہم عام قادیا نیوں کوغیرمسلم اقلیت قرار دینے سے مجھے ذاتی طور پر اختلاف ہے۔اس طبقے کی بنیادی عمارت ہی ناموس رسالت کےمنافی ادراسلامی سٹیٹ سے بغادت برمنی ہے۔اس کا سیجے حل انہیں غیرسلم اقلیت قرار دینانہیں، بلکہان پرکھمل پابندی لگانا ہے۔جس طرح کسی زمانے میں کمیونسٹ یارٹی بیشنل عوامی یارٹی بحوامی لیک وغیرہ پر یابندیاں لگائی گئ تھیں اس طرح ان پر کمل یابندی لگا کے ان کا سارا لٹر پچر ضبط کرنا جا ہے، کمیونسٹ ملک میں وہاں کے بنیا دی نظریات کے خلاف بات کرنا اگر سٹیٹ کے خلاف جرم ہے تو یہاں بھی ریاست کی بنیادی اساس کے خلاف بات کرنا جرم ہونا چاہیے۔۱۹۳۵ء میں قادیانیوں کے بارے میں علامہ اقبال " نے مسلم اقلیت قرار دیے جانے کی جو بات کی تقی وه اس دور میں صحیح تقی که حکومت ہی غیر اسلامی تقی کیکن یہال مسلم ملک میں ایسا نہیں ہوسکا۔ رہا سوال مجاہدین عرب کا جوافغانستان میں اڑے۔واقعہ بیہ ہے ان لوگوں کی واضح ا کثریت نے افغان جہاد میں بڑا کام کیا ہے۔البتہ ان میں سے کچھا یہے بھی تنے جو وہاں جرم کر کے یہاں بھاگ آئے تھے۔ حکومت معرف ان کی واپسی کامطالبہ کیا۔ حکومت یا کتان نے ان لوگوں کو واپس کرنے سے اٹکار کر دیا۔ اس بنا پر کہ مجرموں کے تباد لے کا قانون پاکتان اورمصر کے درمیان نہیں ہے۔ حکومت معرنے اس پر کہا کہ پاکتان میں ہی ان پر مقدمہ چلایا جائے۔ حکومت یا کستان نے ان پرمقدمہ جلاتا مناسب نہیں سمجھا۔ چنا نچدان میں سے ایسے لوگ ویگر مما لک کو بھاگ گئے ۔ تو کسی بھی ایسے شخص کو جو کسی دوسرے ملک کا مجرم ہواس کو واپس نہیں کیا جاسکا جب تک که دونول ممالک کے درمیان با قاعدہ معاہدہ نہ ہو۔امریکہ سے بھی ہمارا ایسا معابده نبیس ہاس لیے اس کوبھی ہم ا پناقیدی نبیس دے سکتے۔ اگر ابیا ہوا ہے تعلط ہے۔ تاہم ان میں سے بعض ایسے میں جنہیں سپریم کورٹ کے حکم سے امریکا کے حوالے کیا گیا ہے اسے ہم غلط نہیں کہہ سکتے .

سوال: جس ملك كى معيشت سودى نظام پرينى بوتواس كيشيريون كى كياحييت ب

جواب: اس ملک کے شہری مسلمان ہیں اور ایک مسلمان ملک کے شہری ہیں۔البتہ مسلم ملک میں سودا یک لعنت ہے جس کوختم ہونا چاہیے۔ہم حکومت کو الزام دیتے ہیں الیکن حقیقت یہ ہے کہ اگر ہم میں سے ہر مخض آج سطح کرلے کہ سود ند ینا ہے نہ لینا ہے تو یہ نظام ایک دن میں ختم ہوسکتا ہے ۔ لیکن ہمارے ہال مسئلہ یہ ہے کہ ہم میں سے ہر محض سود لیتے ہوئے اس کے جوازیا حرمت کی بحث میں نہیں پڑتا۔ ہال جب سود دینا ہوتو شریعت کے احکام کا خیال آتا ہے۔ بیرد یہ غلط ہے اور جب سود شہریں ہوسکتا۔

سوال:

کیا ہمارا پرائیویٹ انٹر نیشنل لاکسی اسلامی ملک میں کھمل یا جزوی طور پر پایا جاتا ہے۔ دوسراسوال میہ ہے کہ دور قدیم میں لوگ دور دراز سے حج کرنے کے لیے آتے تھے اوراب کیاطر لیقہ ہونا چاہیے؟

جواب:

موجودہ دور میں جہاں تک مسلمانوں کے پرائیویٹ انٹریشٹل لا پڑمل کرنے کا تعلق ہے تو بعض دفعات پڑمل ہور ہاہے ، بعض پڑئیں ہور ہا۔ جیسا کہ اسلامی تو انین کے دیگر شعبوں کے بارے میں ہے کہ بعض پڑمل ہور ہا ہے بعض پڑئیں ہور ہا۔ پرائیویٹ انٹرنیشٹل لا کے بعض تو انین بارے میں ہے کہ بعض پڑمل ہور ہا ہے بعض پڑئیں ہور ہا۔ پرائیویٹ انٹرنیشٹل لا کے اس شعبے کا تعلق ہے جس میں حکومتی مداخلت میں جو تو معاشل ٹہیں ہوتا۔ جہاں تک پرائیویٹ انٹرنیشٹل لا کے اس شعبے کا تعلق ہے جس میں حکومتی مداخلت ضرور کی ہوتا۔ جہاں تک پرائیویٹ انٹرنیشٹل لا کے اس شعبے کا تعلق ہے جس میں حکومتی کی مور ہا۔ رہا جج کا سوال تو فتی کہ سے لے کر ۱۹۲۵ء تک تمام مسلمان آزادانہ فتی کیا کرتے تھے۔کوئی ویزایا پاسپورٹ کا تعلق یا مسلمان تر دورا پیندیاں اٹکائی گئی ہیں انہیں ختم ہونا چا ہے۔ یہ پابندیاں ۲-19ء میں انگریزوں نے بھی یہاں لگائی تھیں۔ بج ایک صاحب استطاعت مسلمان پر فرض ہے۔ اس فرض ہے۔ اس فرض کی ادائیگی میں حکومتوں کو کم سے کم رکا و ٹیس تو نہیں پیدا کرنا چا ہے۔

قل کیا تھا۔ پھر بعد ازاں وہ واپس آگیا اور اسلام قبول کرلیا۔ تو کیا اس سے قصاص لیا جائے گا۔ کی حالا نکہ اسلام قبول کرنے سے سابقہ جرائم معاف ہوجاتے ہیں؟

جواب:

آپ نے جس مدیث کے حوالے سے سوال پوچھا ہے اس کا تعلق صرف حقوق اللہ سے ہے۔ اسلام قبول کرنے سے شرک معاف ہوجاتا ہے، سابقہ خلطیاں اور متر و کہ نمازی معاف ہوجاتی ہوجاتی ہیں۔

سوال:

بعض مسلم ممالک پر تقید کی تھی اور مقرر سے تبعرہ کرنے کے لیے کہا گیا تھا۔

جواب:

سی مسلم ملک کا نام لے کر بات کرنا مناسب نہیں۔ان مسلم ممالک کے قانونی و ان مسلم ممالک کے قانونی و مانچ بھی بلاشبہ قابل اصلاح ہیں۔

سوال:

مرتد كوسرات موت دى جاتى برجكر آن يس بالا كواه فى الدين.

جواب:

دوباتیں ذہن میں رکھے۔ پہلے تو یہ کہ الا کواہ فی اللدین کے معنی بدیں کہ کی کو اسلام تبول کرنے ہور نہیں کیا جائے گا۔ جب ایک فروبنوشی اسلام تبول کر لے تو پھر پچھ احکام ایسے ہیں کہ ان کی پابندی کرائی جائے گی۔ آیت کر یمہ اس پر منظبی نہ ہوگی۔ الا احکام ایسے ہیں کہ ان کی پابندی کرائی جائے گی۔ آیت کر یمہ اس پر منظبی نہ ہوگی۔ الا احکام ایسے ہیں ہوگی۔ الا احکام ایس بیان کردہ مفہوم اگر مان لیا جائے تو کل کوکوئی فردیہ بھی کہ سکتا ہے کہ بدیا ہوا کہ ہم میں سے زہردی کیوں ہے؟ ایک بات و وسری بات یہ ہے کہ بیہ سوال اس لیے پیدا ہوا کہ ہم میں سے فرہب کے بارے میں اکثر لوگ وہ تصور رکھتے ہیں جو بورپ میں عیسائیت کے بارے میں پایا جاتا ہے کہ فد بب بھے اور جھوٹ دونوں کی جاتا ہے۔ یورپ میں فد بہ کے بارے میں سیتا کر پایا جاتا ہے کہ فد بب بھے اور جھوٹ دونوں کی آئم میزش ہے۔ یا یہ کہ لیجے کہ ہمار سیاں اجتماد کا جوتصور ہے وہ اہل یورپ کا تصور فد ہب ہے کہ

جس میں غلطی کا امکان پایا جاتا ہے، جس طرح اجتہاد کے بارے میں غلطی کا امکان ہے۔ لیکن اسلام کے منصوص احکام کے بارے میں ایسا سوچنا بھی غلط ہے۔ اس لیے کہ اللہ کے بیان کردہ احکام میں غلطی کا امکان بالکل نہیں ہوسکا۔ یاید دیکھیے کہ ہم اپنے فقتی مسالک میں دی گئی اجتہادی جزئیات میں سے کی کے مانے نہ مانے ہے کی مسلمان کی تنفیر نہیں کر سکتے ، بلکہ کوئی خض سلمان کر نیات میں سے کی کے مانے نہ مانے نہ مانے کے کہ مسلمان کی تنفیر نہیں کر سکتا ہے۔ یہی تصورہ ہاں نہ ب کا ہے کہ جس رہتے ہوئے بھی کسی اجتہادی رائے سے اختلاف کر سکتا ہے۔ یہی تصورہ ہاں نہ ب کا ہے کہ جس تقم کو چاہیں مانیں جس کو چاہیں نہ مانیں جس کو چاہیں نہ مانیں جان کا انکار اسلام کی بنیاد کو شہدم کرنے کے متر ادف ہے۔ اس بنا پر اسلام میں مرتد کی سزاموت ہے کہ ایسا خفس اسلام کی بنیاد کو تسلیم کرنے سے انکار کرتا ہے۔

سوال:

بنگالیوں نے پاکستان کی خاطر قربانیاں دی ہیں۔اب اگر کوئی بنگالی اسلامی ملک پاکستان میں غیرقانونی طور پرآتا ہے اس کا کیا تھم ہے۔کیااسے سزادی جائے گی؟

ده پاکستان کاشهری ہےاہے اس کی سز انہیں دی جاسکتی۔

سوال:

تومین رسالت کے بارے میں اسلامی فقد کیا کہتی ہے؟

جواب:

توبین رسالت کامرتکب واجب القتل ہے۔اس کی یمی ایک سزاہے جس کوندو سری سزامے بدلاج اسکتا ہے۔ سرامے بدلاج اسکتا ہے۔

besturdubooks.wordpress.com گیار ہواں خطبہ U\$29909888 besturdubooks:Nordpress.com

besturdubooks.nordpress.com

## بسم الثدالرحمن الرحيم

نحمده ونصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين

قابل احترام صدرجلسه، محترم واكس چانسلر، برادران كمرم، خوابران كرام!

گزشتہ دس میکچروں میں اسلام کے قانون بین المما لک کے مختلف شعبوں پر روشی ڈالی ٹی۔ان گزارشات میں موضوع کا اعاط کسی طور پر بھی ممکن نہ تھا، کیکن پھر بھی چندا ہم موضوعات

ک نشان دی کرنے کی کوشش کی تی قرآن مجید ،سنت رسول الله صلی الله علیه و کارتاری کے اہم و اقعات کی روثنی میں اسلام کے قانون بین الممالک کے بعض اہم کوشوں پر گفتگو کی گئے۔ اب

آئدہ دوخطبات کا انداز اورموضوع سابقہ خطبات کے انداز اورموضوعات سے ذرا مخلف

ہے،ان کا مقصدیہ ہے کداس دور میں اسلام کے قانون بین الاقوام کی معنویت اور افادیت پر گفتگو کی جائے اور بیدد یکھا جائے کہ دور جدید میں انسانیت کو بالعموم اور مسلمانوں کو بالخصوص در پیش

مسائل کا اسلام کے قانون بین المما لک میں کیا حل پیش کیا گیا ہے۔ایک اعتبار ہے ان دو خطبات کوچچپلی گزارشات کی تلخیص اورعملی تطبیق بھی کہا جاسکتا ہے۔

دنیائے اسلام اس وقت دو حصول میں مقتم ہے: ایک حصدوہ ہے جو آزاد سلم مملکتوں پر مشتل ہے جن کا اپنا علاقہ ، اپنا وین ، اپنا قانون ، اپنی حکومت اور اپنے عوام ہیں جو ایک خود مختار مملکت کے اجز ائے ترکیبی سمجھے جاتے ہیں۔ دنیائے اسلام کا دوسرا حصدوہ ہے ، جوغیر مسلم ممالک 11e55.00

میں مسلم اقلیتوں کے طور پر رہائش پذیر ہے۔ آج کے خطبے میں امت مسلمہ کے ان دونوں حصول کے لیے اسلام کے قانون بین المما لک کی معنویت اور دور جدید میں اس کی عملی تطبیق کے بارے میں چندگر ارشات پیش کی جا کمیں گی۔ آج کے خطبے میں ان چند مشکلات کی نشان دہی کرنے کی بھی کوشش کی جائے گی جو مسلم مما لک کے قانون بین الاقوام کے سلسلے میں در چیش ہیں، اور بیدواض کرنے کی کوشش کی جائے گی کہ اسلام میں ان مشکلات کا کیا حل بتایا گیا ہے۔ جب کہ کل کے آخری خطبے میں مسلم اقلیتوں کے مسائل ومشکلات کا جائزہ لیا جائے گا اور یہ دکھانے کی کوشش کی جائے گی کہ اسلامی تعلیمات کی روشنی میں ان مشکلات کو کیسے دور کیا جا سکتا ہے اور یہ کہ دور جدید جائے گی کہ اسلامی تعلیمات کی روشنی میں ان مشکلات کو کیسے دور کیا جا سکتا ہے اور یہ کہ دور جدید کے بین الاقوامی سیاسی منظرنا ہے میں مسلم اقلیتوں کا کیا کر دار ہوسکتا ہے ؟

ناہم گفتگوکا آغاز کرنے ہے پہلے ایک اہم سوال کا جواب دینا ضروری ہے۔وہ پہ کہ كيا بم لاند ببيت كے موجوده دوريس بيسوال الله بھى سكتے بيل جوآج كى مجلس كا موضوع ہے؟ جہاں تک نظری اعتبار ہے اس سوال کا تعلق ہے بلاشبہ یہ سوال اٹھایا جا سکتا ہے۔ ایک مسلمان جو فكرى طورير الله اوررسول الله صلى الله عليه وسلم برايمان ركهتا ب، اسلامى شريعت كوآخرى الهامى نظام حیات مانتا ہے اور موجودہ وور میں اسلام کے تقاضوں کے مطابق زندگی کی تشکیل نوکی ضرورت کومحسوں کرتا ہے تو ایسا شخص لازمی طور پر، جاہے وہ کسی بھی خطہ زبین سے تعلق رکھتا ہو،اسلام کے قانون بین المما لک کی معنویت پرایمان رکھتا ہے۔ سیسوال کداسا می قانون بین الممالك كى معنويت دورجديديس كيا ہے؟ اسلاميات كايك طالب علم كى زيان سے ايساہى ہے کہ کوئی ماہرا قتصادیات بیسوال اٹھائے کہ موجودہ دور میں معاشیات کی معنویت کیا ہے ، یا کوئی قانون کا طالب علم بیروال اٹھائے کہ موجودہ دور میں قانون کی معنویت کیا ہے؟ لیکن نظری طور پر اس سوال کی اس ساوہ می نوعیت کے باوجود ماضی میں بھی بیسوال اٹھایا گیا ،آج بھی اٹھایا جار ہا ہاورآ ئندہ بھی ایک عرصے تک اٹھایا جا تارہے گا۔اس کی دجہ یہ ہے کہ سلمانوں کے دورزوال کے بعد ہے عملی طور پر آج تک کسی بھی جگہ یا کسی بھی ملک میں مختلف شعبہ ہائے زندگی میں اسلام کے قوانین کے نفاذ کے لیے بہت کم کام کیا گیا ہے ، لہذاعمل کی کسوٹی اور تجربے کی میزان میں ابھی

یہ فیصلہ ہوتا ہاتی ہے کہ واقعی دور جدید میں اسلام کے قانون مین المما لک کی کو کی معنویت ہے بھی یا نہیں۔

لیناس کا بیمطلب قطعانہیں ہے کہ دنیا ہے اسلام میں اس خمن میں کوئی چی رفت نہیں ہوئی اور اسلامی شریعت کی معنویت کا سوال ایک خالص نظری سوال ہے۔ ایسا ہر گزنہیں ہے۔ اس لیے کہ دنیا ہے اسلام میں معاشر سے کو اسلا کی رنگ میں ڈھالنے اور اسلامی توانین کے نفاذ میں خاصی چیش رفت ہوئی ہے، پاکتان میں بھی یہ تجربہ کامیابی سے (اگر چہ جزوی اور نیم دلا نہا نداز سے) جاری ہے اور پاکتان سے باہر بھی قائل ذکر کام ہوا ہے۔ اس چیش رفت کی وجہ یہ ہے کہ قریب تبھی مسلم ممالک میں ایک مضبوط رائے عامہ شریعت کے نفاذ کے لیے پائی جاتی ہے۔ اگر کمی ملک میں اس سلسلے میں چیش رفت نہیں ہوئی تو وہاں کم از کم ایسا ضرور ہوا ہے کہ جاتی ہے۔ اگر کمی ملک میں اس سلسلے میں چیش رفت نہیں ہوئی تو وہاں کم از کم ایسا ضرور ہوا ہے کہ اس رائے عامہ کے دباذکی وجہ سے کوئی ایسا نظام بھی کمل طور پر مسلم ممالک میں جگر نہیں پار کا جو اس رائے عامہ کے دباذکی وجہ سے کوئی ایسا نظام بھی کمل طور پر مسلم ممالک میں جگر نہیں پار کا جو اسلامی عقائد، تصورات اور مسلم انوں کی تاریخی روایات سے متصادم ہو۔

تری کوویکھیے جہال ۱۹۲۲ء سے تمام سرکاری وسائل اور ریائی طاقت سے کام لے کر سیکولرازم کا نفاذ کرنے کی کوشش کی جا رہی ہے، وہاں سیکولرازم کو ہرقتم کی سرکاری الداد پہنچائی گئی، اور ہروہ اقدام کرنے کی تمام شعوری کوشیں کی گئیں جو تری کوایک خالص لاند ہی مخربی ملک بناسکیں ۔ ملک بناسکیں ۔ ملک بناسکیں ۔ ملک معاملہ ہو یا نظام تعلیم کا، لوگوں کے عام رہن سہن کے معاملات ہوں یا قومی زبان تری کے رسم الخط کا سوال ہو، وہاں ہرسوال کا جواب مغرب کے ابتائ کا ملک کی صورت میں دیا گیا۔ ان حالات کے پیش نظر بہت سے خوش فہم مغربی مصنفین نے ہے کہ دیا کا ملک کی صورت میں دیا گیا۔ ان حالات کے پیش نظر بہت سے خوش فہم مغربی مصنفین نے ہے کہ دیا کہ اب ترک میں سیکولرازم اور مغربیت نے استے پاؤں جمالیے ہیں کہ اب ترکوں کو سیکولرزم کے کہ اب ترک مغربی انوام میں وہ مقام حاصل کر سکا جودیگر پور پی مما لک میں اگرات سے آ زاد کرنا ممکن نہیں رہا۔ لیکن اسلام سے اس تمام کرسکا جودیگر پور پی مما لک میں مظاہرے کے باوجود بھی کیا ترکی مغربی اقوام میں وہ مقام حاصل کر سکا جودیگر پور پی مما لک میں ایک یور پی ملک کو حاصل ہے۔ میری ناچیز رائے میں اس سوال کا جواب نفی میں ہے۔ آ خرابیا ایک یور پی ملک کو حاصل ہے۔ میری ناچیز رائے میں اس سوال کا جواب نفی میں ہے۔ آ خرابیا ایک یور پی ملک کو حاصل کر مسلم مما لک کوتر کی کے طویل تاریخی تجربے سے سبق سیکھنا چا ہے اور کے میں بہت سیکھنا چا ہے اور کی میں بھی تا ہوں کہ مسلم مما لک کوتر کی کے طویل تاریخی تجربے سے سبق سیکھنا چا ہے اور

dpress.co

besturdu

غور و توجہ سے پہلے صور تحال کا مشاہدہ و مطالعہ اور پھر اس سلسلے میں مغرب سے کوئی معاملہ کرتا چاہیے۔ جو کش کمش دنیائے اسلام سے دیگر ملکوں میں جاری ہے اور جوافر اتفری دنیائے اسلام میں پائی جاتی ہے کہ بالکل و لیے ہی کش کمش اور افر اتفری ترکی میں بھی پائی جاتی ہے۔ اس کا صاف مطلب ہے ہے کہ ترکی کی مغربیت اور لاند ببیت و ہاں کے سلم ذہن کو مطمئن نہیں کرسکی اور ترکی میں ہونے والی تبدیلیوں اور انحرافات کو (جن کو بعض حضرات اصلاحات قرار دینے پرمُصِر بیں) مسلم ذہن نے قبول نہیں کیا۔

ا یک بردی اہم گزارش تو بیتھی جو آج کی گفتگو کا موضوع بھی ہے۔ دوسری گزارش میہ ہے کہ دنیائے اسلام کے چون (۵۴) آزادیا نیم آزاد (بلکہ در حقیقت برائے نام آزاد) ملکوں میں ایک ملک بھی ایبانہیں ہے جس کو ہم سیح مثالی اسلامی ملک کہسکیں، جہال اسلامی احکام یورے طور بر جاری وساری ہوں اور جہاں کے نظام کو جز دی طور پر بی سبی اسلام کے تجربے کی مثال سے طور پر چیش کیا جاسکے لیکن بالکل ای طرح دنیائے اسلام میں ایک ملک بھی ایسانہیں ہے جس کو ہم خالص مغربی طرز جمہوریت کا کھمل نمونہ قرار دے سکیں ،حالانکہ مسلم ممالک میں قریب قریب بھی جگہ مغربی طرز جمہوریت کو اپنانے کی پوری کوشش کی جارہی ہے،انڈونیشیا سے لے كر مراكش تك اور آذر بائجان سے لے كر سوڈان تك سب مسلم ممالك ميں ايك با اثر اور طاقت ورطبقہ حکومتی قوت واقتدارے کام لے کرمغربی طرز سیاست کومقبول بنانے کی کوشش کررہا ہے۔اسلای قوتوں کی طرف ہے اس کوشش کی مزاحت اگر چہنہ ہونے کے برابر ہے لیکن ایک قتم کی کش مکش جاری ہےاور ابھی تک مسلم ذہن اور مسلم مزاج نے لاغذہبی جمہوریت کو پورے طور پر قبول نہیں کیا۔اس صورت حال کے دوہی جواب ہوسکتے ہیں، تیسرا جواب نہیں ہوسکتا۔ یا تو ہم اس مغربی لا غربی جمهوری نظریے کو اختیار کرلیں اور یہ کہدریں کمغربی جمہوری لا غربی نظام مزاج كى لى ظ سے دنیا سے اسلام كے معرر اور خير سے مطابقت ركھتا ہے ادراس كومسلمانوں كے انفرادى ضمیر اور اجناعی خمیر کے ساتھ مکمل ہم آ جنگی حاصل ہے۔اور اگر پچھلوگوں کو اس ہم آ جنگی سے اتفاق نہ ہوتو وہ چونکہ دنیائے اسلام کے مزاج کی نمائندگی نہیں کرتے اس کیے ان کے ذہن کواس

مقصد ہے ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش کی جائے ،لیکن گزشتہ سوسوا سوسالوں کی تاریخ اس کی شاہد ہے کہ بین نقطہ ونظر و نیائے اسلام نے قبول نہیں کیا۔ دوسرا جواب یا بیجہ بیہ بوسکتا ہے کہ ہم ہیکہ بیک کہ جہہوریت کا مغربی نظام تو بڑی مفید اور کارگر شے ہے لیکن مسلمان ہی بڑے غیر مہذب اور غیر شاکتہ بین کہ آنہیں و نیا بیں جینے کا ڈھنگ اور رہنے کا سلقہ نہیں آ تا اور وہ لا فہ ہی جمہوری نظام جیسے فیر محض کو اپنانے میں متامل ہیں۔ فہ کورہ بالاسوال کے یہی دو جواب ممکن ہیں جو ہمارا مغرب زدہ طبقہ سوسال سے دے رہا ہے۔ اکثریت پہلے آ ہنگ میں اور ایک حقیر اقلیت دوسرے مغرب نے بین بات کہتی چلی آ رہی ہے۔

د نیائے اسلام شعوری طور پر کون سا عالمی نظام پیند کرتی ہے اور کون سا سیاسی نظام بلآخرا پناتی ہے،اس کے لیے ضروری ہے کہ اس سارے تجربے پرایک تقیدی نظر ڈالی جائے۔ جب تک اپنی موجوده صور تحال پر ایک غیر جانب دارانه اور ناقد انه نظر نہیں ڈالی جائے گی اور اس بات کاتعین نہیں کیا جائے گا کرمسلمانوں کواس دقت کس نظام کی ضرورت ہے ،ان کے موجودہ جاری نظاموں میں کیا کیا خامیاں پائی جاتی ہیں اور ماضی کے کن تصورات وتجربات سے ہم فاکدہ افھا سکتے ہیں اور موجودہ دور میں کس طرح اسلام کے سیاسی نظام پڑمل پیرا ہو سکتے ہیں اس وقت تک کسی قابل عمل سیاسی نظام کی تفکیل ممکن نہیں ہے۔اس بارے میں مسلمانوں میں ووانتہا کیں یائی جاتی ہیں۔ایک انتہایہ ہے کہ ماضی کے چودہ سوسالہ دور میں مسلمانوں نے جو پھے کیا ہے اور ان کوجن جن تاریخی ،سیاسی اورانتظامی تجربات ہے گزرنا پڑا ہے ان سب کوجوں کا تو ل اختیار کر کے اسی کو و ہرانا جا ہیں۔ اس پر نہ کسی نظر ثانی کی ضرورت ہے نہ کسی رو و بدل کی حاجت۔ یقیناً اسلام کے کسی بنیادی اصول سے انحراف کر کے ادرمسلمانوں کے تشخص اوران کی اقدار کی قیت پر اس رائے ہے اختلاف نہیں کیا جاسکتا، بلاشبہ اسلای روایات کے تسلسل میں کوئی رخنہ کسی قیت پر قبول نہیں کیا جاسکتا الیکن اسلام کا تقاضا ہے بھی ہے کہ سی بھی ملک میں نظام اسلام کے احیا و تنفیذ کے وقت وہاں کے حالات و واقعات کا ادراک ضروری ہے۔دوسری انتہایہ ہے کہ مسلمانوں کو ماضی سے ہرطرح کا رابطختم کر کے موجودہ دور کے مروج الحادی نظاموں میں سے کسی ایک کواپنا

لینا چاہے،اسلام کے پرانے فرسودہ اصول وضوابط کی طرف دیکھنے کی ضرورت نہیں ہے۔ بلاشہریہ
ایک دوسرا انتہا پسندانہ نقط نظر ہے۔ نہ سلمانوں کا ہرتج ہدوسرے انسانوں کے لیے واجب انتھیل
ہے اور نہ اسلامی تاریخ کی ہر نظیر میزان شریعت پر پوری اتر تی ہے، نہ قر آن مجید نے کہیں اس کو
لازمی قرار دیا ہے کہ اگر ایک دور کے مسلمان اپنی کی سیاسی یا انتظامی ضرورت سے کوئی ادارہ قائم
کریں قو بعد والوں کولا زما و سیابی ادارہ قائم کرنا چاہیے۔ اس کے برعس اسلام کی تعلیم تو یہ ہے کہ
کسی بھی ملک اور قوم میں اسلام کے احکام پرعمل درآ مدکراتے وقت وہاں کے حالات و مسائل کا
ادراک کرنا چاہیے اور حالات کی مناسبت سے جہاں ضروری اور ناگزیم ہومناسب تدریخ سے کام
لینا چاہیے۔

دوسراانتها پندان نقط نظریہ ہے کہ سلمانوں کو ماضی سے ہرطرح کارابطہ منقطع کر کے موجوره دور علے رائج الوقت ملحدا نہ نظاموں اور نظریات میں ہے کی کواپنالینا چاہیے اور اگر مقامی مسلمان یاعوام اس میں مزاحمت کریں تو ان کی مزاحت کوریاست کے جروتشدد سے کچل دیا جائے،اس معاملے میں مسلمانوں پامسلم ممالک کی فرسودہ روایات اور از کاررفتہ تجربات ہے کی استفادے کی ضرورت نہیں۔افسوس کہ دنیائے اسلام میں اکثر دبیش تر حکمرال طبقات اس دوسرے نقط نظر کے حامل ہیں اور جہاں جہاں ان کا بس چلا انہوں نے ریاستی جریے کام لے کر ا پنے نیم پختہ اور ادھ کچرے نظریات کو عامۃ الناس پر بزور مسلط کرنے کی پوری کوشش کی ،اور مسلمانون کواسلام سے برگشتہ اور مخرف کرنے کے لیے ہرحربیاستعال کیا۔ تونس کےصدر بورقیہ ہے لے کرا میر ونیشیا کے ڈاکٹر سوکارنو تک اور ترکی کے مصطفیٰ کمال سے لے کرصو مالیہ کے سیاد بری تک سب کا ریکارڈ اس معالم میں ایک جیسا ہی ہے، کسر کسی نے نہیں چھوڑی لیکن یہ بات حوصلدا فزاہے کد دنیائے اسلام کے اجتماعی مزاج نے ان دونوں نقطہ ہائے نظر کو قبول کرنے ہے ا تکار کر دیا ہے۔ مؤخر الذ کر نقطہ نظر کے حامیوں کا تیزی ہے زوال اور ان کے مسلط کر دہ نظریات اور پردگراموں سے بےزاری کی اہریں ونیائے اسلام میں بری نمایاں اور واضح ہیں۔رہے اول الذكر نقط نظر كعلم بردارتو چونكدوه في الجمله اخلاص بات كرتے تصاس ليے ان كے فلسفيانه غور وفکرنے ان کے نقطہ نظر میں بڑی شبت تبدیلی پیدا کی ہے اور اب پہلے جیسی انتہا پہندانہ باشک السلام کے کرنے والے حضرات کی تعداد بڑی محدود اور کم ہوتی جارہی ہے۔ پھر جہاں جہاں اسلام کے نام پر انتہا پیندانہ تحریکیں ہیں بھی ، وہاں ان کے ظہور کی اصل وجہ اور بنیادی عامل وہاں کی حکومتوں کا غیر ضروری جراور اسلام کی آواز پر نامعقول قتم کی بندشیں ہیں۔ اگر جماعت تکفیر و جمرت اور حزب التحریر وغیرہ کے ہاں خیالات میں کہیں شہیں شدت نظر آتی ہے تو وہ متعلقہ عرب مما لک کے مقامی حالات کا روشل ہے۔

ان گزارشات کا معایہ ہے کہ دنیائے اسلام کو نہ صرف ابھی ایک قابل عمل، اسلامی نقط نقط نظر سے بھی قابل قبول اور عدل و انصاف کے تقاضوں پر بھی داخلی سیاسی نظام اور دستوری نقشہ مرتب کرنا ہے بلکہ ایک ایسا عالمی نظام نامہ بھی تشکیل دینا ہے جس کی اساس اسلام کے قانون بین المما لک کے اصولوں، دور جدید کے مفید اور بثبت تجربات اور دنیائے اسلام کی دبی ہوئی بلکہ کچلی ہوئی آرزوؤں پر ہو۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ پہلے ہم اس باب بیس اپنا ذہن صاف کرلیں کہ مغرب کے سیاسی اور عالمی نظاموں نے ہمارے مسائل طنہیں کیے، مغرب کے مقال کے بیٹ ہماں جو پچھ (جزوی طور پر) لینا تھاوہ ہم لے چھے اور ارب ہمیں دہاں سے پچھنیں مل سکتے۔ بیٹ قدی نہیں کرسکتے۔

دورجدید میں اسلام کے قانون میں الممالک کی معنویت کو پیچھنے کے لیے میری ناچیز رائے میں نہ صرف یہ تمہیدی گزادشات پیش نظر رکھنا ضروری ہیں بلکہ مغرب کے قانون مین الممالک الاقوام کے تجربے کو بھی سامنے رکھنالازی ہے۔ دنیائے اسلام کو مغرب کے قانون میں الممالک نے اب تک کیا دیا اور مزیدوہ کیا دے سکتاہے ، اس کے بارے میں ایک ووضروری اور اصولی باتیں اختصارے عرض کرنا بے کن نہیں ہوگا۔

گزشتہ خطبات بالخصوص اسلام کے قانون بین الممالک کے تقابلی جائزے سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ جدیدمغربی قانون بین الاقوام ایک کمل اور جامع انسانی قانون دینے

میں بوی صدتک نا کام رہا ہے۔جس طرح اور جن حالات میں اس کا آ غاز ہوا وہ ہم س سامنے ہیں۔اگر چہ آغاز میں اس کا تعلق پورپ کی مسیحی دنیا سے تھا اور مسیحی عقائد ادر اخلاق و نظریات کواس کا ایک اہم ماخذ قرار دیا گیا تھالیکن جلد ہی اس پرسیکولرازم نے غلبہ حاصل کرلیا۔ پھر خاصا عرصہ وہاں ایک تم کی کش کش جاری رہی جو بیک وقت مسیحیت سے استناد اور مسیحیت سے انحراف کی وجہ سے شروع ہوئی ۔ سیکولرازم کے غلبے نے اس کو نہصر ف مسیحی اخلاق ہے مستنخی کردیا بلکہ بالآ خر ہرشم کی اخلاقی قد ورں اور بندشوں ہے آ زاد کردیا نورمبرگ کے مقدمے ہے لے کر خلیج کی جنگ کے دوران ادارہ اقوام تحدہ کے فیصلوں تک بے شارمواقع ایسے آئے جہاں دنیا نے صاف دیکھا کہ یہ قانون عدل و انصاف ادر اخلاق سے اتنا ہی تعلق رکھتا ہے جتنا جنگلی جانور\_يهاں طاقت ہى كااصول فيصله كن تسليم كيا جاتا ہے اور زور آور ہى كوتمام حقوق اور مراعات حاصل بیں کوئی یہ بات سلیم کرے یا نہ کرے، حقیقت یہ ہے کہ بیسب پھھ سکورازم کا لازی تقاضااور منطقی نتیجہ ہے۔ جن اقوام کے لیے سلی برتری اور لسانی بالا دستی کا تصور موجود نہیں ہے وہاں سیکوارازم کالازمی تیجه ایک غیراخلاقی جرکی صورت میں نکلتا ہے۔ بھارت، اسرائیل، نازی جرمنی اس کی واضح اور کھلی جبکہ دوسرے بہت ہے مغربی ممالک میں مشرقی اقوام کے ساتھ روبیاس کی چھپی مثالیں ہیں۔

پھر یہ نظام انسانیت کی وحدت اوراانسان کو جوڑنے کے تصور پرجی نہیں ہے۔اس کی اساس انسانوں کو با نفخے اور تقسیم کرنے پر ہے۔ یقسیمیں جغرافیا کی ہسانی ،نسلی اور رنگی سب طرح کی ہیں۔ادارہ اقوام متحدہ جس کا دور جدید کا مغرب اور اس کے مشرقی تلانمہ اور مستفیدین بڑا گخریہ تذکرہ کرتے رہتے ہیں اور جس کو قانون ہین الاقوام کی اہم ترین کامیا بی کا مظہر قرار دیتے ہیں اس تقسیم وافتراق کی ایک بڑی اور بری مثال ہے۔اس کا سب سے طاقت دراور بااثر شعبہ سلامتی کونسل ہویا اس کے اثر سے قائم ہونے والے دوسر نے فود مخارادارے (مثلاً عالمی بینک وغیرہ) ان سب میں نمائندگی اس تقسیم انسانیت کے اصول پر دی جاتی ہے۔ یہ خور کرنے کی بات ہے۔ کہ ترسل متی کونسل میں پانچ مستقل ارکان کے دجود اور ان کے حق استرداد کی کیا اخلاقی بنیاد

11e55.CC

ہے؟ ان پانچ ارکان کو بے پناہ عسکری طاقت اور سیاسی اثر ورسوخ کے علاوہ دوسری اقوام پر کیا فضیلت حاصل ہے۔ غالبًا دنیا کے کسی قانون، نظام یا نہ بہب میں کسی طاقت ور کی طاقت کو بغیر کسی اخلاقی یا قانونی بنیاو کے بوں کھلے طور پرتشلیم نہ کیا گیا ہوگا۔ پرانے لوگوں میں شاید حیا کا مادہ زیادہ رہاہوگا۔

آج تیسری و نیا کے ممالک میں ادارہ اقوام متحدہ سے جو بے زاری ادر ماہوی پھیل رہی ہے اس کی سب سے بڑی وجداس کا بہی نسل پرستانہ، اسانیت پرستانہ اور رنگ پرستانہ کروار ہے۔ آج ان ممالک میں جونسبتا اور مقابلتا خود مختار ہیں (جن میں بدقستی سے و نیائے اسلام کا بیش تر حصہ شامل نہیں ہے) ہے آوازیں اور مطالبات بلند ہور ہے ہیں کہ فلال اور فلال ممالک کو بھی سلامتی کونسل کا مستقل رکن بنایا جائے۔ گویا ایک ناانصافی کا سد باب کرنے کے لیے دوسری ناانصافیوں کے مطالبے کے جا رہے ہیں۔ بالفاظ دیگر اگرتم جمیں بھی ناانصافی کرنے کے طاقت کے خور میں مبتلا لوگوں کے اس کلب میں شامل کر لو اور ہم سے مل کر ناانصافی کرنے کے لیے تیار رہوتو ہم تبہاری اس ناانصافی کے خلاف مزید آ واز نداشا کیں گے۔ آج عراق ، ایران اور لیے تیار رہوتو ہم تبہاری اس ناانصافی کے خلاف مزید آ واز نداشا کیں گے۔ آج عراق ، ایران اور لیج یا کے خلاف میں بیا کے خلاف میں بیا ہوا ہے اس نے اس لیبیا کے خلاف میں بی کی تھی تو تعات بھی ختم کر کے رکھ دی ہیں۔

جوکیفیت آج اداره اقوام متحده کی ہوگئ ہے بعینہ یہی کیفیت آج سے ساٹھ سر سال قبل الجمن اقوام کی سے علامہ اقبال " نے جب اس کوئن چوروں کی المجمن قرار دیا تھا جس کا مقصد محض قبر وں اور قبرستانوں کی تقسیم تھا تو انہوں نے کوئی مبالغہ نہ کیا تھا۔ جوحشر آج سے نصف صدی قبل المجمن اقوام کا ہوا تھا۔ آخر ویسا ہی حشر ادارہ اقوام متحدہ کا ہونے میں کیا چیز مانع ہے۔ جن اسباب کی وجہ سے المجمن اقوام کو تا کا کی کا مند دیکھنا پڑاوہ تمام اسباب پہلے ہے کہیں زیادہ و ھٹائی کے ساتھ اوارہ اقوام متحدہ میں موجود ہیں۔ ذراان اسباب کا سرسری جائزہ تو لیجیے:

ا۔ انجمن اقوام کا قیام پہلی جنگ عظیم کے فاتحین کے مفاوات کی یحیل اور مال ننیمت کا بٹوارا کرنے کے لیے کیا گیا تھا۔ادارہ اقوام متحدہ کا قیام دوسری جنگ عظیم کے فاتحین کے

ہاتھوں ٹھیک ٹھیک انہی اغراض کے لیے ہوا۔

۲۔ دونوں جاروں نے نہ کیا۔ وہاں بھی مفتوطین (ترکی، جرمنی) کے جے بخرے کرکے فیصلوں پر انجمن کا ٹھیا لگوایا گیا۔ یہاں بھی مفتوطین (جرمنی، جاپان) کو متقل غلام رکھنے کے فیصلوں پر اتو ام متحدہ کی مہریں لگوائی گئیں۔ سا۔ وہاں بھی مفتوطین کے حق میں کوئی کلمہ خیر کہنے والا نہ تھا، یہاں بھی مفتوطین کے حق میں آوازا ٹھانے کی کسی میں جمت نہ تھی۔

۵۔ وہاں بھی بڑی بڑی بین الاقوامی ناانصافیوں کی تحیل کے لیے انجمن اقوام کوذر بعیہ بنایا گیا اور یہاں بھی مسلسل بنایا جارہا ہے۔

۲- دہاں بھی دستورغیر کیک داراورنظام نا قابل تبدیلی تھا، یہاں بھی دستورغیر کیک داراور نظام نا قابل تبدیلی تھا، یہاں بھی دستورغیر کیک داراور نظام نا قابل تبدیلی ہے۔ تمام بالا دست طاقتوں کی رضامندی کے بغیر نہ دہاں پتا ہل سکتا تھا اور نہ یہاں ہل سکتا ہے۔

ے۔ وہاں بھی سربرآ دردہ ارکان کے مفاد کو ہی بالا دی حاصل تھی ، یہاں بھی مستقل ارکان کے مفاد کو ہی بالا دی حاصل ہے ،ادراب تو یک طاقتی ( یونی پولر) دنیا ہے جہاں ایک ہی طاقت کا سکہ چلتا ہے ادراس کے مفاد کی پیمل کا ہرجگہ سامان ہے۔

۸۔ وہاں بھی کمزوراور بے دسیلہ ارکان کے مفادات کی قربانیاں تھیں اور یہاں بھی۔ وہاں
 بھی بٹوارے کا نشانہ بننے والے مشرق وسطی اور و نیائے اسلام کے مما لک تھے اور یہاں بھی۔

ان تمام اسباب وعوامل کی تفصیلی مثالیس دی جا کمیں تو گفتگو طویل بھی ہو جائے گی اور موضوع سے ہٹ بھی جائے گی اور موضوع سے ہٹ بھی جائے گی۔ گزارش صرف اس قدر ہے کہ مخر بی قانون بین الاقوام کے مزاج اور سالمانوں کی تذلیل وقو ہین کے عناصر شامل اور سالمانوں کی تذلیل وقو ہین کے عناصر شامل ہیں ۔اس قانون کے تحت جوادارہ بھی ہی گئی کم کر ورمسلمان ملک کو طاقت ورغیرمسلم (بالحضوص مغربی) ملک کے مقابلے میں انصاف فراہم نہیں کر سکے گا۔ یہ ادارے صرف سیجی

مغرب کے مفاوات کی تکیل کے لیے وجود میں لائے جاتے ہیں۔ وہاں پیضرورت ہے کہ مغرب بہتا بہتے مفاوات کی تکیل کے لیے وجود میں لائے جاتے ہیں۔ وہاں پیضرورت ہے کہ مغرب بہتا بہتے مغرب (West Versus the Rest)، جب بھی کسی متفقہ موقف کی ضرورت پیش آئے تو اس کام کے لیے کوئی ایسا پلیٹ فارم ہونا چاہیے جو بظا ہر معتبر ہواور جس کے نام کی دہائی دے کر عملی اقدام کیے جاسکیں۔ صدیوں پیکام پوپ کا ادارہ کر تار ہا۔ پوپ کے نام پر مغرب کو متحد کر کے فیر مغرب (ان دنوں کی دنیائے اسلام) کے خلاف کھڑا کیا جاتا رہا۔ جب سیکورازم کے متبع میں پوپ کی بید حیث بی نے دربی تو ۱۸۱۵ء میں مقدس اتحاد (Holy Alliance) وجود میں آئی اور دوسری جنگ عظیم کے بعد میں وجود میں آئی اور دوسری جنگ عظیم کے بعد میں اوارہ اقوام متحدہ وجود میں لایا گیا۔ اب معاشیات اور تجارتی وضعتی بالادتی کا دور ہے۔ اب یہی اوارہ اقوام متحدہ وجود میں لایا گیا۔ اب معاشیات اور تجارتی وضعتی بالادتی کا دور ہے۔ اب یہی کام ورلڈ بینک، آئی ایم ایف اورا لیے ہی دوسرے اداروں سے لیا جائے گا۔

ممکن ہے یہ گزارشات کسی شدت احساس کا بیجہ قرار دی جا کیں ۔لیکن اگر انسان تجربے سے سکھتا ہے،اگر وہ ماضی کی روثنی میں مستقبل کی نقشہ تشی کرتا ہے،اگر وہ بیتے دنوں کے واقعات ہے،آئر وہ ماضی کی روثنی میں مستقبل کی نقشہ تشی کرتا ہے،اگر وہ بیتے دنوں کے مسلط عیں مغرب کے قانون بین المما لک اوراس کی کو کھ ہے وجود میں آنے والے اداروں کے طرز عمل اور رویے پر خور کرنا چاہیے۔ایے مسائل درجنوں اور ایسی مشکلات سیکروں ہیں جو مسلمانوں کو درچیش بیں اورجن میں اقوام شخدہ کے اصول وضوابط اوران کے اعلان کر وہ تصورات مسلمانوں کو درچیش بیں اورجن میں اقوام شخدہ کے اصول وضوابط اوران کے اعلان کر وہ تصورات مسلمانوں کے مسائل جوں میں اور جی بھی مسلمانوں کے مسائل جوں کی وہائیاں دے کرمحاز آرائی کی جاتی ہے۔لیبیا اورعراق کا مسئلہ آپ کے سامنے ہے تی کہ تشمیر کی وہائیاں دے کرمحاز آرائی کی جاتی ہے۔لیبیا اورعراق کا مسئلہ آپ کے سامنے روز روثن کی طرح کی وہائیاں دے کرمحالے میں جو بچھ ہونے والا ہے سب بچھ آپ کے سامنے روز روثن کی طرح کے معالمے میں جو بچھ ہوا اور جو بچھ ہونے والا ہے سب بچھ آپ کے سامنے روز روثن کی طرح کی مثالیں دی جاسم میں جو بات قدرمشترک کی حیثیت رکھتی ہے وہ بیہ کہ کہ کہ کہ کہ مسلم اکثریتی علاقے میں وہ عدل وانصاف نہیں ہوا ہے جس کا مغربی قانون علم بردار

11e55.00

ہے، اور دہاں کے لوگوں کو وہ حقق تنہیں ملے جو دہاں کے لوگوں کا خود اقوام متحدہ کے چارٹر کے مطابق حق تھا۔ مشرقی تیموراس کی واضح مثال ہے، جومسلم ملک انڈ ونیشیا کا حصہ رہا ہے اور جو جغرافیائی حیثیت میں بھی انڈ ونیشیا ہی کا حصہ ہے۔ لیکن صرف اس وجہ سے کہ وہاں کی آباد می میں سیجوں کی تعداد زیادہ تھی اس لیے ان کے مطالبے پر اقوام متحدہ کی فوج کی تگرانی میں چند ہفتوں کے اندر مشرقی تیمور کو انڈ ونیشیا ہے الگ کر کے ایک آزاد ملک کی حیثیت دے دی گئی جبکہ نصف صدی سے زیادہ عرصے سے پرانے مسائل کے حل کے نہ اقوام متحدہ کے پاس وقت ہے اور نہ ہی بیر مسائل اس کی ترجیحات میں شامل جیں۔

ان حالات ہیں مسلمانوں کے سامنے صرف دورائے ہیں۔ یا تو وہ حالات کے رحم و کرم پراپنے آپ کوچھوڑ دیں اور کاروان عالم جہاں لے جاکر انہیں ڈال دے یا جس کنو کیں ہیں کھینک دے اسے اپنا مقدر سمجھ کر قبول کر لیس۔ یا پھر جو پچھوسائل ان کے پاس ہیں ان کوجمتع کر کے اپنی موجودہ سیاسی ساکھ پر غور کریں اور اپنی خود مختاری کا شخط کرتے ہوئے اپنے تہذیبی نقاضوں اور نظام حیات کے مطابق مستقبل کا کوئی ہا عزت راستہ متعین کریں۔ اگر دیکھا جائے تو اس دوسرے راہتے کے سوامسلم دنیا کے لیے کوئی راستہ ہے بھی نہیں۔ جن کمزور اور پست حوصلہ قائدین نے پہلارات اپنایا، ان کا انجام اور ان کے ممالک کا حشر بھی آج ہمارے سامنے ہے۔ وہ سترستر سال بلا چون و چرامغرب کی پیروی کرنے کے باوجود عزت نفس اور و قار ملی کے لحاظ سے سترستر سال بلا چون و چرامغرب کی پیروی کرنے کے باوجود عزت نفس اور و قار ملی کے لحاظ سے آج بھی و ہیں ہیں جہاں ستر سال قبل متھ۔

اس دوسر براستے کو اختیار کرنے کے لیے ضروری ہے کہ دنیائے اسلام اپنے شخص ملی کو بحال کرنے کا شعوری اور اجتاعی فیصلہ کرے اور تمام تو تیں جو دنیائے اسلام میں موجود ہیں اس ایک نقطے پر اکٹھا ہونے کی مخلصا نہ اور سنجیدہ کوشش کریں اور دنیائے اسلام کے عزائم اور خواہشات کی تحییل ان کے اپنے سیاس ، اقتصادی اور اخلاقی کلچرکی روشنی میں ہو لیکن اسلای روایات کا احیا دور جدید کے تناظر میں ایک گہری اجتہادی بصیرت کا متقاضی ہے۔ جب تک مغرب کے بارے میں ناقد انہ بصیرت اور احکام اسلام کے بارے میں اجتہادی قوت موجود نہ ہو

بیکام ممکن نہیں۔

دورجد يدييس اسلام كابين الاقوامي قانون كس طرح مسلمانوں كى مشكلات كوحل كرسكتا ہے اس کے بارے میں نہ کوئی حتی رائے یہاں دینامقصوو ہے اور نہ کوئی فتوی جاری کرتا۔ تا ہم اس کے چند نمایاں پہلومیں آپ کی خدمت میں پیش کرنا جا ہتا ہوں جن سے بیا ندازہ ہوسکے گا کہ ہم کن خطوط پر آ گے بڑھ کیتے ہیں۔جدید دور کے بارے میں کہا جاتا ہے کہاس میں سفارت اور ڈ پلوشی کے ذریعے بڑا کا م لیاجا تا ہے۔ یہ دور بین الاقوامی روابط کی اہمیت کوشلیم کرتا ہے۔ تاریخ شاہد ہے کدونیا کی بہت ی قوموں نے میدان جنگ میں ہاری ہوئی بازی سفارت کاری کی میزیر جیت کی اور کتنوں نے تلوار سے جیتی ہوئی جنگ سفارت کاری کے کارزار میں ہار دی۔سوال ہیہ ہے کہ کیا اسلام کی روایات، تاریخ اور شریعت میں اس سلسلے میں کوئی رہنمائی ملتی ہے؟ اگر ملتی ہے تو كيا؟ يدكها جاتا ہے كہ تجارت كو بين الاقوامي سياست بيس برى ايميت حاصل ہے اور جواقوام تجارت کے میدان میں ووسرول سے آ گے ہیں ان کی اہمیت کوشلیم کیا جاتا ہے۔موجودہ وور میں جرمنی اور جایان کی مثالیں سب کے سامنے ہیں کہان کی تجارتی مہارت اور پیش قدمی کے سامنے امریکا کو تجارتی بسیائی اختیار کرنا پر رہی ہے۔ باد جوداس کے کدامریکا ایک بہت بری عسكرى قوت بھى ہے۔اس سے پتا چاتا ہے كہ تجارت اور ماليات كوموجودہ دوريس غيرمعمولى اہمیت حاصل ہوگئ ہے۔

اسلام نے ابتدا ہے ہی اس اہم بین الاقوامی عضری اہمیت کو پیش نظر رکھا ہے۔ قرآن مجید اور سنت وسیرت رسول علیہ السلام بیں ایسے احکام اور واقعات موجود ہیں جنہوں نے تجارت کی بین الاقوامی اہمیت اور مسلمانوں کے بین الاقوامی مفادات کے لیے اس کو فروغ دیے اور آگے بڑھانے پرزور دیا ہے۔ خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے بین الاقوای تجارت اور اس کی سیاسی وسفارتی جہوں سے واقفیت گویا گھری لونڈی تھی اور کی پشتوں سے آپ کے اجداد کرام کا پیشای کی حاطر دشت ور دی تھا۔ آپ کے جدا بحد جتاب ہا شم ایک بین الاقوای تا جر سے جن کی تعلقات قیصر روم سے ہمیشہ سے چلے آتے تھے۔وہ وہاں کڑت سے آیا جایا کرتے

yess.cot

تھے۔انہوں نے ہی عربوں کو دہاں تجارتی مراعات والی تھیں۔ان کے جبشہ کے نجاثی ہے بھی تعلقات دوستانداورخوش گوار تھے جھنورعلیہ السلام کے داواحضرت عبدالمطلب نے ان تعلقات کو اسلامی نہ صرف باتی رکھا بلکہ فروغ بھی دیا۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان تعلقات کو اسلامی دعوت اورامت کے مفاد کے لیے پور حطور پر استعال کیا۔ قرآن پاک نے ''ایلان '' کاذکر کیا ہے اور تجارت اوراس کے نتیج میں حاصل ہونے والی دولت اورامن دسکون کو اللہ تعالیٰ کی ایک بیش بہانمت قرار دیا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے بہت سے جلیل القدر صحابہ کرام میش بہانمت قرار دیا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے بہت سے جلیل القدر صحابہ کرام میش بہانم کاروباری مقام اور تجارتی حیثیت بین اللاقوا می شہرت کے حال ما تجر تھے۔ انہوں نے اس اہم کاروباری مقام اور تجارتی حیثیت کو اسلامی وعوت کی خاطر استعال کیا۔ خود حبشہ کی ہجرت جس میں دیگر متعدد مصالح کے علادہ ایک مصلحت یہ بھی تھی کہ وشمن پر ایک اقتصادی و باؤ ڈالا جائے اوراس کے تجارتی کارواں کوروکا جائے مصلحت یہ بھی تھی کہ وشمن پر ایک اقتصادی و باؤ ڈالا جائے اوراس کے تجارتی کارواں کوروکا جائے تا کہ اس کے معاثی مفاوات پر ضرب پڑ سے اوروہ و باؤ مسلمانوں کی طرف سے جو دفد و ہاں گیا تھا دہ سب تجارت ضمن میں تفصیل سے عرض کیا گیا تھا مسلمانوں کی طرف سے جو دفد و ہاں گیا تھا دہ سب تجارت بہی مشتمل تھا۔ قریش کی طرف سے جو دفد مسلمانوں کے مقابل بھیجا گیا وہ بھی تا جروں بری مشتمل تھا۔

پھررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ تشریف لانے کے بعد اسلامی ریاست کی سرحدوں کو محفوظ بنانے اور دعوت اسلامی کی پرامن توسیع کے کام کویقینی بنانے کے لیے اقد ابات کیے ،ان میں سیکوشش بھی تھی کہ قریش مکہ کا تجارتی مقاطعہ کیا جائے اور ان پر تجارتی اور معاثی پہلودک سے ایسا و باؤ ڈالا جائے کہ دہ اسلام کے راستے میں رکاوٹ نہ بنیں غزوہ بدر کس لیے بوا؟ اس لیے کہ مسلمانوں نے اس تجارتی قافلے کوروکنا چاہا جس کے مال تجارت سے ہونے والا نفع بالا خرمسلمانوں کے خلاف لڑائی میں استعمال ہونا تھا۔ ایک مشہور صحافی تمامہ بن افال "جن کا تعلق میمامہ سے ہے وہ اسلام قبول کرتے ہیں اور اپنی حکومت کواطلاع دیتے ہیں کہ وہ قریش کے قافلوں کی آ مدورفت کو اپنے علاقے میں روک ویں اور قریش کو وہاں کی تجارت سے محروم کر ویں ۔اس اقدام نے قریش کمہ کی نیندیں حرام کر دیں اور ان کو معلوم ہوگیا کہ اسلامی وعوت کا

ایک ہتھیار کے طور پر استعال کیا۔

کے ذریعے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے امت مسلمہ کے مفاد اور تبلیغ اسلام کے لیے تجارت کو

ipress.cor

راستہ رو کئے مکے نتائج کیا ہو سکتے ہیں؟ جب ان کواس کا اصاس ہو گیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مزید پابندی جاری رکھنا پہند نہ فرمایا اور آپ کی مداخلت پر بیہ پابندی ختم کروی گئی اس سے قریش کو واضح طور پر بیداندازہ ہو گیا کہ اب مسلمانوں کے پاس اتنی بین الاقوامی سا کھاور تجارتی قوت موجود ہے کہ وہ جب چاہیں قریش کی تجارت کو متاثر کر سکتے ہیں۔ بیدوہ اقد امات تھے جن

ہم ماضی میں اسلام کی نشر واشاعت اور مسلمانوں کے نفوذ کی رقار کا جائزہ لیس تو پاچلانا
ہے کہ ماضی قریب کی بڑی بڑی اسلامی سلطنتیں صرف مسلمان تا جروں کے ذریعے وجوو میں
آئٹ کمیں۔انڈونیشیا و ملائشیا جیسی بڑی بڑی کمکنتیں جہاں غالبا دنیا ہے اسلام کا پانچواں حصہ آباد ہے
مسلم تا جروں کی تبلیفی اور دعوتی کوشٹوں کی مرہون منت ہیں۔ آج افریقا کومسلم براعظم گنا جاتا
ہے، جہاں کی تقریباً ساٹھ ستر فیصد آبادی مسلمان ہو اور قبول اسلام کی رو تیزی سے شال ہو جنوب کی طرف اور اب چندعشروں سے جنوب سے شال کی طرف بڑھر ہی ہے۔افریقا کے شائی جنوب کی طرف اور اب چندعشروں سے جنوب سے شال کی طرف بڑھر ہی ہے۔افریقا کے شائی حصے کو نکال کر بقیہ پورے براعظم کے مسلمان وہاں جانے والے مسلمان تا جروں کی تجارت کے میں مسلمان ہوئے ہیں۔اس لیے آج وہاں مسلمانوں کا وجود ان تا جروں کا مرہون منت ہے۔جنہوں نے تجارت اور امت کا مفاد ہے۔جنہوں نے تجارت اور امت کا مفاد کا زم دمانوں میں۔

آ ج آگرونیا ہے اسلام اپنی تجارت اور معاشی سرگرمیوں کو اس طرح مربوط کہ لے کہ اس ہے عمومی طور پرامت اسلامیہ کا مفاد پورا ہوتو وہ بہت آ سانی کے ساتھ ایسا کرسکتی ہے۔ آپ دیکھیے کہ تیسری دنیا کے دولت مند ترین ممالک کی فہرست میں صف اول میں مسلم ممالک شامل بیسے اس کے باوجود تیسری دنیا کے ممالک میں ہے اقتصادی مسائل کا شکار بھی مسلم ممالک ہی ہیں۔ اس کے باوجود تیسری دنیا کے ممالک بیس ہے اقتصادی مسائل کا شکار بھی مسلم ممالک ہی ہیں۔ تیسری دنیا کے کئی ایک بلیث فارم ایسے ہیں جن کی قیادت اور کنٹرول مسلمان قائدین کی اپنی ہے۔ او بیک کا دارہ اگر چہ اپنی سابقہ حیثیت کھوچکا ہے لیکن اس کی وجہ مسلمان قائدین کی اپنی

Jhress.cor

کروری اور مسلمانوں کی باابلی ہے۔ ایک زمانہ تھا کہ سر اور اس کے عشروں میں او پیک کے اوارے کی بڑی اہمیت تھی اور بعض پہلوؤں ہے ہے تنظیم اقوام متحدہ کے اوارے سے بھی زیادہ اہمیت کی حامل ہوگئی تھی ۔ مسلمان مل کرکوشش کریں تو یہ حیثیت خاصی حدتک دوبارہ حاصل کی جا کتی ہے۔ مشرق بعید جس میں متعدہ ممالک بڑی بین الاقوامی اہمیت کے حامل ہیں وہاں ایک بڑی تعداد مسلمانوں کی پائی جاتی ہے۔ ملائشیا اور انٹر ونیشیا اس علاقے کے مسلمانوں کا مرکز تھا ہیں۔ میں بحت ہوں کہ انٹر ونیشیا اس علاقے کے مسلمانوں کا مرکز تھا ہیں۔ میں بحت ہوں کہ انٹر ونیشیا اور انٹر ونیشیا اس صدی کے آخر تک انٹر ونیشیا اور میں بھی بھی کہ خل کے جس کے وسائل کسی بھی لحاظ میں بھی انٹر وجود میں آجائے گی کہ جس کے وسائل کسی بھی لحاظ مسلمانوں کے بیس ایک ایسا طاقت ور مرکز یا لیور ہے جس کومؤٹر طور پر استعمال کیا جا سکتا ہے۔ مسلمانوں کے پاس ایک ایسا طاقت ور مرکز یا لیور ہے جس کومؤٹر طور پر استعمال کیا جا سکتا ہے۔ وسلمانوں کے پاس ایک ایسا طاقت ور مرکز یا لیور ہے جس کومؤٹر طور پر استعمال کیا جا سکتا ہے۔ وسلمانوں کے پاس ایک ایسا طاقت ور مرکز یا لیور ہے جس کومؤٹر طور پر استعمال کیا جا سکتا ہے۔ وسلمانوں کے پاس ایک ایسا طاقت ور مرکز یا لیور ہے جس کومؤٹر طور پر استعمال کیا جا سکتا ہے۔ یہ پورے وسائل اور یہ مالک سے مالا مال ہیں کہ ان سے پور کی استعمال ہوتو نہ صرف مفاوک الحال مسلم ممالک اقتصادی طور پر سنجمل جا کیں گے بلکہ مسلم ممالک اقتصادی طور پر سنجمل جا کیں گے بلکہ مسلم ممالک

ممکن ہے کہ کہنے والے یہ کہیں کہ تجارت تو ایک خالص کاروباری اور مادی معاملہ ہے، اس سے کیونکرامت اور اسلامی دعوت کے مفادات کا تحفظ ہوسکتا ہے۔ ماضی کی بات تو ماضی ہیں رہی۔ ماضی ہیں مسلمانوں نے تجارت کے ذریعے دعوت کوفر ورخ دیا۔ انٹر و نیشیا، ملائشیا، برونائی اور منڈ اٹا وُ میں مسلمانوں کا وجوداس و سیلے کی کا میا بی کی زندہ مثال ہے۔ ممکن ہے آج کے مغرب زدہ اور لاد ینیت گزیدہ ذبین کے لیے تجارت کو فہ جب سے وابستہ کرنام صحکہ خیز معلوم ہو، کین الی کا میا بی تجارت کو فہ جب سے وابستہ کرنام صحکہ خیز معلوم ہو، کین الی کہا بیات نہیں ہے۔ بورپ کے سیاسی غلبے کو پوری دنیا میں عیسائی تجارتی اور تالیاتی کمپنیوں نے بی پہلایا تھا۔ ہندوستان میں ایسٹ انٹری کمپنی کی مثال ہم سب کے سامنے ہے، مغربی استعار ہم سب کے سامنے ہے، مغربی استعار ہم سب کے سامنے ہے، مغربی استعار ہمارے ملک میں تا ہروں ہی کے جلو بلکہ پردے میں آیا تھا۔ مراکش سے کے کرا قدونیشیا تک دنیا کے اسلام کوتجارت اور کاروبار بی کے نام سے تکوم بنایا تھا۔ چلیے مسلمانوں کی مثالیں شاید

دورجدید کے سیکولرؤ ہن برگراں گزریں۔خود شالی امریکا کی مثال لے لیں ،آسٹریلیا اور نیوزی لینڈ کود کیم لیں ۔ تجارت کے نام پر دہاں پہلے قدم جمائے گئے اور پھر ایک ایک کر کے وہاں کی قدیم آبادیوں کوصاف کردیا گیا۔موجودہ دوریل بھی مغربیت کا فروغ تجارت کے نام اور ذریعے سے مور ہا ہے۔ آج تجارت کے نام سے جو قرضے دیے جارہے ہیں اور جن شرا لط پردیے جارہے ہیں ان سب کا مقصد مغربیت کا تحفظ اور دنیائے اسلام پر اہل مغرب کے سیاسی اور اقتصادی غلیے ہی كے تسلسل کویقینی بنانا ہے۔ بیغلبہ خالص عسكرى سياسى نه ہبى اقتصادى يا تہذيبى ہى ہہى ،ليكن ہدف اس کا بھی اقتصادی ہی تھا اور ہے۔ آج مغرب کا سیاسی نظام اورسیکولرازم دونوں بڑے زورشور سے دنیائے اسلام میں متعارف کرائے جارہے ہیں۔مغرب کی ساری سیاسی عسکری اوراقضادی قوت اس مقصد کے لیے استعال ہو رہی ہے کہ دنیائے اسلام کو لادین جمہوریت ،سوشل ڈیموکریسی اورمغربی تہذیب و ثقافت سے مانوس کیا جائے۔ان سب کاوشوں کے پیچے جوقوت کار فرما ہے وہ صرف تجارت کی قوت ہے۔ دنیائے اسلام کوآ زاد تجارت اور معاشی مفادات کے نام بران سب چیزوں کو اپنانے برای طرح مجور کیا جارہا ہے جس طرح دوسوسال قبل انہی تحریشات کے ذریعے مغربی استعار کو تبول کرنے پر آمادہ کیا گیا تھا۔ان میں سے ہر ہرچیز کے تق میں مسلمان تکست تسلیم کر بھے ہیں اور بیشکست صرف اور صرف تجارت کے نام پر دی گئی ہے۔آج دنیائے اسلام کوچاہیے کہ وہ اپن تیرہ سوسالہ قدیم روایت کوزندہ کرےجس میں تجارت کے ذریعے اکناف عالم میں اسلام پھیلایا گیا۔ آج بھی وہاں سلم آبادیاں بڑی تعداد میں موجود ہیں جن کا دجود ماضی کے مسلم تاجروں کا مرہون منت ہے۔

کہا جاتا ہے کہ آج مغرب کے بین الاقوای قانون کا سب سے برا ماخذ ومصدر بین الاقوائی تانون کا سب سے برا ماخذ ومصدر بین الاقوائی معاہدات بیں۔ یہی عالمی معاہدات سیاست کا،اقتصادیات کا،اور نظام عالم کا سب برا منبغ و ماخذ ہیں۔ اگر ہم ان عالمی معاہدات کا جائزہ لیں تو ہمیں ایسا ایک بھی معاہدہ نہیں سلم مفاوکا طب علی مشام مفاوکا طب بین مسلم مفاوکا طب بین مسلم مفاوکا رکسی بردی طاقت کے مقابلے میں) شخط ہوجاتا ہو، ہماری اپنی کمزوری، پستی اور بے بی کا حال

سے کہ ہم خودا پنے وسائل کے ذریعے ان مسائل سے عہدہ برآ نہیں ہو سکتے جوان معاہدات کے نتیج میں ہمارے لیے پیدا ہو گئے ہیں ۔خودقیام پاکستان کود کھے لیجے کہ کس طرح ماؤنٹ بیٹن نے مسلمانوں کو مجبور کیا کہ تقتیم ہند کے طیشدہ اصولوں کو ترک کر کے ایس تقتیم کو مان لیس جو نہ صرف تقتیم کے طیشدہ اصولوں کے خلاف ہے بلکہ جس سے نئی مملکت اسلامیہ مستقل طور پر مسائل کا شکار ہو کر رہ گئی ہے۔ اس بدعہدی اور دھو کے پر مشتل جری معاہدے کے نتائج آئے ہم سب کے سامنے ہیں ۔حیدر آباد کو تو لوگوں نے بھلا ہی دیا۔ جو ناگڑ ھاور مناؤدر کو بھی فراموش کردیا۔ شمیر کی سامنے ہیں ۔حیدر آباد کو تو لوگوں نے بھلا ہی دیا۔ جو ناگڑ ھاور مناؤدر کو بھی فراموش کردیا۔ شمیر کی نئرہ مثال آئے جارے سامنے موجود ہے۔ لوزان اور سیورے کے معاہدے اب ضرب المثل بن کررہ گئے ہیں۔ یہ چندمثالیں ہیں جن سے بین الاقوامی معاہدوں کی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے۔

اس کے برعکس اسلام میں دیکھیے کہ اس نے معاہدات کے پچھ اصول میان فرمائے، چاہ وہ معاہدہ کی دیمن ہی سے کیا جارہ ہو۔ان اصولوں میں سے ایک میہ کہ معاہدہ طحشدہ شرعی اصولوں سے بٹ کر ندہو۔ ہروہ شرط جس کی تنجائش کتاب اللہ یاسنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں نہ ہو، کا لعدم ہے۔ای طرح ہروہ شرط جس سے مسلمانوں کا مفاویجروح ہوتا ہو اس سے حتی الا مکان احتر ازکرنے کا تھم دیا گیا۔مسلمانوں کو ہدایت کی گئی کہ غیر مسلموں کے ساتھ فدا کرات کے دوران عدل کے اصول کو اپنا کیں اور کفار کے بارے میں بھی وہ طرز عمل اختیار کریں جونودوہ اپنے بارے میں پیند کرتے ہیں۔

آپ کہ سکتے ہیں کہ آج مسلمان کزور ہیں اور وہ طاقت ورغیر مسلم دنیا کے خلاف کیا کرسکتے ہیں۔ یہ بات ہم سب سمجھ سکتے ہیں کہ است ہو مدتک درست ہے۔ لیکن اس کے ساتھ ہی ہے بات ہم سب سمجھ سکتے ہیں کہ اصولوں پڑئی مضبوط موقف کو مستر دکر دینا بہت مشکل ہوتا ہے۔مضبوط اور مدل موقف بہت سے ایسے مسائل سے نجات دلا دیتا ہے جو کمزوری دکھانے کے نتیجے ہیں پیٹی آ سکتے ہیں۔ ایک مدل اور مضبوط موقف کے ذریعے بڑی سے بڑی طاقت کو بھی نیچا دکھایا جا سکتا ہے بشرطیکہ قیادت مخلص ، باکروار ، باشعور اور صاحب عزیمت ہو۔ ہمارے سامنے ایسی مثالیں ہیں کہ مضبوط موقف اپنا کرایک کمزور ملک نے طاقت وردشن کو جھکا دیا۔ اس کی وجہ بہے کہ ایک بڑی سے بردی طاقت اپنا کرایک کمزور ملک نے طاقت وردشن کو جھکا دیا۔ اس کی وجہ بہے کہ ایک بڑی سے بردی طاقت

کوبھی قوت استعال کرنے سے پہلےاس کے اثرات اور نتائج وعوا قب کو پیش نظرر کھنا پڑتا ہے۔ پھر آج کے رائج الوقت اور کارفر ما معاہدات کا پس منظر دیکھیں تو ہمیں ایک بھی معامدہ ایسا نہ ملے گا کہ جس بر کمل طور برعمل درآ مد ہوا ہو۔ جب طاقت ور فریق سجھتا ہے کہ اس معاہدے برعمل درآ مداس کے مفاومیں ہے تب تو وہ اس برعمل کرتا ہے اورا گروہ سمحتا ہے کہ اس معاہدے پڑھمل درآ مداس کے مفاد میں نہیں ہے تو وہ اس پڑھل نہیں کرتا۔قر آن نے اس کی اجازت نہیں دی کہ معاہدے پڑمل درآ مدکو وقتی مفاد سے مشر و ط کیا جائے ۔اسلام نے اس کو پہند نہیں کیا کہ ایک مرتبہ معاہدہ کرتو لیا جائے لیکن اس پڑھل درآ مدکر نے میں لیت ولعل سے کام لیا جائے۔اسلام کا حکم توبہ ہے کہ جب ایک بار معاہدہ کرلیا جائے تو پھر خلوص ول سے اس پرعمل درآ مد کیاجائے۔ یہاں تک کہ سلمانوں کواس معاہدے کے دوران کسی ایسے طرز عمل کی ایجازت نہیں ہے کہ جس کے نتیجے میں معاہدہ فتم ہوتے ہی فریق مخالف کواس کے منفی اڑات کا سامنا كرنا پڑے۔اس۔ قبل ايك گفتگو ميں حضرت معاوية كى مثال دى گئي تھى \_حضرت معاويه رضى الله تعالى عنه نے رومیوں سے جنگ بندي كا معاہدہ كيا تھا تا كه فوجوں كو پچھ آ رام كا موقع مل جائے۔ارادہ پیتھا کہاس دوران مسلمان خوب تیاری جاری رکھیں، تا کہ جوں ہی معاہدے کی میعادختم ہواجا تک وشمن کو جالیں الیکن صحابہ کرام ؓنے ایسا کرنے کی اجازت نہ دی اور کہا کہ رسول الله صلى الله عليه وسلم كا فرمان ہے: '' جوتمہارے ساتھ دھوكا كرےتم اس كے ساتھ دھوكا نہ كرواور جوتبهارے ساتھ بدعہدی کرے تم اس کے جواب میں اس کے ساتھ بدعہدی نہ کرو''۔ بیصورت حال اگرمسلمان اپنی عددی قوت اور اقتصادی طاقت سے کام لے کر پیدا کر سکیس تو عالمی معاہدوں کوایک صحیح ست اورایک نیارخ مل سکتا ہے جوعالمی سطح پریقینا زیادہ ثمر آ وربھی ہوگا اور مثبت رجحا نات كوبھی جنم دے گا۔

یہاں تک کدرسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اس بات کی بھی اجازت نہیں دی کہ کوئی مختص اپنے انفرادی طرزعمل سے بھی ایسا تأثر پیدا کرے کہ جس سے وشمن سمجھے کہ اس نے معاہدے کا پاس نہیں رکھا۔ حضرت ابورافع "ایک صحابی ہیں، جنگ بدر کے موقع پر کفار کی طرف

ipless.cc

ے سفیر ہوکر آئے۔ یہاں آ کرمسلم سوسائی کا رنگ دیکھا تو قبول اسلام کی خواہش ظاہر کی اور عرض کیا کہ اب واپس جانانہیں چاہتے ،رسول الله صلی الله علیہ دسلم نے اس کی اجازت نہیں دی اور فرمایا کہتم پہلے اپنا فرض پورا کرو، واپس جاؤ اور اپنا فرضی مصبی کلمل کرو۔ پھر آگر دل چاہت تو چلے آؤ۔ چنانچیانہوں نے ایسابی کیا اور واپس آ کراسلام قبول کیا۔

یدوہ بنیادی روح ہے کہ جواگر آج بین الاقوا می معاہدات ومعالمات میں اپنائی جائے تو کزورا قوام کے بہت سے مسائل حل ہو سکتے ہیں۔ یہ کام دنیائے اسلام کر سکتی ہے اوراس طرح ہم بین الاقوا می قوانین کوا کیک ایک معنویت دے سکتے ہیں جس سے بین الاقوا می تعلقات کوا کیک نئی زندگی مل جائے گی۔ اگر بیکہا جائے تو غلط نہ ہوگا کہ بین الاقوا می تعلقات کی بیاعلیٰ فکر وفلفداور معاہدات کی پاسداری کا بیبلند پاید معیار مسلمانوں نے ہی متعارف کرایا تھا انہوں نے ہی پہلی اور آخری باراس پھل کر کے بھی وکھایا۔ ونیا میں معاہدے ہر دور کے حکمر انوں نے کیے ہیں۔ قبل سے کہ معی معاہدات کا ذکر تاریخ میں ملتا ہے۔ دوسری اقوام میں بھی ایسے معاہدوں کے تذکرے سننے میں آتے ہیں کیکن ان معاہدات کے کچھاصول وضوا ابلیمی ہوں جن کی ہر معاہدے میں پابندی کی جائے ، یہ چیز سب سے پہلے شاید مسلمانوں نے ہی متعارف اور دوشناس کرائی ہے۔

معاہدات کیے لکھے جائیں اور خصوصا بین الاقوامی معاہدات کی تسوید و حریکا تازک کام

کیے کیا جائے۔ فتی اور علمی طور پر یہ سلسلہ بھی مسلمانوں نے ہی متعارف کرایا۔ یہ کام سب سے

پہلے امام شافعی نے کیا۔ ان کی مایہ تازکتاب کتاب الام آج بھی ہمارے سامنے موجود ہے جس

میں متعلقہ ابواب کود کھنے سے پتا چاتا ہے کہ سلم علمانے کس قدر حرق ریزی سے کام کیا ہے۔ امام شافعی نے کتاب الام میں نمونے کے طور پرایے معاہدوں کے مسودے ڈرافٹ کیے ہیں جو
ایک مسلم فرمان رواد دسرے غیر مسلم فرمان رواؤں یا باشندوں سے کرسکتا ہے۔ امام محمد کی کتاب

السیر الکبیر میں قانون معاہدہ کی تفصیلات مُوجود ہیں۔ امام حمد نے ایک بڑی مجیب شرط عائد

گی ہے۔ لکھا ہے کہ عالمی معاہدات دونوں فریقوں کی زبان میں ہونے چاہمیں اور دونوں زبانوں

کے معاہددں کا ایک ایک نے دونوں فریقوں کے پاس ہونا چاہے تا کہ خلاف ورزی اور غلط نبی کا

امکان کم سے کم ہو۔ یہ بات اگر چہآج کے معاہدات میں بھی مدنظر رکھی جاتی ہے لیکن اس کے موجداولین مسلمان ہیں ہیں۔

بین الاقوا می تعلقات کے خمن میں مسلمانوں کے بارے میں بیتا ٹر پیدا کر دیا گیا ہے
کہ وہ اپنے خول میں بندر ہتے ہیں اور اگر وہ اس دنیا میں ترتی کرنا جا ہتے ہیں توان کواس خول سے
باہر آنا چا ہیے۔مغربی مصفین اور اخبار نوبیوں کا یہی طرز عمل ہے جس کا مشاہدہ آئے دن اچھی
خاصی شجیدہ تحریروں اور اخبارات ورسائل میں دیکھنے میں آتا ہے۔ حالا نکہ اسلام اس معالے میں
جتنا وسیج الظرف ہے اس کی مثال اہل مغرب کے ہاں نہیں ملتی۔ یہاں ایک بیہ طے شدہ اصول
ہے: یعمل فی الاسلام ہفضائل المجاهلية (۱) کہ جا ہلیت کے دور میں جن اچھی ہاتوں پر عمل
کیا جاتا تھا ذماندا سلام میں بھی ان پر عمل کیا جائے گا۔ مندامام احمد کی روایت ہے:

' حلف الفضول کے بارے میں حضور علیہ السلام نے فرمایا تھا کہ اگر آج بھی مجھے کوئی دعوت دے تو اس جیسے کسی بھی معاہدے کے لیے تیار ہوں۔

اس سے واضح ہوجا تا ہے کہ اسلام جابلی نظاموں کی اچھی باتوں کو بلاتاً مل اپنانے میں ہر گز تک نظر نہیں ہے۔

بین الاقوای معاملات میں گفت وشنید اور خداکرات کا اصول ہر دور میں تسلیم کیا جاتا ہے۔ لیکن خداکرات میں عدل و توازن کا اصول صرف اسلام نے مدنظر رکھا ہے۔ پھر شریعت اسلامیہ کے جومقاصد ہیں اور جن کی بنیاد پر اسلامی ریاست کی تمام پالیسی بنتی ہے وہ انسان کے عقیدہ و نظریہ، جان و مال، عزت و آبر و اور مال و جا کداد کے تحفظ سے عبارت ہیں۔ یہ وہ مقاصد ہیں جواسلام میں بین الاقوامی قانون اور بین الاقوامی تعلقات کی اساس ہیں۔ ان میں اپنے اور پر اساس میں بین الاقوامی تعلقات کی اساس ہیں۔ ان میں اپنے اور پر اے کی تفریق ہی بین الاقوامی تعلقات کی اصل بنیاد و اساس ہے پر اے کی تفریق ہیں جو رو ساس ہیں جو اصول و ضوابط سے ہیں کر تفصیلی جزئیات کے جس سے بڑھر کما ماں کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔ پھر اصول و ضوابط سے ہیں کر تفصیلی جزئیات کے سلسلے میں جو کچھ فقہا نے اسلام نے بیان کیا ہے وہ سب پھھا تنامنطق ، عقلی ، قابل عمل اور ابدین کا سلسلے میں جو کچھ فقہا نے اسلام نے بیان کیا ہے وہ سب پھھا تنامنطق ، عقلی ، قابل عمل اور ابدین کا

ا ـ سنن بيهقي: كتاب قسم الفيتي والغنيمة، باب إعطاء الفيني على الديوان ومن يقع به البداية • ٢٢:١

besturd

آ ئینددار ہے کہ سلمان کم از کم امت مسلمہ اور دنیائے اسلام کی سطح تک ایک ایساعالمی نظام ترتیب و سے سعتے ہیں جو غیروں کے لیے بھی کشش کا باعث ہوسکتا ہے۔ مثال کے طور پر ایک بات جس کا میں نے کئی مرتبہ ذکر کیا کہ مسلمانوں کے لیے بہر صورت لازی ہے کہ وہ اپنی شرطوں اور وعدوں کی ہر حال میں پابندی کریں۔ اس میں صرف ایک استثنا ہے، اور وہ یہ کہ کوئی الی شرطنہیں رکھی جائے گی جو غیر اسلامی ہو۔ ایک اور اصول جس کا پہلے بھی ذکر کیا گیا ہے یہ ہے کہ سلمان صرف اس قوم اور علاقے سے ٹیس کے حفظ کی مسلمان فرمہ داری قبول کریں۔ جو اسلامی ریاست اپنے غیر مسلموں کو تحفظ فراہم نہ کر سکے وہ ان سے ٹیس بھی نہیں لے سکتی۔

کل اسلام کے اصول شہریت کے بارے میں بات ہوئی تھی کے مسلمان جہاں بھی ہووہ بالقوة (Potentially) وارالاسلام کاشهری ہے۔اور جب بھی وہ کسی اسلامی ریاست میں داخل ہوجائے گاتواسے خود بخود شہریت حاصل ہوجائے گی جیسے آج کل اسرائیل نامی ریاست کا اصول ہے کہ ونیا کا ہریبودی وہاں کا بالقوۃ شہری ہے، وہ خواہ کسی بھی ملک میں رہائش پذیر ہولیکن جول ہی وہ اسرائیل کی سرزمین پرقدم رکھتا ہے وہاں کا شہری قرار یا تا ہے۔ یہی اصول اگرمسلمان ریاستیں اپنالیں تو نہ صرف اس ہے سلم اقلیتوں کے بہت سے مسائل ختم ہوجائیں سے بلکہ اس ے ایک ایسانصور وحدت واخوت بیدا ہو جائے گا جومسلمانوں کے ٹی ایک مسائل کا آ گے چل کر حل پیدا کرسکتا ہے۔اس اصول برعمل کرنے سے اس سلم پیٹنل ازم کے تصور کو قوت حاصل ہوگ جس كوسب سے زیادہ قوت اوروضاحت سے دورجد یدین علامه اقبال " نے پیش كيا ہے۔ يہ تصور علامہ اقبال " نے ہی نہیں دور جدید کے بہت ہے مفکرین اسلام نے پیش کیا ہے۔ یہ بات کہ ہر مسلمان دارالاسلام کاشہری ہےمسلمانوں میں شروع ہے متفق علیہ چلی آ رہی ہے اور ہرمجہ تد دفقیہ نے اس کوایک طے شدہ اصول سمجھا ہے۔ فقہائے احناف میں سے امام ابو یوسف وامام محمد نے اس کو با قاعدہ فقہی کلید یااصول کی شکل دی ہے اور کہا ہے کہ کوئی مسلم جب بھی کسی اسلامی ریاست میں واخل ہوگا تو خود بخود اس کا شہری ہوجائے گا۔ امام محمد کے الفاظ بیں: المسلم من أهل دار الإسلام أينما يكون مسلمان جهال بهى مودار الاسلام كاباشنده موتاب

ipress.com

سلمان رشدی، اورتسلیمه نسرین کے واقعات سے پتا چلتا ہے کہ اسلام کے تضورات و مفادات کو نقصان پنچایا جائے یا مفادات کو نقصان پنچایا جائے یا بالواسطہ۔ یہ دونام میں نے اس لیے ذکر کیے ہیں کہ یہ آج ضرب المثل بن گئے ہیں اور جو تو تیں بالواسطہ۔ یہ دونوں نام ان کی کمل نمائندگی اسلای مما لک میں یور پی تصورات زندگی کی بیام براوردائی ہیں، یہ دونوں نام ان کی کمل نمائندگی کرتے ہیں جن کی پیشت پر آج بھی مغرب کا ہاتھ ہے۔ ان دونوں کو مغربی مما لک نے جس طرح دست و باز دکھول کردل و جان سے پناہ دی ہے وہ اس بات کی دلیل ہے کہ ہر مخرف اسلام بالقو ق مغرب کا ای طرح شہری ہے جس طرح مسلمان دار الاسلام کا۔

آج کا دورسفارت اور ڈیلویسی کا دور ہے،اسسلیل میں اسلام نے کیا بدایات دی ہیں۔سفیری ذمدواریال کیا ہیں۔سفیر کے کیے گئے معاہدوں کی حکومت کس طرح یابندی کرے گی۔سفارتی آواب کیا ہیں۔ان تمام پراسلام کے قوانین مین الاقوام میں تفصیلات موجود ہیں۔ یہ تمام مباحث آج بھی ایک بی معنویت رکھتے ہیں جیسے ماضی میں رکھتے تھے۔ یہ کہا جاتا ہے کہ بردی مملکت کے سفیر کا درجہ بڑا ہوتا ہے اور چھوٹی مملکت کے سفیر کا درجہ چھوٹا ہوتا ہے۔ یقینا آج کے دور میں ایسا ہی ہوتا ہوگا۔لیکن ایک مسلم فقیدنے بیقصور آج سے بہت پہلے پیش کیا تھا۔ كل رسول على مقداره و مقدار مرسله ، يعني "برايلي كي حيثيت كانتين اس كي اين اوراس كوبيعين والے كى حيثيت كود كيوكركيا جائے گا'' اس اصول كى تشريح وتفسير ميں بہت كچھ كہا جاسكتا ہے۔جس کی مناسب تشریح وتفصیل کی پہال گنجائش نہیں۔ بہر حال اتنا ضرور کہا جاسکتا ہے کہ ہرسفیر ائی حکومت ومملکت کاسفیر ہوتا ہے اور اس کی حیثیت کا تعین اس کی حکومت کے حوالے سے بی کیا جائے گا۔ یعنی سفیر کو دیسی ہی مراعات اور پذیرائی حاصل ہوگی جس کی ستحق وہ ریاست ہے جہاں ے وہ آیا ہے۔ اگراس ریاست ہے مسلمانوں کے تعلقات خوش گوار ہیں تو سفیر کودی ہی پذیرائی ملے گی۔لیکن اگروہ ریاست مسلمانوں سے برسر جنگ ہےتو وہ سفیراس پذیرائی کا استحقاق نہیں رکھتا۔لیکن ہرصورت میں اس کی جان و مال اور عزت و آ برومحفوظ و مامون ہوگی۔اس لیے کہ اصول بيراكب: إن الرسل لم تزل آمنة في الجاهلية والإسلام" سفير بميشه اسلام اورجالميت dhress.cor

دونوں نظاموں میں محفوظ و مامون رہے ہیں'۔ فقہائے اسلام نے بیہ بھی لکھا ہے کہ سفیر کو آئے کے جانے کے لیے با قاعدہ امان حاصل کرنے کی ضرورت نہیں۔ وہ بغیر کسی با قاعدہ امان کے بی مامون و محفوظ ہے۔ اس باب میں فقہا کا اصول ہے: اِن المرسول من المجانبین یکون آمنا من غیو استیمان یعنی ' فریقین کا ایم پلی بغیر کسی طلب امان کے مامون ہوگا'۔ یہی اصول آج کل بہت سے مما لک میں رائے ہے، وہاں سفارتی پاسپورٹ کے حاملین کو ویز الینے کی ضرورت نہیں پڑتی۔

سفارت اور ڈیلومیسی کا ایک برا اور اہم اصول ہے ہے کہ سفیر نے دیانت داری اور مخلصانہ ذمدداری سے جواقدامات کیے ہوں ان سب کی آخری ذمدداری بھنے والی ریاست پر عائد ہوتی - علامه سرص في شرح السير الكبير مي الكما ب: عبارة الرسول كعبارة المرسل، لعنی سفیراورا یکی کابیان اس کے بیعینے والے کے بیان کی طرح شار ہوگا۔ای اصول کی ایک عملی تطبیق بدے کہ بھیجنے والی ریاست ایے سفیر کی خلطی اور خیانت کی ذمہ دار ہے۔اس لیے کہ سفیر ریاست کی طرف سے امین اور وکیل ہے، للبذااس کی فلطی کی ذمدداری اصل مالک اورموکل پر ہوگی۔اس کی ا کے نظیر شریعت کا بیاصول ہے : خطا القاضی فی بیت المال: اگر قاضی کوئی غلطی کر بیٹھے تواس كا تاوان بيت المال سے اداكيا جائے گا۔ اس ليے كه قاضى بھى مسلمانوں كا مين اوروكيل ہے۔ آج کل ساسی ندا کرات اور گفت وشنید کے ذریعے بین الاقوامی اختلاف کودور کرنے پر ( زبانی حد تک ) بواز ور دیاجا تا ہےاور جنگ وجدل سے بچتے ہوئے بات چیت کے ذریعے ملحو صفائی کا برا تذکرہ کیاجاتا ہے عمل کیا ہوتا آیا ہے بید نیاروز دیکھتی ہے۔قرآن مجیداس وقت دنیا کی واحد آسانی کتاب ہےجس میں گھریلو معاملات سے لے کربین الاقوامی اختلافات تک سب کوسلے کے ذریعے مل کرنے کی بار بار ترغیب دی گئی ہے۔ قرآن یاک میں والصّلح خیر (الساء ١٢٨ : ١٢٨) (اورسل ومصالحت بهترين على ب) فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا (الحِرات ٩:٣٩) (الرف والفريقين كم ماين صلح كرادو) فَاصْلِحُوا بَيْنَ اَخُويْكُم (الحجرات ١٠:٣٩) (ايخ بھائیوں میں سلح کراؤ) اور اس جیسی ہدایات بار بارآئی ہیں جن سے کتاب الہی میں مصالحت کے مقام کا اندازہ ہوتا ہے۔ یوں بھی قرآن پاک نے جنگ کوآخری چارہ کار کے طور پر قبول کیا ہے

اورصرف فتنے کورو کئے کے لیے بنگ کرنے کی اجازت دی ہے۔ای کا اظہار سرت کے واقعات سے بھی ہوتا ہے۔ شاید بی کوئی معرکہ (معاقبانہ مہمات کوچھوڑ کر) ایسا ہوا ہوجس ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگ سے قبل مصالحت اور پرامن گفت وشنید سے مسلم کل کرنے کی کوشش نہ کی ہو صلح حدیبیا ورغز وہ احز اب کے دوران بنی فزارہ کے لیڈر عیبنہ بن حصن سے مدینے کی ایک تہائی پیداوار کے موض مصالحت کی کوششیں اس طرز عمل کی نمایاں مثالیں ہیں۔لین ان سب سے بو صور علیہ السلام نے عرب کے قبائل اور آس پاس کی ریاستوں بروھ کروہ سیکروں معاہدے ہیں جو صور علیہ السلام نے عرب کے قبائل اور آس پاس کی ریاستوں سے کیے جن کے متبع میں گفت وشنید کے ذریعے پر امن تعلقات وجود میں آگئے۔ یہ تمام معاہدات جن میں سے بہت سے محدثین و مورضین نے محفوظ رکھے ہیں ، کامیاب سفارتی معاہدات جن میں سے بہت سے محدثین و مورضین نے محفوظ رکھے ہیں ، کامیاب سفارتی خواک اور گفت وشنید کی ورخشاں مثالیں ہیں۔

اس طرز ممل کو بعد کے حکمر انوں نے بھی قائم رکھنے کی کوشش کی ۔حضرت عمر فاروق اور حضرت عمر فاروق اور حضرت عمر فاروق اور حضرت عمر انوں سے ذاتی تعلقات اور تعا کف کا تبادلہ معروف واقعات ہیں۔ بعد میں منصور اور ہارون الرشید نے اس پالیسی کو بہت ترتی دی۔ ہارون نے فرانس کے شار لماں سے دوستانہ تقاہم پیدا کیا اورا کیے طویل کش کھڑی کو دوستی میں بدل لیا۔

بین الاتوامی اختلاف کومل کرنے کا ایک معروف طریقہ تحکیم اور ثالثی بھی ہے۔ یہ طریقہ دنیا بیں قدیم سے جاری ہے لیکن عموماً کمزور اور زیر دست فریق ہی تحکیم اور ثالثی کا راستہ اختیار کرتا ہے، زور آور اور زبر دست فریق نے شاذ و نا در ہی بیر استہ اپنایا ہوگا۔ عرب بیل بھی تحکیم اور ثالثی کو ایک با قاعدہ ادارے کی شکل حاصل تھی اور قبل از اسلام سے ہی بیادارہ عرب بیل مشہور و معروف تھا۔ خود مکہ کی شہری ریاست بیل 'منافرہ' کے نام سے ایک منصب موجود تھا جس پر ظہور اسلام کے وقت حضرت عمر فارد ق رضی اللہ تعالی عنہ جیسا مد براور حکمت کار فائز تھا۔ بیر منصب اصلاً محکیم اور ثالثی ہی کا تھا اور بین القبا کی اختلافات کو ثالثی کے ذریعے طے کر انا اس کا وظیفہ تھا۔ خود رسول کر یم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام سے قبل اپنی نوجوانی بیں ایک اہم معاطمے بیں ثالث کے فرائف انجام دیے شے اور جنگ بر آمادہ قبائی کوشر وشکر بنادیا تھا۔ بیوہ موقع تھا جب کھبہ معظمہ کی فرائفن انجام دیے شے اور جنگ بر آمادہ قبائی کوشر وشکر بنادیا تھا۔ بیوہ موقع تھا جب کھبہ معظمہ کی

ممارت کی مرمت کے دوران حجراسود کوائں کے مقام پرر کھنے کی سعادت حاصل کرنے کے تسکی<sub>ات</sub> مختلف دعوے دارمیدان میں اتر آئے تتے اور مرنے مارنے کی قشمیں کھار ہے تھے۔

قرآن مجید میں متعدد مقامات پر ثانی اور تحکیم کا ذکرآیا ہے اور گھریلو معاملات سے کے کرعدالتی امور تک تحکیم کی ہدایت کی گئی ہے۔ دور نبوت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وہم کی طرف سے تحکیم کے طریقہ کا رکوا پنانے کی کئی مثالیں ملتی ہیں۔ ان میں سب سے مشہور تحکیم بن قریظہ کے معاطیح میں ہوئی تھی جب خود یہودیوں کی اپنی پندسے حضرت سعد بن معاذ کو (جوغزوہ احزاب میں شدیدر خی ہوجانے کے باعث بستر مرگ پر سے) حکم بنایا گیا تھا۔ حضرت سعد بن معاذ رضی میں شدیدر فیصلہ دیے جانے سے میں شدید کے فیصلہ دیا جو ایک میں تجول کر لینے اور نافذ کرنے کی حامی بھر لی تھی۔ پھر جب انہوں نے بطور تھم فیصلہ دیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر پہندید گی اور منظوری کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا کہ یہ فیصلہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر پہندید گی اور منظوری کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا کہ یہ فیصلہ ساتوں آسانوں کے اوپر سے ہوا ہے (ا)۔ بیا شارہ تھا اس امر کی جانب کہ یہ فیصلہ تورات کے ساتوں آسانوں کے اوپر سے ہوا ہے (ا)۔ بیا شارہ تھا اس امر کی جانب کہ یہ فیصلہ تورات کے احکام کے عین مطابق دیا گیا ہے جس پر یہودی اعتراض نہیں کرسکیں گے۔

تحکیم اور تالتی کے باب میں احادیث میں جو بدایات واشارات موجود ہیں ان سے پتا چات کے کہ کی غیرچانب واراور بااصول غیر سلم خصیت کو بھی تھم بتایا جا سکتا ہے۔غزوہ بدر کے بعد جب جنگی قید یوں اور وشمن کے مقولین کا بندوبست کیا جار ہاتھا تو رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: لو کان مطعم بن عدی حیا شم کلمنی فی ہؤلا النتنیٰ لتر کتھم له ارشاد فرمایا: لو کان مطعم بن عدی حیا شم کلمنی فی ہؤلا النتنیٰ لتر کتھم له ارشاد فرمایا: او کان مطعم بن عدی حیا شم کلمنی فی ہؤلا النتنیٰ لتر کتھم له

ل صحيح بخارى: كتاب الجهاد والسير، باب إذا نزل العدو على حكم رجل ١٣٨٨:٣ صحيح مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب جواز قتال من نقض العهد وجواز إنزال أهل... ١٣٨٨:٣ ٢٠ صحيح بخارى: كتاب الخمس، باب مامن النبى على الأسارى من غير أن يخمس ١٣٣٠:٣ كتاب المغازى باب شهود الملائكة بدراً ١٣٤٥:١١ منن أبى داؤد: كتاب الجهاد، باب في المن على الأسير تغير فداء ١٤٠٣، مصنف عبدالرزاق: كتاب الجهاد، باب قتل أهل المشرك صبر او فداء الأسرى ٢٠٩٥٠

ہے تو یمی واضح ہوتا ہے کہ خالص بین الاقوا می امور میں بھی غیرسلم کوبطور بھم اور ثالث قبول کیا جا سكتا بركين ام ابوضيفة ن بعض ديكر (اوران كى رائ مين قوى تر) دالك كى بنياد يربيرات ظاہری ہے کہ غیرمسلم کوصرف ایسے داخلی امور میں علم بنایا جاسکتا ہے جن میں ایک فریق غیرمسلم ہو اوراس میں شریعت کی سی تعبیر وتشریع کا کوئی سوال نه ہو۔

اسلام کے بین الاقوامی قانون کی دورجدید میں معنویت کے سیاق میں ایک اہم سوال (جس کا پہلے بھی ان خطبات میں ذکر آیا ہے) یہ ہے کہ اسلامی ریاست کے دوسری ریاستوں اور خود دوسری مسلم یا اسلامی ریاستوں سے تعلق کی نوعیت کیا ہوگی۔اس سے قبل مجید خدوری اور دوسرے غیرسلم مصنفین کی اس غلط نبی کے بارے میں تفصیل سے گفتگو ہو چکی ہے کہ اسلامی ریاست دوسری تمام ریاستوں نے نظری اعتبار سے دائی طور سربرسر جنگ ہے۔قرآن پاک میں سورہ محتد میں غیرسلموں کی دوشمیں کر کے بتایا گیا ہے کہ ویشن غیرمسلموں سے تعلقات کس نوعیت کے ہوں گے اور غیر دشمن غیر مسلموں سے (جوضر وری نہیں کہ دوست بھی ہول) تعلقات دوستانہ نوعیت کے ہوں مجے پھر حلف الفضول اور عبد اسلام میں اس کے بارے میں پہندیدگی کے اظہارے بیاصول بھی ملتا ہے کہ مشترک انسانی مقاصد کے کیے سب سے ال کر کام کیا جانا عايد حلف الفضول مين شركي اوك غير سلم تفيلكن عدل وانصاف اور مظلوم كى مدد كاصول پر شفق ہوئے تھے۔ایسے اوارے میں شمولیت کی خواہش اس کی واضح دلیل ہے کہ غیر مسلموں کے ساتھ مل کر کسی ایسے اوارے میں کام کرنا پیندیدہ ہے جوعدل وانصاف اور مظلوم کی مدو کے لیے قائم كيا كيابو، جا ہے اس ميں اكثريت غيرمسلموں ہى كى ہو۔

یرامن بقائے باہمی آج کے بین الاقوامی تعلقات اور بین الاقوامی قانون کا ایک مہت اہم اور نازک مسلہ ہے۔ برامن بقائے باہمی کوسی باضابطہ قانون کے دائرے میں لا کرمنظم و منضبط کرنا اور بھی زیاوہ نازک اوراہم ہے۔ پھراس ضا بطے پر کار بندر ہنا ان وونول سے زیادہ نزاكت اور اہميت ركھتا ہے۔اسلام نے يہ تينوں مرحلے پہلے ہى ون طے كر ليے۔ہم دارالفلح، دارالعہد،موادعہادرمہادندکی بحثول سے گزر کر آئے ہیں۔ بیسب وہ ماڈل ہیں جوفقہائے اسلام نے دوسری صدی ہجری ہی میں طے کر لیے تھے۔

پرامن بقائے باہمی اور مشتر کہ اصولوں پر اتفاق کرنے کی دعوت قرآن نے چودہ سو پندرہ سال قبل ہی دے دی تھی۔ اس نے اہل کتاب کو (جوعلم اللی میں سیکڑوں سال تک دنیا میں فعال اور مؤثر کردار اداکر نے والے تھے ) ایک ''صحلمة صواء'' پرجمع ہونے کی دعوت دی تھی جس کا جواب اب تک اہل کتاب کے ذعرے ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ہم عمر قریبی اہل کتاب حکر انوں اور اقوام سے پر امن بقائے باہمی کی ہر ممکن کوشش فرمائی۔ مدینے کے بہود یوں سے تحریری معاہدے ہوئے فریقین کے حقوق اور ذمہ داریوں کا تعین ہوا، کیکن کیمود یوں نے ایک ایک کرکے معاہدوں کو تو ڑا۔ آپ نے نجران، حبثہ اور حدود شام کے متعدد بہود یوں نے ایک ایک کرکے معاہدوں کو تو ڑا۔ آپ نے نجران، حبثہ اور حدود شام کے متعدد بہود یوں نے ایک ایک کرکے معاہدوں کو تو ڑا۔ آپ نے نجران، حبثہ اور حدود شام کے متعدد بہونے والا مفاہمہ صدیوں قائم میاب ترین الا تو ای سطح پر پر امن بقائے باہمی اور دوستانہ روابط کا ''حبشہ ماڈل'' کامیاب ترین ماڈل تھا جوایک ہزار برس سے بھی زیادہ قائم رہا۔

لیکن دورجد بدکاسب سے مشکل اور پیچیدہ مسئل انوں کی تو می ریاستوں کے باہمی تعلقات کا ہے۔ نیشن سٹیٹ کا تصور ایک خالصتا مغربی تصرب ہے بغاوت کی کو گھ سے جنم لیا ہے۔ نیشن سٹیٹ کا تصورا پی اصل اور بیئت کے اعتبار سے اسلام کی بہت کا تعلیمات سے متصادم ہے۔ ایک نیشن سٹیٹ اسلامی ریاست نہیں بن سکتی، اس لیے کہ نیشن سٹیٹ رہتے ہوئے اسلامی ریاست کی نیشن سٹیٹ رہتے ہوئے اسلامی ریاست کی نیشن سٹیٹ رہتے ہوئے اسلامی ریاست کی نیشن سٹیٹ کا دوپنہیں دھارستی ۔ آج دنیائے اسلام کا بالعموم اور ہم اہل پاکتان کا بالحضوص dilemma ہی ہے کہ ہم نیشن سٹیٹ رہتے ہوئے اسلامی ریاست سے بھی کلی طور پر بالحضوص ما جنہ ہوئے سلامی ریاست سے بھی کلی طور پر بالحضوص ما جا ہی ہو مغربی بالحضوص ہے۔ اسلامی ریاست سے بھی کلی طور پر بالحضوص ما بالحضوص ہے کہ ہم نیشن سٹیٹ رہتے ہوئے اسلامی ریاست سے بھی کلی طور پر بالحضوص ہے کہ ہم نیشن سٹیٹ ریتے ہوئے اسلامی ریاست سے بھی کلی طور پر بیشن سٹیٹ ازم کی اساس پر آ دا چلانے کے متر ادف تھی ۔ لیکن پاکستان بن جانے کے بعد ہمارے بہت نیشن سٹیٹ بانا چاہا جو نہ بیتھی اور نہ بن سکی ، اور نہ شاید کمھی بن سکی تا تک بین نے اس کو نیشن سٹیٹ بانا چاہا جو نہ بیتھی اور نہ بن سکی ، اور نہ شاید کمھی بن

pesturdu<sup>k</sup>

سکے۔اسلامی ریاست بنانے کی کوئی شجیدہ اور بامعنی کوشش بی نہیں ہوئی۔

دوسری مسلم ریاستوں کا مسئلہ بھی بہی ہے۔ وہاں کے حکران اور بااثر طبقات ان کو مفر بی انداز کی بیش مثیث بناتا چاہتے ہیں اور بیش ترصورتوں بیں اسلام سے بھی لاتعلق نہیں ہوجاتا چاہتے۔ لیکن جب ان دونوں کے تقاضوں میں تعارض اور تصادم کی کیفیت پیدا ہوتی ہتو پریشان ہوتے ہیں اور اسپنا ہے ملک کی اسلامی قو توں کو (جن میں سے بیش ترکی کارکردگی بڑی ہی غیر تعلی بخش ہے) کو سے پراکتفا کرتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ اس وقت تمام مسلمان ریاستیں ایک عارضی اور بحرانی دور سے گزر رہی ہیں۔ مفر بی نظریات کا طلم اب ٹو ف رہا ہے، یا کم از کم اس کے عارضی اور بحرانی دور سے گزر رہی ہیں۔ نیشن شیش کا دور بھی جلد یا بدر ختم ہوجائے گا۔ پور پ میں تو ختم ہونے کا تمل شروع ہے، لیکن دنیائے اسلام میں شاید ذرا دیر گئے گی۔ مسلم ریاستوں کو میں تو ختم ہونے کا گہل شروع ہے، لیکن دنیائے اسلام میں شاید ذرا دیر گئے گی۔ مسلم ریاستوں کو اسلامی ریاست بنانے کے لیے بیشن سٹیٹ، سیکولرازم، سوشل ڈیموکر کی اور مغر بی انداز کی جمہوریت کے تصورات کا گہرا تقیدی جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ تقیدی جائزے کا یہ ممل آگر چہ شروع ہو چکا ہے لیکن بہت ست ہے۔ اس تقیدی جائزے کے بعد ہی مسلمان اس قابل ہوں شروع ہو چکا ہے لیکن بہت ست ہے۔ اس تقیدی جائزے کے بعد ہی مسلمان اس قابل ہوں گئے کے مغر بی اور لالغہ ہی آلائٹوں سے پاک ہوکرا پے مسائل کا حل تلاش کر سیس

اس دفت امر دافعہ یہی ہے کہ مسلمانوں کی بچاس سے زائد تو می ریاسیں موجود ہیں جن کے قریبی اور دوستانہ تعلقات غیر مسلم ممالک ہے جس قدر ہیں اس کا عشر عثیر بھی آپی میں نہیں ہیں۔ بہت ہے مسلم ممالک میں غیر مسلموں کے لیے دیزااور قیام کی پابندیاں آئ بخت نہیں ہیں، جتنی مسلمانوں کے لیے ہیں۔ بہت ہے مسلم ممالک ہیں ایک بی منصب پراورا یک بی تعلیم ہیں، جتنی مسلمانوں کے لیے ہیں۔ بہت ہے مسلم ممالک ہیں منظرر کھنے کے باوجود غیر مسلم کو دی جانی وائی تنو اوادر مراعات مسلمان کو دی جانے والی اجرت ہیں منظر رکھنے کے باوجود غیر مسلم کو دی جانی وائی تنو اوادر مراعات مسلمان کو دی جانے والی اجرت ممالک کے مقابلے ہیں فیر مسلم ممالک سے غیر مسلم کارکنوں کی بحرتی کو ترجی دیتے ہیں بعض معاصر عرب ممالک کے مقابلے ہیں غیر مسلم ممالک سے غیر منصفانہ اور غیر انسانی ہیں کہ ان کی کسی معاصر عرب ممالک ہیں مارڈ مت کے قواعد استے غیر منصفانہ اور غیر انسانی ہیں کہ ان کی کسی معقولیت پسندنظام ہیں امیر نہیں کی جاسکتی۔

ipress.cor

ان تمام اوران جیسی دوسری بہت ی کمزوریوں اور خرابیوں کے باوجودان تمام ممالک کے مسلمانوں کی بہت بوی تعداد میں ایک دوسرے کے قریب آنے اور اپنی انفرادی اور اجتماعی زندگیوں کو اسلام کی روایات اور شریعت کے احکام کے مطابق ڈھالنے کی ایک گہری آرز و پائی جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان میں سے بیش تر ریاستوں کے دسا تیر، سرکاری دستاویز ات اور پالیسی بیانات میں اسلام کے حوالے کثرت سے ملتے ہیں۔ خالفین کا کہنا ہے کہ بیر حوالے اپنے اپنے اپنے اپنا میں اسلام کے حوالے کثرت سے ملتے ہیں۔ خالفین کا کہنا ہے کہ بیر حوالے اپنے اپنے اپنے اپنے کہ بیر خواز (Legitimacy) فراہم کرنے کے لیے دیے جاتے ہیں۔ لیکن بیر بات کہہ کر مخالفین بیر بھی تشلیم کر لیتے ہیں کہ مسلم رائے عامہ کے ایک بڑے، قابل ذکر، بااثر اور معتد ب

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اسلامی فقہ بالخصوص فقہ سیر کے احکام کی روسے ان ریاستوں

کی آئینی حیثیت کیا ہے؟ کیا ان کو وارالاسلام قرار دیا جا سکتا ہے؟ اگر یہ یا ان میں سے پچھ
دارالاسلام کے معیار پر پوری نہیں اتر تیں تو کیا ان کو وارالحرب کہا جائے؟ اگر یہ وارالحرب بھی
نہیں ہیں (جبیا کہ بہت سے حضرات کا خیال ہے) تو کیا یہ وارالبغی ہیں ۔ لیکن وارالبغی کے لیے
ضروری ہے کہ کوئی وارالاسلام اور وارالعدل موجود ہوجس سے کٹ کرکوئی علاقہ وارالبغی بنا
ہے۔علا مہا قبال " کی رائے میں آزادی کے بعد کا مسلم ہندوستان شہدوارالاسلام کہلاسکتا تھا،
تا آئکہ وہ اپنے کو کمل وارالاسلام میں تبدیل کر لے اتلہ و نیشیا کے معروف قائد ترکی کے آزادی
اور پہلے نائب صدر ڈاکٹر محمد ختا نے کہا تھا کہ اس وقت کی آزاد مسلم ریاستوں کی حیثیت ان
صوبائی حکومتوں کی ہے جو مرکزی حکومت کے زوال اور خاتے کی وجہ سے اس وقت تک
آزاوانہ انظام سنجال لیتی ہیں جب تک کہ کوئی مضبوط اور آئمین طور قائم شدہ مرکزی حکومت
وجود میں نہ آجائے۔

کیکن پھرسوال پیداہوتا ہے کہ مرکزی حکومت کیسے وجوو میں آ جائے؟ ہماری موجودہ ریاستوں میں آخرکون می ریاست ہے جو کسی الی مرکزی حکومت کی بالا دُتی (Paramountcy) کوتشلیم اور قبول کرنے کے لیے تیار ہو۔ یہ بات کہ دنیا کے مسلمانوں کا کوئی سیاسی اور دستوری مرکز ہوجس کی بالادی کوتمام مسلم ریاسیں ( کم از کم نظری طور پر) قبول کرتی ہوں، چاہے موجودی حالات میں کتبی ہی نا قابل عمل بات معلوم ہو، کیکن سے مسلمانوں کے ایک بہت ہوے حصے کے دل کی آ داز ہے۔ خلافت کے لفظ کو تو مغربی مصنفین اور اخبار نویسوں اور ان کے مشرقی مستر شدین نے بہت بدنام کردیا ہے اور آج اچھے خاصے نجیدہ مسلمان اس اصطلاح کو استعال کرتے ہوئے دی جھکتے '' بلک شرماتے ہیں۔ لیکن خلافت کی روح ( یعنی مسلمانان عالم کا ایک مشتر کہ عالمی مرکز) ہر پڑھے کھے مسلمان کی دلی آرز دے۔

خلافت کا متباول ادارہ قائم کرنے اور مسلما نان عالم کوا یک مرکزی قیادت فراہم کرنے کی کوششیں مصطفیٰ کمال اور اتحادیوں کے ہاتھوں الغائے خلافت کے فوراً بعد بی بٹروع ہوگئ متعمل مسلمان کا انعقاد اور اس کے شرکاء کا شاہ عبدالعزیز بن سعود سے میمطالبہ کہ وہ خلافت کے احیا کا اعلان کردیں ،اس بات کا ایک اہم شوت عبدالعزیز بن سعود سے میمطالبہ کہ وہ خلافت کے احیا کا اعلان کردیں ،اس بات کا ایک اہم شوت ہے کہ مسلمانان عالم نے الغائے خلافت کے اقدام کو غلط اور ناجائز سمجھا تھا۔ پھر ۱۹۳۳ء میں بیت المقدس میں مفتی اعظم فلسطین کی صدارت اور علامہ اقبال کی نیابت صدارت میں قائم ہونے والی مسلمانان عالم کی پہلی عوامی اور غیر سرکاری تنظیم موتمر عالم اسلاک بھی اس خواہش کا ایک معصوم مظہر مسلمانان عالم کی پہلی عوامی اور غیر سرکاری تنظیم موتمر عالم اسلاک بھی اس خواہش کا ایک معصوم مظہر مشتر کہ کے حق میں آ وازیں اٹھنا شروع ہوئیں۔ وراصل مسلم دولت مشتر کہ یا اسلاک کامن مشتر کہ کے حق میں آ وازیں اٹھنا شروع ہوئیں۔ وراصل مسلم دولت مشتر کہ یا اسلاک کامن ویلتھ کا تصور بھی خلافت بی کے ایک متباول کے طور پر سامنے آیا تھا۔خلافت کے متباول کے طور پر سامنے آئی کی گور کیا۔

علامدا قبال نے کار پوریٹ خلافت کا تصور دیا۔انہوں نے تشکیل جدید الھیات اسلامیہ میں کی فتخب ادارے مثلاً پارلیمنٹ کوخلافت کے اختیارات اور ذمہ داریاں مشتر کہ طور پر پر دکرنے کے امکان پر بھی بحث کی۔ان کا ابتدائی تاثر یہی تھا کہ اس امکان پر بھی بحث کی۔ان کا ابتدائی تاثر یہی تھا کہ اس امکان پر بھی بحث کی۔ان کا ابتدائی قباحت نہیں۔علامہ اقبال ہی کے ایک نوجوان اوراگریہ قابل عمل کے قواس کو آز مانے میں کوئی قباحت نہیں۔علامہ اقبال ہی کے ایک نوجوان

اس يمل درآ مد كي كوئي سنجيده كوشش كي جاتي \_

معاصراور نیازمند ووست شام کے دانش وراور محقق ڈاکٹر احسان سامی حقی نے (علامه اقبال کے بہت بعد ۱۹۷۲ کے لگ بھگ) ایک اور تجویز پیش کی ۔ انہوں نے اپنی کتاب مسلم الغد (کل کامسلمان یا مستقبل کا مسلمان) کے عنوان سے ایک کتاب کھی جس میں یہ تجویز کیا کہ چونکہ موجودہ حالات میں ، بالخصوص دنیائے اسلام میں تو می ریاستوں اور غیر نمائندہ مشہدانہ حکومتوں کی موجود گی میں، اوارہ خلافت کا کلمل احیا بہت مشکل ہے، اس لیے سر دست اس کے جزوی احیا پر اکتفا کیا جائے ۔ اور ایک خلیف کا احتیاب کر کے اس کو ثقافتی ، تعلیمی اور دو حانی ذمہ داریاں سپر دکردی جائیں، اور دنیا بحر میں مسلمانوں کے ثقافتی ، تعلیمی اور خالص نہ ہی معاملات کی گرانی اور تنظیم اس کو سونپ دی جائے ۔ یہ تجویز تو اگر چہنی نہیں ، خود مصطفیٰ کمال نے کھل الغائے خلافت سے قبل اس طرح کے اقد امات کی عرف کا مقصد یہ تھا کہ خلیفہ وقت کے سیاسی اور انتظامی اختیار ات ترکی کی مجلس ملی کمیر یعنی گرینڈ نیشنل آسمبلی کو سونپ دی جائیں اور خلیفہ صرف نہ ہی امور کا گرال کر میں شاید میہ کوئی سنجیدہ فیصلہ نہ تھا بلکہ محن ایک قدم تھا کمل الغائے خلافت کی طرف ، ورنہ دے ۔ لیکن شاید میہ کوئی سنجیدہ فیصلہ نہ تھا بلکہ محن ایک قدم تھا کمل الغائے خلافت کی طرف ، ورنہ دیے ۔ لیکن شاید میہ کوئی سنجیدہ فیصلہ نہ تھا بلکہ محن ایک قدم تھا کمل الغائے خلافت کی طرف ، ورنہ دیے ۔ لیکن شاید میہ کوئی سنجیدہ فیصلہ نہ تھا بلکہ محن ایک قدم تھا کھمل الغائے خلافت کی طرف ، ورنہ دیے ۔ لیکن شاید میہ کوئی سنجیدہ فیصلہ نہ تھا بلکہ محن ایک قدم تھا کھمل الغائے خلافت کی طرف ، ورنہ

۱۹۲۹ء بیں اسلامی ممالک کی تظیم کا قیام بھی مسلمانوں کے انہی خوابوں کی تجیم کا ایک ہلکا سامظہر تھا۔ اگر چہ مسلمان عوام نے دنیا بھر بیں ہوئے جوش وخروش سے اس تنظیم کا خیر مقدم کیا تھا کیکن اس کو مسلمانان عالم کا مشتر کہ پلیٹ فارم بنانے کا کام ابھی تک تشد پھیل ہی ہے۔ اوآئی کی کے راستے بیں سب سے ہوئی رکاوٹ یہ ہے کہ وہ مسلمانوں کی قومی اور ہوئی صد تک لا دینی ریاستوں کا ایک پلیٹ فارم ہے۔ ان ریاستوں کا ایک پلیٹ فارم ہے۔ ان ریاستوں کے مابین تعلقات سب پھے ہو سکتے ہیں کین ان کو خوش کوار کہنا ہوا دشوار ہے۔ شاید ہی کوئی دو مسلم ملکتیں ایسی ہول (خلیج کی سخی سخی شخ نوش کوار کہنا ہوا دشوار ہے۔ شاید ہی کوئی دو مسلم ملکتیں ایسی ہول (خلیج کی سخی سخی شخ نظمی شخ نوش کوار کہنا ہوا در ہو جومثان امریکا اور کینیڈا کی ہے، یا کم از کم اتی ہی ہوجتنی یور پین کیوئی کے رکن ممالک کے مابین پائی جاتی ہے۔ ان مسلم ریاستوں بیں دوسری مسلم ریاستوں کے شچر یوں سے جوسلوک کیا جاتا ہے اس کا ذکر بیس

ایران عراق جنگ اور طبیح کے بحران میں اس ادارے کی بے تو قیری ادر بے تا خیری پر مہر تقمد میں گا۔ لگ چکی ہے۔اس کے باوجود او آئی سی کا وجود اس کے عدم وجود سے بدر جہا بہتر ہے۔اس کی موجود گی کم از کم اس بات کی علامت اور رمز تو ہے کہ سلمان ایک امت واحدہ ہیں اور ان کا ایک مرکز ہونا چاہیے۔

غالبًا اوآئی می جیے اداروں کی بے اثری اور دوسری نظری کاوشوں کی ناکای کے سبب مسلمانوں کے ایک طبقے میں احیائے خلافت کے نعرے نے بڑی مقبولیت حاصل کر لی ہے۔ عالم عرب کی مشہور دینی تنظیم ' مزب التحریٰ' خاصے عرصے سے احیائے خلافت کو مسلمانوں کے تمام دکھوں کا مداوا قر اردے رہی ہے۔ اس تنظیم نے اپنے تصورات ونظریات کے مطابق خلافت کے موضوع پر بہت سالٹر پچر بھی تیار کیا ہے۔ خود پاکستان اور قبل ازیں مرحوم مشرقی پاکستان میں کئی ۔ دینی اور سیاسی جماعتیں خلافت کو اپنا ہم ف قر اردیتی رہی ہیں۔ مشرقی پاکستان میں ' خلافت ربانی دینی اور ٹی اور سیاسی جماعتیں خلافت ربانی ہم جودہ پاکستان میں بھی کئی جماعتیں احیائے خلافت کو اپنا ہم ف اور دیتی ہیں۔ موجودہ پاکستان میں بھی کئی جماعتیں احیائے خلافت کو اپنا ہم قصود قر اردیتی ہیں۔

لیکن سوال یہ ہے کہ کیا خلافت کا قیام موجودہ بین الاقوای منظر تا ہے بین ممکن العمل ہے؟ کیا موجودہ مسلم ریاستوں کی داخلی اور خارجی پالیسیاں اور ان کے بین الاقوا می روابط اور مفاوات اس کی اجازت دیں ہے؟ اگر یہ سوال مستقبل قریب کے بارے بیس بوتو میرا جواب نفی مفاوات اس کی اجازت دیں ہے؟ اگر یہ سوال مستقبل بعید بیس یقیناً حیائے خلافت کا امکان موجود بیس ہوگا۔ البت اگر سے خطوط پر کام ہوتار ہے تو مستقبل بعید بیس یقیناً حیائے خلافت کا امکان موجود ہے۔ یہ قالبا میری تا چیز استطاعت سے باہر ہوگا کہ میں ان خطوط کی نشان وہی کروں جن پر کام کر کے خلافت کی گمشدہ مزل حاصل کی جاسکتی ہے۔ تا ہم موجودہ حالات میں جونقشہ وکارا کی عام طالب علم کی حیثیت سے بجو میں آتا ہے وہ یہ ہے:

سب سے پہلے تو خودخلافت کا نظریداورانس کا بین المللی کرداربار بار بیان کرنے اور و ہرانے کی ضرورت ہے تا کہ سلمانوں کو یہ بھولا ہواسبق یاو دلایا جا سکے علمی جیقی اوراخباری مقالات ومضامین کے ذریعے الغائے خلافت کے نقصانات اوراحیائے خلافت کی برکات کو ذہن

besturdubor

نشین کرانے کی ضرورت ہے۔ مغربی اور جدید تعلیم یا فتہ طبقے میں اسلامی اصطلاحات وتصورات سے عموماً اور جہاد و خلافت سے خصوصا جو بُعد اور تنافر پایا جاتا ہے اس کو دور کرنے کے لیے گراں قد علمی کا وشوں کی ضرورت ہے۔ خلافت کا نظریہ اور تصور ، اس کی تاریخ اور تاریخ میں اس کا کر دار جب تک بار بار بیان نہیں کیا جائے گا، ذہن اس کے لیے کام کرنے کو تیار نہیں ہوں گے۔

دوسر عقدم كطور برسلم رياستول كى خارجه ياليسيال اوربين الاقوامي تعلقات اس طرح از سرنوم تب كرنے كى كوششىں كى جائىں كەرەمىلىم ممالك كوانيك دوسرے كقريب لائيں اور وحدت اسلامی کے بدف کو آ مے بڑھا کیں۔ان کی خارجہ پالیسیوں میں اسلامی دعوت اور اسلام کے مقاصد کو کم از کم اتنی اہمیت ضرور حاصل ہو جتنا مغربی ریاستوں کی پالیسوں میں مغربیت کے فروغ ، لا دین جمہوریت کی ترتی مغربی اقدار وتعلیم کی نشر و اشاعت اور آزاد مارکیٹ کی معاشیات کو حاصل ہے۔ آج کی بالا دست مغربی طاقتیں ان حکومتوں اوران ممکتوں سے قریب ہیں جہاں پیسب اہداف پورے کیے جارہے ہوں۔ جوسلم حکومت مغربی اقد ارادرمغربی معاشرتی روایات کو جتنا فروغ دے رہی ہے وہ مغرب سے اتی ہی قریب ہے۔جس ملک میں لا دیلی جمہوریت کوجتنی پذیرائی ملتی ہاتناہی وہ ملک مغرب کی نظر میں مقبول ومجوب ہے۔اگر چندبری مسلم حکومتیں آپس میں یہ طے کرلیں کہ جن ممالک میں مسلم اقلیتوں پرمظالم ہورہ ہیں ان سے قريي تعلقات نبيس كيس كي تو بھي مظلوم سلم الليتوں كے مفادات كى برى حد تك تكبيداشت بو كتى ہے۔اس طرح جن ممالک میں اسلامی دعوت کی نشرد اشاعت پر پابندیاں ہول ان سے کوئی تعارتی ساسی یاعسکری معاملہ کرتے وقت بعض الیی شرا لط منوائی جاسکتی ہیں جن سے دعوت کے کام میں سہولت پیدا ہو جائے۔اگر آج تمام ترسکولرازم کے باوجود مغربی طاقتیں عیسائی اقلیتوں اور سیحی مشنری سرگرمیوں کے مفادات کواہمیت دیتی ہیں اور ان کے مطالبات کی پشت بناہی کرتی میں تو جمارے حکمرانوں کو کم از کم ان کی تقلید میں ہی کیام مسلم اقلیق اور اسلامی دعوت کے ضمن مي كرليما چاہيے۔

تيسر حقدم كے طور پر جم خيال مسلم رياستوں کو ايك ايساسياسي اتحاد (الائنس) قائم

press.co

کرنا چاہیے جو ابتداء مرف رکن ممالک کے ساس اور اقتصادی مفادات کے لیے کام کرے۔ ایسے اتحاد ابتدا میں ایک سے زائد بھی ہو سکتے ہیں۔ مثل شالی افریقا کے مسلم ممالک کا الگ اتحاد ہو، جی می می (مجلس تعاد ن فلج) کوادرد سعت دے کراس میں جزیرہ عرب ادراس سے ملحقہ علاقوں کے مسلم ممالک شامل ہو جائیں۔ ان کو مزید فعال بنا کراس کا دائرہ ذرا وسیع کر لیا جائے۔ مشرق بعید میں بنگلہ دلیش، ملائشا، بردنائی ادر انڈونیشیا پر مشمل ایک گروپ تشکیل پا جائے۔ بعد میں کی مرطے پران سب گرد پول اورا تحادوں کو یکجا کر کے ایک دولت مشتر کہی شکل دی جائے۔ بعد میں کو نوعیت آغاز کار میں یور بین کمیونئی کے انداز کی ہوگ۔

چوتھاقدم یہی دولت مشتر کہ ہوگی جس کا ایک سربراہ بھی ہوگا، جومناسب بیہ ہے کہ مسلم ممالک کے سربراہ ہوں ہیں ہوگا، جومناسب بیہ ہے کہ مسلم ممالک کے سربراہ ہوں میں سے ہی کوئی ہو، وہ تا حیات بھی ہوسکتا ہے،اگر اس کی خدمات اور شخصیت کا وزن اس کی اجازت وے،اور تعین مدت کے لیے بھی ہوسکتا ہے۔تاہم ایک کل دقتی سیکرٹری جنزل کامن و بیٹھ کا سارانظام چلائے۔ چند سربراہوں پر شمتل جو باری باری فتخب ہوں سیکرٹری جنزل کامن و بیٹھ کا سارانظام چلائے۔ چند سربراہوں پر شمتل جو باری باری فتخب ہوں سیکرٹری جنزل کامن و بیٹھ کا سارانظام ہوسکتا ہے جو پالیسی شعین کرے اور پر دگرام دے۔

وولت مشتر کہ ہے اگل قدم ایک نیم وفاق ( کنفذریش ) کی تشکیل کا ہوسکتا ہے، جو مکن ہے آ گے چل کرایک وفاق کی صورت اختیار کرجائے جس کا سربراہ خلیفۃ المسلمین ہواور موجودہ یااس وقت موجودہ یاس وقت موجودہ یاس وقت موجودہ یاس وقت موجودہ یاس وقت موجودہ یا بی مکمل داخلی خود مختاری اور مالی آزادی برقر ارر کھتے ہوئے چند مشترک معاملات خلیفۃ المسلمین کے سپر دکرویں۔ یہاں مسلم مملکتوں کی داخلی خود مختاری اور مالی آزادی کا معاملہ پہلے سے صاف اور داختی کرنا ضروری ہے۔ اس لیے کہ معاثی مفاوات اور حکومتی مصالح ہی اس کام میں سب سے بڑی رکاوٹ بنیں گے۔ ماضی میں بھی جہاں جہاں مسلمان کو مسلمان کو مسلمان کے خلاف کھڑا کیا گیا وہاں انہی دونوں چیز وں کو اپیل کیا گیا۔ یعنی تم پر باہر دالے آ کر مسلمان کے حکومت کررہے ہیں اور تبہارے دسائل لوٹ رہے ہیں۔ اگر پہلے ہی دن سے ان دونوں فتنوں کا راستہ روک دیا جائے توایک بہت بڑے خطرے کا دروازہ بند کیا جاسکتا ہے۔

اسلامی نقط نظر سے بھی ایبا کرنا سنت رسول (صلی الله علیه وسلم) کے عین مطابق ہو

گا۔انسانوں کے سب سے بڑے مزاج شناس نے پہلے ہے، بہت پہلے ہے، اس کا ادراک کرلیا تھا کہ ان کی امت میں فتوں کا نیج یہاں سے بویا جائے گا۔انہوں نے مختلف عرب قبائل کو جب اسلام کی دعوت دی یا قبول اسلام یا قبول برزیہ کے بعدان سے معاہدے کیے قوان میں ان وونوں باتوں کی نصر تحتی کہ ان کے معاثی اور مالی وسائل انہی کے ہاتھ میں رہیں گے اور ان پر کسی بیرونی محفض کو بطور حاکم مقرر نہیں کیا جائے گا۔نا مناسب نہ ہوگا اگر یہاں چندا سے معاہدوں کی متعلقہ وفعات کا ذکر کر دیا جائے۔ یہ مثالیں ڈاکٹر محمد اللہ کی فاضلانہ کتاب المو ثانق السیاسیة سے ماخوذ ہیں۔

عرب میں مکہ مرمہ کے بعد سب سے زیادہ با اثر شہر طائف تھا جہاں کے لوگوں کو پور دے عرب میں ایک سیاسی اور اقتصادی اثر ورسوخ حاصل تھا۔ فتح مکہ کے بعد جب طائف فتح ہوا اور وہاں کے سب سے بڑے اور عرب کے بہت طاقت ور قبیلے بنو تقیف سے حضور علیہ السلام نے معاہدہ کیا تو اس میں صاف الفاظ میں لکھا گیا: وانع لایؤمر علیہم الا بعضهم علی بعض علی بنی مالک أمير هم، وعلی الأحلاف أمير هم (۱) يعنی ان پركسی اور کو امير نہيں بنایا جائے گا، وہ آپس ہی میں ایک دوسرے پر امیر ہوں گے۔ چنانچہ ان کی شاخ بنو مالک کا اینا الگ امیر اور ان کے دیگر حلیفوں کا اینا الگ امیر ہوگا۔

مقنا کے باشدوں سے معاہدہ ہواتو اس کے الفاظ سے و اُن لیس علیکم آمیر إلا من اُنفسکم اُو من اُهل دسول الله (۲) - بیرکتم پرتبہارے اپنے لوگوں کے علاوہ کوئی اور مخض امیر نہیں ہوگا، یا پھررسول اللہ ( صلی اللہ علیہ و سلم ) کے خاندان سے سی محض کو مقرر کردیا جائے گا۔

قبيله بابله كسردار سے معابدہ مواتواس ميس كها كيا: وأن لهم لا يحشووا

ا۔ الأموال، قاسم بن سلام الحر وى، مديث تمبر ٢٣٥ ـ باب كتب العهود، كتاب رسول الملامَالَيْكُ لثقيف، الأموال، ابن زنجو يهديث تمبر ٥٢٨، البداية والنهاية ٢٤٠٥

٢- طبقات ابن سعد: ذكر بعثة رسول الله عليه الرسل بكتبه إلى الملوك يدعوهم إلى
 الإسلام، وماكتب به رسول الله عليه لناس من العرب و غيرهما: ٢٧٥

و لا یعشروا و عاملهم من أنفسهم (۱) لینی ان کونه تو فوجی خدمت کے لیے بلایا جائے گانہ <sup>۵۰</sup> ان پرکوئی ٹیکس لگایا جائے گااوران کا گورزان کےاپنے لوگوں میں سے ہوگا۔

آپ نے جب عمان کے مشتر کے فرمال روا بھائیوں جیفر اور عبد کوتبلینی نامہ مبارک بھیجا تواس میں صراحت سے بیار شادیھی تحریفر مایا : و إنكما إن أقر رتما بالاسلام ولیتكما علی ملككما (۲)۔" اگرتم دونوں نے اسلام كا قرار كرليا تو ميں تم دونوں ہى كوتمہارے ملك يا حكومت پر قائم ركھوں گا''۔

جب بجران کے عیسائیوں سے معاہدہ کیا گیا تو اس میں واضح طور پر کہا گیا کہ جو جو چیزیں اور وسائل اس وقت ان کے قبضے میں جیں وہ انہی کے رہیں گے کسی پا دری، اسقف یا عہدے دار کو اس کے منصب سے نہیں ہٹایا جائے گا، ان کے حقوق اور حکومت واقتدار میں کوئی تہد یلی نہیں کی جائے گا ، ان کے حقوق اور حکومت واقتدار میں کوئی تہد یلی نہیں کی جائے گا ، اور جو انتظام پہلے سے تھا (ما کانوا علیه) (۳) وہ اس طرح رہے گا ۔ ایک اور جو انتظام پہلے سے تھا (ما کانوا علیه) (۳) وہ اس طرح رہے گا ۔ ایک اور قبیلے سے معاہدہ ہوا تو اس میں صانت دی گئی کہ کوئی ان کے پانی کے قریب نہیں جائے گا ، ان کی زمینی نہیں لے گا اور جس کو وہ اپنے علاقے میں آنے دیں گے وہی ان کے علاقے میں ماسے گا۔

## ان صانتوں کے ساتھ آج بھی اگر کوئی دولت مشتر کدوجود میں آئے ، یا کوئی نیم وفاق

ا سنن أبي داؤد: كتاب التحراج والإمارة والفيئي، باب ماجاء في خبر الطائف ١٩٣٠، مسند إمام أحمد: حديث عمّان بن ألي العاص ٢٥٣٠، سنن بيهقي: كتاب الصلاة، باب المشرك يدخل المسجد غير المسجد الحرام ٣٠٠٠ من بي بات ولد تقيف كري لي ندكور ب اور الفاظ ولايستعمل عليهم من غيرهم من .

۲ـ نصب الراية للزيلعي: كتاب النبي النبي الله الله الله الله الله الله المعاد ٣٠١٥٠ المعاد ٣٠١٥٠ صبح الأعشى ٣٢٢٠٢

سـ تفسیر ابن کثیر: ارثاد باری توائی: إنّ مثل عِیسیْ عِندَاللّه کَمَثَلِ آدَمَ، (آل عمران ۲۰۰۳)، ج ۱، ص ۱۹۸۹، هذا ماکتب محمد النبی الأمی رسول الله لنجران إن کان علیهم حکمه فی کل ثمرة و کل صفراء و بیضاء... البدایة والنهایة ۵۵:۵

یا دفاق قائم ہواوران ضانتوں پراسلام کی روایات کے مطابق عمل در آ مذبھی کیا جائے ، تو کوئی وجہ خہیں کہ خلافت کا ادارہ کا میاب نہ ہواور دنیائے اسلام کے بین الا توامی اور بین الاسلامی تعلقات کوئی جہتیں نہ ملیں۔ ایک بار اوارہ خلافت ( یعنی مسلمانان عالم کا آ کینی طور پر قائم شدہ سیاسی مرکز) وجود میں آ جائے تواس کا وجود آ پ سے آپ وحدت کی کے تصور کوزندہ رکھنے کا ذریعہ بن گا۔ ماضی میں بھی جب تک خلافت کا ادارہ موجود رہاوہ اپنی تمام تر کزوریوں ( اور بعض صور توں میں نالائقیوں ) کے باوجود مسلمانان عالم کی وحدت کی کانشان تھا۔ اس کو دنیائے اسلام کے مرکز کی حیثیت حاصل تھی ، آستانہ خلافت کو حرمین شریفین کے بعد ہمیشہ ہمیشہ سب شہروں سے زیادہ اہمیت رہی ، جن دنوں خلیفہ سیاسی اور عسکری اعتبار سے بھی مضبوط ہوتا تو اس کی وجہ سے دورافقادہ مسلم اقلیتوں کوایک ڈھارس رہتی تھی۔

خلافت کی اسی مرکزیت کولیتی بنانے کے لیے فقہائے اسلام کے ایک بڑے گروہ کی بمیشہ بیدرائے رہی ہے کہ پوری دنیائے اسلام میں حکمرال تو بہت ہے ہوسکتے ہیں کین خلیفہ وفتت ایک ہی بہی صورت رہی۔ جب دوسری صدی ہجری کے وسط میں امویوں نے اپنی خلافت کا اعلان کیا تو تابعین اور تج تابعین کی اکثریت نے اس کوصرف ایک جائز حکومت تو بانا لیکن خلافت کا اعلان کیا تو تابعین اور تج تابعین کی اکثریت نے اس کوصرف ایک جائز حکومت تو بانا لیکن خلافت یعنی تشکیل جائینی رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کے طور پر تشلیم نہیں کیا۔ ان کے پیش نظر وہ صدیث مبارک بھی تھی جس میں ارشاد فر بایا گیا ہے: اذا بویع لمخلیفتین فاقتلوا الآخو منهما (۱)، یعنی اگر کسی ملک میں دوخلیفہ الگ الگ اپنی بیعت لے لیس تو جس نے بعد میں بیعت لی ہواس کو مزا کے موت دے دو( کہ بیصری بغاوت کا جرم ہے کہ خلیفہ وقت کی موجودگی میں اپنی خلافت کا ایک ایک جرم ہے کہ خلیفہ وقت کی موجودگی میں اپنی خلافت کا اعلان کیا جائے )۔

خلافت کے دستوری اور آئینی طور قائم ہونے کے لیے بیضروری نہیں ہے کہ خلیفہ کو پوری دنیائے اسلام میں براہ راست اقتدار بھی حاصل ہو۔ تاریخ کا ہر طالب علم جانتا ہے کہ تاریخ

ا\_ صحيح مسلم: كتاب الإمارة، باب إذابويغ لخليفتين ": ١٢٨، سنن بيهقى: كتاب قتال أهل البغى، باب لايصلح إمامان في عصر واحد ٢٢٢:١٢

میں ایبا بہت تھوڑے عرصے کے لیے ہوا ہے۔ ابتدائی ڈھائی تین سوسال نکال کر بقیہ پوراز مانہ
خلافت کی آئینی اور دستوری بنظری اور اخلاقی ، دینی اور ثقافتی ، اورا یک طرح سے روحانی سر پرتی
بی کار ہاہے۔ دنیا نے اسلام کے فتلف حکر ال خلیفہ کی نظری بالا دستی کوشلیم کرتے تھے۔ پچھلے ایک
خطبے میں ذکر کیا گیا تھا کہ صلاح الدین ایو بی مجمود غزنوی اور مشس الدین المشر جیسے طاقت ور، بااثر
اور خدا ترس فر مال رواا ہے کومی الدولہ ، امیر المونین ، میمین الدولہ ، ناصر الدین امر امیر المونین بھیے متواضعا نداور ماتح اندالقاب سے یاد کرتے تھے۔ حالا تکہ ان میں سے ہرا یک کا سیاسی اثر و
رسوخ اور عسکری قوت خلیفہ کی پوری سیاسی اور عسکری قوت سے کئی گنا زیادہ تھی۔ آج بھی اگر
ادارہ خلافت قائم ہوتو اس کی یہی حیثیت ہوگی ۔ موجودہ مسلم حکوشیں نظری اور آئینی طور پر اس کو
مرکز ملت کے طور پر شلیم کرلیس گی اور وہ بعض مشتر کہ امور ومعاملات کی ٹگرانی کرے گا اور یالیسی
اور عموی حکمت عملی کے مسائل میں رابطہ اور تنسیق کا کام کرے گا۔

ایک بارابیاایک مرکز وجود میں آ جائے تو اس سے مسلمانان عالم کو جو وقار اور دبر بہ حاصل ہوگا اس کا اندازہ کرنے کے لیے ظافت عثانیہ کے دور زوال ہی کا مطالعہ کافی ہے۔ اس دور زوال میں جب سلطنت عثانیہ کو یورپ کے مرو بیار کے نام سے یاد کیا جا تا تھا بری بری مغربی حکومتیں اس بات کی خواہاں اور متنی رہتی تھیں کہ سفیر عثانی ان کے دارالکھومت کو اپنے قد وم میمنت از وم سے مشرف کر ہے۔ اس طرح کی درخواسیں جب بار بارشہنشاہ فرانس کی طرف سے میمنت از وم سے مشرف کر ہے۔ اس طرح کی درخواسیں جب بار بارشہنشاہ فرانس کی طرف سے کی گئیں تو عثانیوں کی طرف سے جواب دیا گیا کہ چونکہ بیرس میں کوئی سجد تہیں ہے اور عثانی سفیر نے اس لیے کسی سفیر کا بیرس جانا مشکل ہے۔ اس کے جواب میں شہنشاہ فرانس نے اپنے شاہی کی میں اپنے خرج پر ایک مجد بنوادی کہ اگر بھی عثانی سفیر یہاں آ سے اور وہ وہ بہاں نما فر با جماعت اوا کر کھے۔ آج شاید کی مسلم مر براہ فملکت کو (اگر کی کو دوشت نماز کا ہوتو وہ بہاں نما فر با جماعت اوا کر کھے۔ آج شاید کی مسلم مر براہ فملکت کو (اگر کی کو خوشاعہ وتملق کا بی حال ہو کہ بری بری مملکتوں کے سربراہ ہفتوں وہاں اس انتظار میں پڑے دہے خوشاعہ وتملق کا بی حال ہو کہ بری بری مملکتوں کے سربراہ ہفتوں وہاں اس انتظار میں پڑے دہے ہوں گور ہوں گی حد بہوں گی صدر دو بہر کے کھانے کے لیے اپنے دفتر سے نکلے تو ہم باہر کھڑے ہے ہوں گی

وہ ہمارے ساتھ ایک کمیح کے لیے گھڑا ہو کرایک تصویر بنوالے،اورامریکی صدر کی تعلیٰ اور تکبر کا بید حال ہو کہ کا ب حال ہو کہ وہ اپنے نیاز مندوں کی اس معصومانہ درخواست کو بھی حقارت سے مستر وکر دے وہاں الی عزت نفس کی توقع فی الحال کارلا حاصل اورعبث ہی ہے۔

ظافت جب تک قائم رہی مسلمانوں کی ثقافت اور تہذیب و تمدن کو بردا فروغ حاصل رہا۔ آج بھی اندلس ، جنوبی اٹلی اور مشرقی یورپ میں مسلم طرز نتمیر اور طرز بود وہاش کے آٹار بھر سے نظر آتے ہیں۔ افتد ار اور مرکزیت کے وجود نے کمزور طبع مسلمانوں کے ول میں اپنی تہذیب اور اپنے تمدن کے بارے میں ایک احساس اطمینان اور قدر سے جذب تفاخر پیدا کر رکھا تھا، یہ جذب تفاخر فی نفسہ تو کوئی اچھی چیز نہیں ہے لیکن غیروں کے سامنے تذلل اور دوسروی کے بالقابل احساس کمتری سے بہر حال بدر جہا بہتر ہے۔ اسلامی تہذیب و تمدن کے ساتھ ساتھ اسلامی علوم و فنون کی ترقی کو تھی افتد ار و مرکزیت سے مہمیز ملتی ہے۔ و کی لیجھے کہ جہاں جہاں طلافت کا مرکز رہا وہاں علوم و فنون کی ترقی دوسرے شہروں اور علمی مراکز سے بہت زیادہ ہوئی۔ مدینہ منورہ ، کوفہ، دمشق ، بغداد، قاہرہ اور استبول اس کی نمایاں مثالیں ہیں۔

ممکن ہے ان گزارشات کے جواب میں دور جدید کا مغرب پیند ذہن اوراس کی لاوینیت گزیدہ فکر یہ کہے کہ آج کے دور میں ریاست کے لیے کی نمہی نظریے کاعلم بردار بن کر ساسے آتا بہت مشکل اور نا قابل عمل ہے۔ لیکن اگر بید حضرات دور جدید کی بالا دست ریاستوں کے نظریاتی کردار کو دیکھ کر اس سبق حاصل کر لیں تو ان کی بی غلط نبی دور ہوسکتی ہے۔ کمیونسٹ ممالک کا نظریاتی کردار ملکہ ایک ہم کا جارحان نظریاتی رجان (Ideological offensive) تو اب کہ کا خارحان نظریاتی رجان کی بی نظریاتی کردار ملکہ ایک ہم کا جارحان نظریاتی ہو ہیں سال پہلے تک اس کے گن گانے والوں کی جو اب بی کہ ہمارے ملک کے وہ دانش در جو سالہا سال مشرقی استعار کے زلدر بار ہے وہ اپنے ولی نعمت کا ذوال ہوتے ہی تحویل قبلہ کر کے مغربی استعار کے دخوار ہو گئے۔ ایسے لوگوں سے تو کسی راست فکری اور آزادروی کی تو تع نہیں ہے بیکن جن حضرات کے دلوں میں ملی وقار اور عزت نفس کے جرافیم بالکل مرنہیں گئے ہیں ان کوچا ہے کہ آج

11055.CC

کی بالا دست طاقق کی نظریاتی حیثیت ہی کو دیکھ لیں۔ آج امریکا جس آزاد معیشت اور جن بنیا دی حقوق کاعلم بردار بنا ہوا ہے وہ خالص نظریاتی جارحیت ہے۔ ان بظا ہر معصوم پردوں بیں مسلم ممالک کے صدیوں پرانے انداز بودوباش اور طرز حیات پر کاری ضربیں لگائی جا رہی ہیں۔ بنیا دی حقوق کے نام پر اسلای قوانین کے خلاف طوفان کھڑا کرنا ، آزاد معیشت کی دہائی دے کر سود کا تحفظ کرنا اور مساوات مردوزن کے پردیے میں گھر گھر آئیک معرکہ کارزار برپا کر دینا ، کیا یہ سب نظریاتی جارحیت کے ذبل میں نہیں آتا۔ کیا امداد اور قرضوں کی سیاست کا آئیک بوا محرک مغربی اقداد کا فروغ نہیں ہے۔ کیا مغربی ممالک کی حکومتوں کی اجازت اور تعاون سے محرک مغربی اقداد کا فروغ نہیں ہے۔ کیا مغربی ممالک کی حکومتوں کی اجازت اور تعاون سے مسجیت کی بیاخ کی ہزاروں تنظیمیں اربوں روپے کے خرج سے دنیا کے اسلام میں نہیں چال رہی مسجیت کی بیاخ کی ہزاروں تنظیمیں اربوں روپے کے خرج سے دنیا کے اسلام میں نہیں چال رہی بیں۔ کیا گل میسے تسلیم نے انظریاتی جارحیت کا غماز نہیں۔

سوال بیہ کاس سے بین سفر کا آغاز کیے ہو؟ آغاز سکے ہیا شرط ارادہ سفر اور ضرورت سفر کا احساس ہے۔خوف اور دعب کا خاتمہ کر کے اپنی ذات پر ایمان اور طرز افرنگ کا اٹکار ہی اس سفر بین مہیز کا کام دے گا۔ حکیم مشرق علامہ اقبال " کے نینج کے مطابق مومن خود اور کا فر افرنگ ہونا ہی اس راہ کا پہلا قدم ہے۔ یہاں روا داری کا وہ سبق جو معلم مغرب صدیوں سے پڑھا رہا ہے ہونا ہی اس ماہ کو کرنے کی ضرورت دبنی الجھنیں پیدا کرے گا۔ روا داری کے اس غلط تصور کو بھی دل سے محوکر نے کی ضرورت ہے۔ ایک مسلمان اپنے دین کے بارے بیس غیر جانب دار کسے ہوسکتا ہے ، جق اور ناحق کے درمیان غیر جانب دار رہنا ناحق کی تاکید کے متر اوف ہے۔ کوئی معاشرہ بھی اپنے بنیا دی تصور حیات کے بارے بیس غیر جانب داری است اپنے اساسی تصورات کے بارے بیس غیر جانب داری اور روا داری کی غذاری کے متر اوف ہے۔

پھرکیامغرب اپنے اسائ تصورات (سیکولرازم،سوشل ڈیموکر لیی،اخلاتی اضافیت) کے بارے میں روادار ہے۔کیا وہ ووسرول کوان تصورات سے انحراف کر کے آزادی سے زندہ رہنے کی اجازت وے رہا ہے۔اسائ تصورات حیات تو دور کی بات ہیں،کیاوہ اپنی وقتی سیاس مصلحوں کے بارے میں بھی روا دار ہے۔انفاضہ فلسطین ،الجزائر کے انتخابات میں محاذ آزادی کی کامیا بی ،ایرانی انقلاب اور افغان جہاد کے ٹمرات کے بارے میں اس کارویہ اس کے چہرے سے روا داری کا نقاب اتاردیے کے لیے کا فی ہے۔

ان حالات میں مسلمانوں کے لیے عزت وآبروکا کوئی اور راستہ سوائے اس کے نہیں ہے کہ وہ اپنی بنیادی اقد ارکے بارے میں تصلب اور حمیت کا رویہ اپنائمیں مسلم ریاستیں اپنافعال نظریاتی کردار بحال کریں، اور سورہ جج کی آیت اسم کے بموجب وہ تمام فرائفن انجام دیں جو اسلامی ریاست پر قرآن مجید نے عائد کیے ہیں۔ بین الاقوامی تعلقات اور خارجی سیاست کے همن میں جو کم سے کم کام جدید مسلم ریاستیں کرسکتی ہیں اس میں سے چیزیں شامل ہیں :

ا بين الاقوامي تعلقات مين نظريه اسلام كي بالا دتي

۲۔ اسلای نظریے کی نشروا شاعت

س<sub>ى</sub> ملى وقار كاتحفظ

هم مسلم اقلیتول کی فلاح و بهبود ریز وراوران کی دینی تعلیمی اور ثقافتی ضروریات کی محمیل، اور ساح کا محمیل، اور

۵۔ تبلیخ اسلام کے لیے دسائل کی فراہمی ۔

دورجدید میں اسلام کے قانون بین الممالک کی معنویت، ضرورت اور اہمیت پر بہت کچھ کہا جاسکتا ہے اور آئیں سلام کے قانون بین الممالک کی معنویت، ضرورت اور اہمیت پر بہت کچھ کہا جاسکتا ہے اور آئندہ کہا جاتا رہے گا۔ یہ چندا فکار پریشاں جن کہیں کہیں کہیں شدت احساس کی وجہ سے انداز بیان میں قدرے تیزی بلکہ کخی آگئی ہے، مسلمانان عالم کی ان آرزوؤں اور تمناؤں کے آئینددار ہیں جودہ اپنے مستقبل کے بارے میں رکھتے ہیں۔

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

## حصيسوالات

سوال:

ہماری حکومتوں نے نفاذ اسلام کے معاملے میں جو بحر مانہ غفلت برتی ہے اور اب بھی برتی جارہی ہے اس کے پیش نظر آپ نفاذ اسلام کے لیے کیا طریق کارتجویز کرتے ہیں؟ جواب:

ہارے ہاں ایک ایسامعاشرتی روبیرواج یا گیا ہے جواس معاشرے کا سب سے بوا سئلہ بن گیا ہے وہ یہ ہے کہ ہم میں ہے کوئی مخف کسی بھی ذمہ داری کو تبول کرنے کے لیے تیار نہیں ۔ہم نے تمام ذمہ داریاں اینے حکمرانوں پر ڈال دی ہیں۔بلاشبہ بیہ بات بڑی حد تک ورست ہے کہ جوطبقہ اس وقت ہم پر حکمرانی کررہاہے وہ بڑی حد تک اسلام اور اسلامی روایات ے دور ہے۔ کیکن اس تمام بگاڑ کا صرف وہ طبقہ یاان میں سے کوئی ایک فروذ مددار نہیں ہے، بلکہ ہم میں سے مخص اس انحطاط کا ذمہ دارہے۔افسوس اس بات کا ہے کہ ہم میں سے کی نے بھی نہ ان ذمددار یوں کا حساس کیا ہے اور نہ ہی ہم دنیائے اسلام کی تغییر میں کوئی دلچینی رکھتے ہیں۔ بلکہ ہارے اندراب شایدوہ جذبہ بھی موجو ذہیں رہا جو اس تغیرے لیے ضروری ہے۔اس کام کو کیسے کیا جائے۔اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ تمام لوگ جواس کام کی اہمیت کا احساس وا دراک رکھتے ہیں ادراس اہم ملی مسئلے کاحل بھی ان کے ذہن میں ہووہ ایک رائے عامہ پیدا کریں ،اس میں ہر خص کو اور ہر طبقے کواس کام کی اہمیت اوراس سلسلے میں اس کی ذمہ داریوں کا احساس دلایا جائے اور ہر طبقه بداندازه كرك كداس كرن كاكام كيا ب-جب تك اصلاح معاشره كى كوكى اجماعى کوشش نہیں ہوگی کی ایک طبقے کومورد الزام مشہرانے سے کوئی فائدہ نہ ہوگا۔آپ حکمرانوں کو بچاس سال سے براکہ رہے ہیں۔ جو بھی آیا آپ نے اسے براکہا۔ میں کی ک صفائی پیش نہیں کر رہا۔ ممکن ہے سارے برے ہوں ممکن ہے سارے اچھے ہوں کیکن معاملات کی بہتری کا بیہ

1055.CC

طریق کارقطعاً غیرموزوں اور بے نتیجہ ہے کہ ہم حکمرانوں کوموردالزام کھرانے پراکتفاکریں۔
جب ہم میں سے ہر شخص یہ بچھنے گئے گا کہ میرے اور میرے ملک کے اور میری امت کے معاملات تب بہتر ہوں گے جب میں معاملات کو بہتر کرنا چاہوں گا اور ہر فرداس کے لیے جب شعوری کوشش کرے گا اور ہرایک صیغہ واحد شکلم میں بات کرے گا تو پھر بات آ گے ہو ھے گی۔ یہذ مہداری تو پاکستان کے بارہ کروڑ مسلمانوں میں سے ہرایک کی ہے لیکن میں سے ہمات کی ہے دیوں اور میری طرح ہرفرد کی یہی کیفیت ہے کہوہ یہ بھتا ہے کہ یہ ذمہداری میرے علاوہ جو گیارہ کروڑ نا نوے لاکھ نا نوے ہزار نوسونا نوے ہیں بیصرف ان بی کی ذمہداری ہے۔ نیز میں بی ایک شیخے ہوں باقی یہ سب غلط ہیں۔ جب بیصورت حال ہرایک پاکستانی کی ہوگی تو بینی بیس بی ایک شیخے ہوں باقی یہ سب غلط ہیں۔ جب بیصورت حال ہرایک پاکستانی کی ہوگی تو بینی بات ہے کہ معاشرے کی گراوٹ کا یہی عالم ہوگا جو اب ہے۔ اگر ہم میں سے ہرا یک سیدنا بات ہے کہ معاشرے کی گراوٹ کا یہی عالم ہوگا جو اب ہے۔ اگر ہم میں سے ہرا یک سیدنا بید نہ مداری مجمعے یوں اوا کرنا ہے، تب جا کر بہتری کی تو قع پیدا ہوگی اور اس معاشرے کو اس معاشرے کی بید مداری محمد یوں اوا کرنا ہے، تب جا کر بہتری کی تو قع پیدا ہوگی اور اس معاشرے کو اس معاشرہ بیا یا جا تھی بیدا ہوگی اور اس معاشرے کو اس معاشرہ بیا یا جا تھی عالمی معاشرہ بیا یا جا تھی جا کہ بہتری کی تو قع پیدا ہوگی اور اس معاشرے کو اس معاشرہ بیا یا جا تھی بیدا ہوگی اور اس معاشرے گا۔

سوال:

مسلمانوں میں فرقہ بندی کی موجووگ میں اجھاعیت کا پیداہونا کیوکرممکن ہے؟

جواب:

اگرفرقہ بندی سے مرادایی فرقہ بندی ہے جیسی عیمائیوں میں تھی تو ایپی فرقہ بندی مسلمانوں میں مسلمانوں میں مرف دوفرقے ہیں شیعہ اور سی کی اس سے کوئی قباحت اس لیے پیدائیس ہوتی کہ مسلم دنیا میں عالب اکثریت صرف ایک ہی فرقے کو حاصل ہے اور دہ سی فرقہ ہے۔ مسلم ممالک میں صرف ایران میں شیعہ اکثریت ہے۔ اس لیے اگر یہ اصول اختیار کیا جائے جوماضی میں ہمیشہ اختیار کیا گیا تھا کہ قانون جب بھی بنایا جائے یا عام نہ ہی زندگی کی تھیل کی جائے تو وہ اس علاقے میں موجودہ اکثریت کے نقط نظر کے مطابق کی جائے اور زندگی کی تھیل کی جائے تو وہ اس علاقے میں موجودہ اکثریت کے نقط نظر کے مطابق کی جائے اور

dpress.cor

ا قلیت کواپنے معاملات منظم کرنے کی پوری آزادی ہو۔اس سے کوئی شکایت یا مسکارنہ ماضی میں ا پیدا ہوا ، نہ آج پیدا ہوگا۔لیکن میں برعرض کروں گا کہ میں اس بات سے اتفاق نہیں کرتا کہ یا کتال میں فرقہ واریت کی وجہ سے اسلای احکام نافذ نہیں ہو سکے وطن عزیز میں Islamisation کے کام سے میرابز اتعلق رہاہے اور میں کئی ایس کمیٹیوں کاممبررہا ہوں جنہوں نے اسلای احکام کی ترتیب میں حصہ لیا۔اس کام میں شیعہ بھی شریک رہے۔ پھر سنیوں میں ہے مختلف مذہبی گروہوں کے لوگ بھی تھے۔ کیکن میرے علم میں کوئی ایک موقع بھی ایسانہیں ہے کہ کسی فقہی مسلے یا جزیئے میں اس وجہ سے کوئی ایسا اختلاف پیدا ہوا ہوجس کوحل کرنے میں ریشانی کا سامنا ہوا ہو۔ ہمیشدا تفاق رائے سے فیصلے ہوئے ہیں۔ آپ دیکھیں کہ وفاقی شرعی عدالت نے تقریباً چودہ سوقوانین پرنظر ان کی ۔ان کے سارے فصلے اتفاق رائے سے ہوئے۔بورڈ آف تعلیمات اسلامیہ ،اسلامی مشادرتی کونسل اور اسلامی نظریاتی کونسل کے نامول سے جارے ہاں • 190ء سے ایک ادارہ موجود ہے، یہ پہلے اسلامی لاکمیشن کہلاتا تھا اس سے قبل بیرادارہ بورڈ آف تعلیمات اسلامیہ کہلاتا تھا۔ ۱۹۵۰ء سے لے کرآج تک ہزاروں معاملات بیں اس نے اپنی سقارشات پیش کیس اوران ہزاروں سفارشات میں سے کوئی دوتین بھی الى نيىس تقيل جن يل فرقه واريت كى وجه يكوئى لا يخل اختلاف پيدا موامو يداور بات بيك ان میں سے اکثر وہیش تریر کوئی عمل درآ منہیں ہوا۔اس سے میں بیز نتیجہ نکا آبوں کی عمل درآ مدنہ مونے کے اسباب میں فرقہ واریت کا کوئی وظل نہیں۔اس کے اسباب کچھاور ہیں۔اگر فرقہ بندی ر کا وٹ ہوتی تو اسلامی نظریاتی کونسل پااس جیسا کوئی دومراا دار ہیوں ہزاروں مسائل میں حکومت کو رہنمائی چیش نہ کرسکتا۔ ہمارے ہاں اسمبلیوں میں نفاذ اسلام کے حق میں بہت ی قرار دادیں پاس ہوئیں کیکن ان بیل سے کی رعمل درآ مدنہ ہونے کی وجہ فرقہ داریت نہیں بلکہ کچھاور ہے۔ سوال

موجودہ دور میں مکر وفریب اور جھوٹ اور کذب کوڈ پلومیسی کا نام دیا گیا ہے جو پوری دنیا

میں جاری ہے۔اس صورت حال میں اسلامی مملکت کے لیے معاہدات کا طے کرنا اور ان پرعمل درآ مدکرنا کس حد تک ممکن ہے۔ جبکہ خود سلم ممالک اس مروجہ ڈپلومیسی کواپنائے ہوئے ہیں؟ جواب:

یہ درست ہے کہ موجودہ دور میں مکر وفریب کا نام ڈیلومیسی رکھویا گیا ہے اور جیسا کہ میں نے ایک سوال کے جواب میں چندروز پہلے عرض کیا تھا کہ وہاں دیانت داری بھی بطور اصول کے نہیں بلکہ بطور پالیسی کے اپنائی جاتی ہے۔ویانت داری کوبطور وسیلہ اور کر کے اختیار کیا جاتا ہے۔اس صورت حال میں یقینا سے بات وشوار ہے کہ اِخلاق اور کروار کے اصولوں بر ممل دیانت داری برتے ہوئے سفارت کاری کی ٹئ رویا نیار جمان پیدا کیا جائے لیکن بیر بحان جب بھی پیدا ہوگا تو ونیا خود بخو داس کی طرف مائل ہوگی،اس لیے کہ انسانوں کا مزاج عمومی طور پر اخلاق اور دیانت داری کوقبول کرنے کا ہے۔انسان خواہ مسلمان ہو یا غیرمسلم بمشرق کا ہویا مغرب کا، وہ ہمیشہ مزاجاً چھی چیز وں کو پسند کرتا ہے اور غلط چیز وں کونا پسند کرتا ہے۔اگرا یک مرتبہ چند سلم ملکتیں ایک یالیسی کواختیار کرلیں تو پوری دنیا پراس کے اثر ات اس طرح واضح ہوں گے کہ مین الاقوامی تعلقات میں بھی ایک واضح تبدیلی آجائے گی اور تمروفریب کے مقابلے میں اخلاق و كرداركويقيية بندكيا جائے گا۔ من مجمعة مول كرة ج كدور ميں اسلام كے پيغام يرمل كرنا ماضى کے مقابلے میں زیادہ آسان اور مؤثر ہے،اس لیے کہ ماضی میں اسلامی مملکتوں کی تعداو ایک یا دو متی آج بون ۵۴ ہے۔ یککتیں اگر چرسابقہ بوی مملکتوں کے مقابلے میں کمزور میں لیکن ان مملکتوں کی کثرت تعداد کی وجہ سے مسلمانوں کی آوازوں میں اضافہ ہو گیا ہے اور وسائل آ مدورفت کی وجہ سے بیہ بات ممکن ہوگئ ہے کہ ایک ملک کی پالیسی بہت جلد دوسر سے ملکوں تک پہنچ جائے اوراس کے اثرات دوسرے ممالک میں بھی ظاہر ہوں۔اس لیے اگر آج ونیائے اسلام کے مسلمان ایک عزم اور ارادے کے ساتھ اسلامی اصولوں پڑھل کرنا شروع کردیں تو پوری دنیا میں اس کے اثرات ہوں گے۔ بیمکن نہیں ہے کہ پوری دنیا مسلمانوں کے اس عزم سے متاثر نہ ہور دنیا کے انسان حق کی تلاش میں ہیں۔ دنیا میں اکثریت ایسے بے خبرلوگوں کی ہے کہ جن تک صحیح

بات نہیں پیچی۔اگران تک صحح بات عقل کے ساتھ پہنچائی جائے تو دہ یقیناً اس انداز میں خالفت نہیں کرسکیس گے جس انداز میں وہ اب کرتے ہیں۔

سوال:

یہ سوال لیکچر سے متعلق نہیں معذرت خواہ ہوں۔ ہمیں آگر خلافت کی طرف لوٹنا پڑے تو صدارتی یا پارلیمانی نظام میں سے کون سانظام اپنایا جائے گا۔ نیز خلیفہ کے چناؤ کی شکل کیا ہوگی؟ شکر ہیہ۔

جواب:

آپ نے دوالگ الگ سوال یو چھے ہیں۔ جب میں پیکتا ہوں کے مسلمانوں کوخلافت كاداره زنده كرتا چاہيے، توميرى مرادىيە وقى بےكەبين الاقواى سطىرىمام سلىمكىتىن ايك اييامركز بنائيس جو پوري دنيا كے مسلمانوں كى وحدت كانشان بوء تاكيمسلمان اخلاقى ، تدنى ، زمبى اورسياسى طور پرایک وحدت کے تصورے شعوری طور پرمتعارف ہوں اور اس طرح ان میں وحدت اور پیجہتی كے جذبات داحساسات پختير مول اس كى كياشكليس موعتى بين اس كے ليمسلم مفكرين نے مختلف تجاويز دي ہيں جن پرغور ہونا چاہيے۔علامہ اقبال " نے جو حجو يز دي تقي اس كاميں ذكر كر چكا ہوں کہ مسلمان ایک کارپوریٹ Corporate خلافت کے تصور برغور کریں کہ مکن ہے یا خیس لین بجائے اس کے کمایک فرد خلیفہ ہوایک پوراادارہ ایسا قائم کرلیاجائے جس کوخلافت کی ذمه داریال سونپ دی جائیں، جومسلم وحدت اور مرکزیت کا مظهر ہو،ایک شکل تو بد ہوسکتی ہے۔ دوسرانصور جس کا میں نے ذکر کیاوہ شام کے مشہور مفکر ڈاکٹر احسان حتی نے ویا ہے۔ان کا کہنا ہے کہ سلمانوں کے سیای مفاوات باہم تکرار ہے ہیں اور مسلمان وو کیمپوں (اس وقت سودیت یونین موجود تھا) روس اورامریکه میں تقسیم ہیں ،اس بنا پرعسکری مفاوات میں اشتراک دشوار ہے۔اس لیے پہلے قدم کے طور پر مسلمانوں کو خالص زہبی اور ثقافتی معاملات کے لیے خلافت کا ادارہ قائم کرنا چاہیے،اور ایک فخص کو خلیفہ مقرر کر کے اسے ایک مرکز (مثلاً مکہ کرمہ) وے دیا جائے جو سارے مسلمانوں کے اخلاقی، دین، تاریخی، تہذیبی معاملات کی ipress.col

اصلاح کرے، باہم تعاون کی کوشش کرے اور یکسال قتم کے تصورات پیدا کرے۔اس کے بعد جب بیادارہ مفید ثابت ہوتو اس کا دائر ہ اثر بڑھا کر دیگر شعبے بھی اس کے سپر د کیے جائیں۔ یہ بھی ایک تجویز ہے جس برغور کیا جاسکتا ہے۔ایک اور تجویز بیقی کہ تمام مسلم مما لک کی کامن ویلتھ بنائی جائے۔جب کامن ویلتھ بنے گی تو اس کا سربراہ بھی ہوگا۔ جیسے برٹش کامن ویلتھ کی سربراہ ملک برطانیہ ہے۔ کسی ایک سربراہ مملکت کواس کا سربراہ بنالیا جائے اور یہ by rotation بھی ہوسکتا ہے۔ای طرح سے بیتجویز آئی تھی کہ سلم ممالک ایک وفاق یا نیم وفاق بنالیں اوراس کا سربراہ کچھٹر سے کے لیے منتخب ہوتار ہے۔ آج ہے تقریباً چودہ سال پہلے جنوری ۱۹۸۱ء میں امیر کویت نے تجویز پیش کی تھی کہ ایک بین الاقوامی اسلامی عدالت انصاف بنائی جائے جو اسلامی شریعت کے احکام کے مطابق مسلم مملکتوں کے اختلافات کودورکر ہے۔ ظاہر ہے کہ بیعدالت اگر ہے گی تو اسلام کے قانون بین المما لک کے احکام پر ہی فیصلے کرے گی۔اس تجویز کو اسلامی سربراہ کا نفرنس نے طائف میں تبول کرلیا تھا۔اس کے لیے ایک سمیٹی بنائی گئی جس کا کام پیھا کہ ان تفصیلات کو طے كرے جن كے تحت بيعدالت بنائقي ليكن بھرمعاملہ كھٹائي ميں پڑ گيا۔ پھرمعلوم نہيں كهاس كميٹي نے کامنیس کیا، یا اگر کام کیا تو شایداس کی تجاویز برغورنیس کیا گیا۔ان تمام تجاویز سے اندازہ ہوتا ہے کہ سلمانوں میں بیاحساس موجود ہے کہ سلم اتحاد کے لیے کام ہونا چاہیے۔اوآئی سی کا ادارہ اس مرکزیت کامظہر ہے اس کام میں تاخیر دنیائے اسلام کے لیے نقصان دہ ہوگ ۔مسلمان جتنی جلدی ایک مرکزیت برآ جا کیں ای قدران کے لیے بہتر ہے۔مسلمانوں کواس مرکزیت کی اہمیت کا اتنا حساس نہیں ہے جس قدر غیروں کواس کی اہمیت کا احساس ہے۔خلافت کا نام جب بھی لیا جاتا ہے تو مخالفین یوں گھبرا اٹھتے ہیں جیسے کوئی ٹائم بم رکھ دیا گیا ہے، جو کسی وقت بھی چیٹ جائے گا۔اس سےمسلمانوں کواندازہ ہوجاتا جا ہے کہ خلافت کے ادارے کی متنی اہمیت ہے! سوال:

بین الاقوا می تعلقات میں جہال کھیل بتجارت، اور سفارت کاری کو بطور آلداستعال کیا جاتا ہے وہاں ثقافتی طاکفوں سے بھی میرکام لیا جارہا ہے۔اسلامی نقط نگاہ سے ان ثقافتی

موجوده دورشی قانون بین المهما الک تصور المهمال الملاحظ المهما الملاحظ المهمال الملاحظ المهمال الملاحظ المهمال ا م طالفول کو بین الاقوامی رائے عامہ ہموار کرنے کے لیے استعال کرنا کس حد تک درست ہے؟ جواب:

> یملے تو یہ طے ہونا جا ہے کہ کیا ثقافتی طائفول نے بین الاقوامی طور پر واقعی کوئی رائے عامد بنائی بھی ہے۔میرے خیال میں تو ایسانہیں ہوا۔ مجھے کوئی ایسا مسئلہ نہیں ملاجہاں کسی نایخ اور گانے والے نے یاکس ڈانسر نے ونیائے اسلام کے حق میں کوئی رائے عامہ بنادی ہو ، یاان کی اجتماعی پاانفرادی کوششول کی وجہ ہے کسی یہودی پاعیسائی کی رائے دنیائے اسلام کے بارے میں بدل گئی ہو، یا کشمیر، بوسنیا وغیرہ کے بارے میں کسی ناچنے والی یا ناچنے اور گانے والے نے رائے پیدا کی ہو۔ایساشاید بھی نہیں ہوا۔اس لیے میری ناچیز رائے میں بیمفروضہ ہی ہے کہ تقافتی طائفے پیکام کرسکیس گے۔

سوال:

پیدائش کے وقت مسلم بچے کے کان میں اذان کی آواز دی جاتی ہےاس کے باوجودوہ صحح مسلمان ہیں بنآ۔ کمزوری یانقص کہاں ہے؟

جواب:

كمزورى يانقص تعليم وتربيت ميس ب\_اگر تعليم وتربيت كانظام درست بوجائي واس ہے بیش تر مسلے حل ہو سکتے ہیں۔مسلمان جب اسلامی ماحول میں تربیت پاتا تھا،اس کی ابتدا پیدائش کے بعد شروع ہو جاتی تھی ، پھر جس گھر میں وہ پیدا ہوتا تھااس کا ماحول اس کی تربیت کرتا تھا۔ پھر دہاں تعلیم کا ایک بہترین نظام تھا جس کی اہمیت کوسب سے زیادہ تشلیم کیا جاتا تھا۔ مسلمانوں کے دوراقتدار میں تعلیم کا تناسب سوفیصد تھا۔۱۸۳۵ء میں ایک مغربی مفکر نے لکھا کہ پنجاب میں (جومر کزیے خاصاد در تھا)مسلمانوں کاتعلیمی تناسب ۱۰۰ فیصد اور بحثیت مجموعی ۸۴ فی صد ہے۔ گویا جب پنجاب میں مسلمانوں کا اقتدار تھا تو خواندگی ان میں سوفیصد تھی اور جب اگریز يهال سے رخصت ہواتو پنجاب ميں بحيثيت مجموعي تعليمي تناسب عار فصد تعا۔اس سے آپ انداز ه كريجة بين كه جوتبذيب سكھانے آئے تھ دہ كيا كر كے گئے بيں۔ چونكہ مسلمانوں ميں تعليم كي press.com

۔ شرح سو فیصد تھی اوران کے ہاں تعلیم اور تربیت ایک ہی چیزتھی اور آج کی طرح وہ دوعلیحدہ علیحدہ چزیں نتھیں،اس لیے جاریا کچ سال ک عمر میں ایک بچیضروری تعلیم اور لازی دینی تربیت کمل کر چکتا تھااوراس کےاسلامی مزاج کی تشکیل ہوجاتی تھی۔پھر جب تعلیم کے میدان میں آ گے آتا تو تعليم كمل طورير فربب اسلام كي روشي مين بوتي تقى اس وجد سيداس ك شخصيت مين خود بخو د كهارآ جاتاتھا۔اس کی زندگی اوراس کے شعبہ حیات میں خواہ کئی بھی شعبے سے وابستہ ہوان دونوں میں کوئی دو کئنہیں تھی کہ کہیں وہ مشرق کی بات کررہا ہواور کبھی وہ مغرب کی بات کرتا ہو۔اسلامیات میں اس کے خیالات کچھ ہوں اور تاریخ میں کچھ ہوں،سیاسیات میں اس کی رائے کچھ ہواور دینیات میں کچھ ہو، ملکه تمام علوم کا نتیجہ ایک ہی ہوتا تھا کہ ایک کلمل اور متوازن اسلامی شخصیت تھكيل ياتى تھى جس ميں كمل ہم آ جنگى يائى جاتى تھى۔ پھروہ جب تعليم سے فارغ ہوكر معاشرے می عملی زندگی کا آغاز کرتا تو وه معاشره بھی چونکداسلامی ہوتا تھا اور کاروبار میں، تجارت میں ، زراعت میں ہرجگداسلامی اصول کارفر ماہوتے تھاس لیے باہر سے آنے والے کی عملی تربیت خود بخو د ہو جاتی تھی۔ بیسلسلہ ماضی قریب تک جاری رہا۔مثال کے طور پر دار العلوم دیو بند کے قیام سے وہاں بدا اڑات پیدا ہوئے کہ دیو بند کی پوری بنتی میں اسلامی مزاج اور اسلامی روح سرایت کر گئی تھی۔ایک صاحب ان دنوں کسی کام ہے آئے، پڑھے لکھے تھے، دور دراز سے کسی شادی میں شرکت کے لیے آئے تھے، وہ خریداری کے لیے ویوبند کے بازار گئے،اورایک سنار کے پاس بینچے اور پھھ زیورا وھارخرید تا جا ہا اور کہا کہ میں فلاں مشہور آ دمی (اس کا نام لیا کا مہمان موں کل آپ کورقم بھیج دوں گا۔ سار نے کہا آپ کومسئلہ معلوم نہیں کہ سونے اور جا ندی میں ادھار لین دین سووے اور بیجائز نہیں ہے۔ابان کواحساس ہوا کہ سنار مسئلہ تھیک بتا تا ہے۔ گا مک نے کہا کہ اچھاٹھیک ہے میں کل دوبارہ رقم کا بندو بست کرئے آؤں گا اورزیورخریدلوں گا۔ سنارنے کہا آپ یوں خالی ہاتھ واپس نہ جا کمیں۔آپ مجھ سے ہی ادھار قم لے لیں اور جوزیورخرید تا جا ہیں خریدلیں کل میرااد هاروالی او ٹاویں ۔ تواس طرح ان صاحب نے زیور خریدا۔ بڑے حیران متھ کہ ایک سنارا بینے کاروبار کے سلسلے میں نہ صرف کمل طور پر ضروری فقہی مسائل سے آگاہ ہے بلکہ

پیش آمده مسئلے میں اجتہادی بصیرت کا بھی مالک ہے۔ بید معاشرتی ماحول کی بات ہے، صرف اذان سننا كافى نهيں \_اذان تو جب آج كل كے مسلمان ديتے ہيں تواس كو صرف كان ہى سنتے ہيں ليكن ول سے جواذ ان دی جائے اس کی بات ہی اور ہوتی ہے۔ قیامت ہا کہ در قد قامت اوست۔ besturdubooks:wordpress.com

C.WordPress.com

besturdubs بارہواں خطبہ besturdubooks:Wordpress.com

besturdubooks.wordpress.com

## بسم الثدالرحمن الرحيم

## نحمده و نصلي على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين

قابل صداحر ام صدرجلسه، محترم جناب واکس چانسلرصاحب، برادران کرم، خواهران کرام!

آئی اس سلسہ خطبات کا آخری خطبہ ہے، اس کا موضوع ہے جیسا کہ ابھی آپ نے ساعت فرمایا: 'دمسلم اقلیتیں جدیدا و بنی ریاستوں میں'' ۔ بظاہراس موضوع کا براہ راست تعلق اسلام کے قانون بین الحما لک سے نظر نہیں آتا۔ اس تعلق کے نظر نہ آنے کی وجہ یہ ہے کہ جن فقہائے اسلام نے اسلام کے بین الاقوامی قانون پر لکھا ہے اور اس موضوع سے متعلق احکام اسلام کوا پی فیم وبصیرت کے مطابق مدون کیا ہے۔ انہوں نے مسلم اقلیقوں کے فقبی احکام سے و اسلام کوا پی فیم وبصیرت کے مطابق مدون کیا ہے۔ انہوں نے مسلم اقلیقوں کے فقبی احکام سے و بحث کی ہے، انہوں نے بیتو بتایا ہے کہ ایک مسلمان جو کی غیر مسلم مملکت میں آباد ہو، وہ وارالحرب ہو یا دارالعہد، وہاں اس کے فرائض اور ذمہ داریاں کیا ہیں۔ انہوں نے بیتو بتایا ہے کہ اسلام ممالک کے تعلقات بہت سے غیر مسلم ممالک میں بسے والی مسلم اقلیقوں سے کس نوعیت کے ہونا عاصل ممالک کے تعلقات بہت سے غیر مسلم ممالک میں بسے والی مسلم اقلیقوں سے کس نوعیت کے ہونا ہیں، اس کے ساتھ کی طرح کا سلوک کیا جارہ ہے؟ بیسوالات عام طور پر فقبی کا بوں میں موجود ہیں، اس کے ساتھ کی سالوک کیا جارہ ہے؟ بیسوالات عام طور پر فقبی کا بوں میں موجود مواد میں نیا موضوع رہا ہے۔ ان سوالات کا جواب ہمیں اپنی تاریخ کی کیابوں ،سفرنا موں یا ذاتی مشاہدات اور یا در اشتوں میں ملتا ہے اور بیا نہی موضوعات کی کتابوں کا موضوع رہا ہے۔

آج ہمارے موضوع کے نقط نظرے مسلم اقلیتوں کو بردی اہمیت حاصل ہے،اس لیے

کہ اسلام کے بین الاقوامی تعلقات خواہ وہ ریاستوں اور حکومتوں کی سطح پر ہوں یا مسلم تظیموں یا اداروں کی سطح پر ہوں یا مسلم تظیموں یا اداروں کی سطح پر ہوں ہان سب میں آج مسلم اقلیق کا ایک بہت بڑا کردار ہوگیا ہے۔ شاید ماضی میں بیرکردارا تنامؤ ثر اور فعال نہ ہو، لیکن اس کردار کو آج و اہمیت حاصل ہے اس کا اسلام کے قانون بین الحما لک کی کامیا بی یا ناکا می (اگر کوئی ہے تو اس) میں بڑا حصہ ہے۔ اس لیے ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہم نظری گفتگو کے اس اختقام پر عملاً بیجی میں بڑا حصہ ہے۔ اس لیے ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہم نظری گفتگو کے اس اختقام پر عملاً بیجی ویکھیں کہ اسلام کے قانون بین الحمالک کو اس دور میں کامیاب بنانے کے لیے مسلمانوں کا کون ساحصہ کیا کرداراداکر سکتا ہے۔

اس سے پہلے گیار ہویں خطبے میں جدید مسلمان ممالک کے بین الاقوامی تعلقات،ان کی موجودہ صورت حال اور مکند متقبل اور اس میں اسلامی احکام کی تطبیق اور تاریخی روایات سے استدلال ادراشنباط پر تفتگوگ تی تھی ،ای موضوع کی دوسری سمت یا دوسرارخ ادرای سلسلے کاایک تسلسل آج کی مشکوہ: یعنی وہ مسلمان جواقلیتوں کی حیثیت سے غیرمسلم ممالک میں آباد ہیں وه ان بین الاقوامی تعلقات کے سلسلے میں کیا کروار اوا کر سکتے ہیں مسلم اقلیتوں کی بداہمیت کی دوسرے پہلوؤں ہے بھی ہے۔سب سے پہلا امرتوب کہ ہم نے تسلسل کے ساتھ یہ بات نوٹ کی ہے کہ اسلام کے قانون بین الحما لک میں بنیادی چیز امت واحدہ کا تصور ہے۔ بین الاقوامی تعلقات کی ساری نوعیتیں، احکام کے سارے سلسلے اور تصورات کی ساری اساس امت واحدہ کی اس یک جبتی اوروحدت کے ای تصورے وابست ہے،جس کا ایک حصد دوسرے حصے کومضبوط کرتا ہے۔ جب حضور علیہ السلام نے امت مسلمہ کوایک و بواریا ایک عمارت سے تشبید دی تو پی حض کوئی عجازیااستعارہ نہ تھا ، بلکدیہ ایک ایسی حقیقت کا اظہار تھا جس کو پیش نظر رکھنا تمام مسلمانوں کے ليه الني تمام ديكر ياليسيول مي بالهوم اوربين الاقوامي تعلقات مي بالخصوص بهت ضروري تما، اور ہے۔مسلم اقلیتوں کامستقبل اوران کی بقاوسلامتی بڑی حد تک مسلمان مما لک کی پالیسیوں پر منحصر ہے۔اورخودان مما لک کی بہت ی پالیسیوں کی کامیابی کا دارو مدار بھی مسلم اقلیتوں ہے ان کے تعاون اور تفاہم پر ہے۔

قرآن یاک نے جب مسلمانوں کوایک امت قرار دیا تواس ایک امت ہونے کے بہت سے تقاضے بھی بیان کیے ہیں۔ان میں سے ایک بڑا اہم تقاضا جس کی طرف سرکار رسالت ما بصلى الله عليه وملم ن ال ارشاد من تؤجد دلا كى: المسلمون تتكافؤ دماء هم و يسعى بذمتهم أدناهم وهم يد على من سواهم (١)-مسلمانوں كے خون (جائيں) ايك دوسرے کے برابر ہیں،ان کی طرف سے ایک عام آ دمی ذمدداری لےسکتا ہےادروہ سب کے مقالے میں ایک قوت ہیں ایعنی مسلمان چونکہ ایک دوسرے کے ساتھ مساوات کی سطح پر ہم آ بھگی رکھتے ہیں اس لیے ان میں سے ہرایک کی لی ہوئی ذمدداری کو پورا کرنا تمام مسلمانوں کا فریضہ ہے،الہذا مسلمانوں کومتحد، یک جہت اور یک نظر ہونا جا ہے۔تمام دنیا کے مقابلے میں اگر بیہ اتحاد، یک جبی، یک نظری اور ہم آ بنگی موجوز نبیں ہے تو امت واحدہ کا تصور محض ایک نظری اور ایک ٹاعرانہ دعوے سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتا۔ پھرمسلم اقلیتوں کے تحفظ کے لیے جیسا میں نے عرض کیاد دبری صانتیں ہیں: ایک صانت تو وہ اخلاقی دباؤے جودنیائے اسلام کی طرف سے مسلم اقليتوں كے تحفظ كے ليے فراہم كيا جانا جا ہے۔ اگر دنيائے اسلام كے آزادمما لك اين قرب و جوار میں بسنے والی اقلیتوں کونظرا نداز کرنے کی روش اختیار کرلیں ،ان کے حقوق و ذمہ داریوں کو فراموش کردیں،ان کےمسائل سے صرف نظر کرلیں اور صرف اپنی ذات اورا بے مفاوات کے وائرے میں مگن ہوجا کیں تو پھر بہت جلدوہ اقلیتیں اپناتشخص کھوبیٹیس کی اور ان کاوہی انجام ہوگا جوسیین میں مسلمانوں کا ہوا۔ سپین میں ۱۳۹۲ء کے بعد بھی مسلمان دو ڈھائی سوسال تک زندہ رہے، کیکن ان کے ساتھ جومظالم روار کھے گئے ، جو بختیاں ان کے ساتھ دوسوسال تک جاری رہیں ان کا نوٹس کسی مسلم ریاست نے نہیں لیا۔ کیوں نہیں لیا۔ اس کے اسباب براس وقت گفتگو کا موقع

إلى سنن أبى داؤد: كتاب الجهاد، باب فى السرية تردعلى أهل العسكر ٢٠٠٠، سنن نسائى: كتاب القسامة، باب القودبين الأحرار والمماليك فى النفس ١٩:٨، سنن ابن ماجه: كتاب الديات، باب المسلمون تتكافؤ دماؤهم ٢٩٥٠، مستدرك حاكم: كتاب قسم الفيئى، باب والأصل من كتاب الله عزوجل ٢١٥٠، مسند إمام أحمد: مسند على بن أبى طالب ١٩١١.

خبیں ہے۔ کیکن اس نوٹس نہ لینے کا نتیجہ یہ نظا ہے کہ ۲۰۰ سال کی اس طویل جدوجہد کے باو جود جس جس جس جس جس بین اور حق کی خاطر انہوں نے وہ تمام قربانیاں دیں اور وہ تمام تختیاں برواشت کیں جو انسان کے تصور جس آ سکتی ہیں، بالآ خرنتیجہ بھی نکلا کہ سلمانوں کا وجود پین کی سرز بین سے حرف غلط کی طرح مناویا گیا۔ بیتاری آ ج بھی دہرائی جاسکتی ہے آگر سلم حکومتوں نے اقلیتوں کے سلسلے میں اپنی ذمہ دار یوں کو پورا نہ کیا۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ امت اسلامیہ کی وحدت پر زور دینے سے خود سلم ممالک کو بہت سے سیاسی فوائد حاصل ہوں گے اور ان کی بہت کی صلحتیں پوری ہوں گ۔ خود سلم ممالک کو بہت سے سیاسی فوائد حاصل ہوں گے اور ان کی بہت کی صلحتیں پوری ہوں گا کے مسلم ممالک آگر اس وحدت پر زور دیں اور بھر پورا نداز بیں اس کا اظہار کرتے رہیں جس کا ایک براشعبہ اور پہلومسلم اقلیت کے حق بیں آ واز بلند کرنا بھی ہے تو اس وحدت کا متیجہ بالآ خرخود مسلم ممالک کے اپنے مفاویل نکل آ ہے۔ اس لیے کہ ان کو ایک ایسے مضبوط گروپ یا گروہ کی حیثیت ممالک کے اپنے مفاویل نکل آ ہے۔ اس لیے کہ ان کو ایک ایسے مضبوط گروپ یا گروہ کی حیثیت ماصل ہوجاتی ہے جس کے خلاف کوئی قدم اٹھا نا بڑا دشوار ہے۔

قرآن پاک کی بیاز کی گواہی رہی ہے اور ہردور کی تاریخ نے اس کی تائید کی ہے کہ تخصیہ کھٹم جَمِیْعًا وَقُلُو ہُلُہُم مَنٹی (الحشر ۱۳:۵۹) بظاہر مسلمانوں کے خلاف ساری ونیا، ایک، متحداور یک زبان معلوم ہوتی ہے، بظاہر ایسا لگا ہے کہ وہ یک زبان اور یک آواز ہو گئے ہیں اور دنیا کی تمام طاقتیں ایک نقطے پرجع ہوگی ہیں، لیکن اندر سے ان سب کے دلوں میں ایک دوسرے کے خلاف بہت کی غلافہ ہیاں موجود ہیں۔ اگر مسلمان ان کی اندرونی کش کش کا احساس کرلیں اور اپنی یک جہتی اور وصدت فکر سے اس کوناکام بنادیں تو ہردور میں کا میابی حاصل کی جاسکتی ہے۔ ای طرح سے مما لک کی بقااور آزاو سلم مملکتوں کے اپنے تحفظ اور یک جہتی کا دارو مدار ہوئی حدیک مسلم اقلیتوں پر ہے۔ بظاہر مسلم اقلیتیں اقتد ارسے بہرہ اور ہرتم کی سیا ک قوت سے محروم ہیں اور ان میں اکثر کوئی سیاس اثر ورسوخ حاصل نہیں ہے، لیکن اس کے باو جود ان کی عددی حیثیت اتی ہے اور ان کو اتنا موثر اور اسٹرے نیجک مقام حاصل ہے کہ جس سے دنیا ہے اسلام کے آزاد مما لک بہت فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔

یمان اس کی تفصیل بیان کرنے کا موقع نہیں ہے اور نہ شاید بیکوئی موزوں پلیٹ فارم

ہے کہ اس پر گفتگو کی جائے کہ آزاد مسلم ممالک مسلم اقلیتوں کے وجود سے کس حد تک اور کیا گیا فوائد حاصل کر کیلتے ہیں لیکن آپ بید دیکھیے کہ متعدد سلم ممالک ایسے ہیں کہ جو مختلف غیرمسلم طاقتوں سے برسر جنگ ہیں۔ پاکتان اور بھارت کی مثال ہی لے لیں جو ہمارے اپنے سامنے کی ب،ای طرح کی اور ماذ جنگ ہیں جہال مسلم غیرمسلموں سے برسر پیکار ہیں۔اس معرك آرائی میں اگر وہاں کی مسلم اقلیت کو پورے طور پر بیدار رکھا گیا ہو،اس میں جذبات وحدت ادر احساسات يكجبى بوي نمايال مول توخود بخود اكي ايسا اعردني وباؤمسلمان مما لك اورخودان اقلیتوں کے حق میں پیدا ہوسکتا ہے جس سے بوے بوے کام لیے جاسکتے ہیں۔آج ریاست بائے متحدہ امریکا تمام دنیا کے مسلم ممالک کواینے دباؤ کے تحت رکھے ہوئے ہے اور ان کواینے سای ومعاثی مفادات کےمطابق احکام وےرہاہے۔ آج دہاں بوری دنیا کے لیے پالیسیال تیار ك جارى بين ادرانبين زيردى نافذ كيا جار باعية جواس سائه لا كهمسلمان آباد بين جوامريكا کے باقاعدہ شہری ہیں۔ بیمسلمان اگر کسی ایسے معاملے میں متحرک کیے جائیں جس کا ان کو دہاں ے مسلم شہری ہونے کی حیثیت سے حق حاصل ہے، تو غور فرما ہے اگر ڈیڑھ کروڑ یہودی دہاں اييز حق مين آواز الله اسكة بين توسائه لا كدمسلمان كيون نبين الله اسكة -اس لي يه بات خود مسلم ممالک کے ایج مفادیس ہے کہ وہ اینے ان دورافقادہ لیکن بااٹر بھائیوں کوفراموش نہ كرس مسلمان مما لك اسيخ بين الاقوامي تعلقات ومفادات اوراسلام ك قانون بين المما لك يعمل درآ مركا جب بهي فيصله كريس كيتواس سلسله مين مسلم اقليتون كالجريورا ورفعال كردار موكا-پھر آ ب دیکھیے کہ یہ دور سائنس اور ٹیکنالوجی کی ترتی کا دور ہے۔اس میں دہ قوم کامیاب ہوگی جس کے ہاتھ فن ہوگا اورجس کے پاس ہنر ہوگا۔ سرسیدنے جب علی گڑھ قائم کیا تھا تو انہوں نے کہاتھا کہ ہم یہ چاہتے ہیں کہ ماری آ کندہ سلوں کے داکیں ہاتھ میں سائنس بو، باكي باته ين فلفه بو، اورسر ير لااله الاالله كاتاج بواور بم ونيا كمسلمانون كواى طرح بادقاراور باعزت بنائيس جس طرح كمفرني اقوام بير مرسيدكا بيجذب اوراحساس آج بهي اتنا بی تازہ اور بیدار ہوتا چاہے۔لیکن اس کام کے لیے جتنے مالی وسائل ،افرادی قوت اور مادی

امکانات کی ضرورت ہے وہ مسلم دنیا کو بہت کم حاصل ہیں۔ آپ دیکھیے کہ ایک طویل عرصے سے مغربی مما لک امریکا، برطانیه، فرانس دغیره کابیطریقه ربا ہے کہ سلم مما لک کے خرج پراپی افرادی قوت (مین یاور) تیار کرتے ہیں۔وہ مسلمانوں کی اس کمزوری سے فائدہ اٹھاتے ہیں کہ ہر مسلمان چندسکوں کی خاطرایے ملک کوچھوڑنے کے لیے بھی تیار رہتا ہے غور سیجیے کہ ایک میڈیکل ڈاکٹر کی تیاری پر کتنے اخراجات ہوتے ہیں۔ایک انجینئر کی تیاری پر کتنے وسائل خرج ہوتے ہیں اور خاص طور پر جواعلی ٹیکنالوجی ہے اور جس میں مہارت کے حصول کے لیے بے بناہ وسائل درکار ہیں وہ کس مسلم ملک کے باس ہیں؟ لیکن اس کے باوجود جب بیاوگ تیار ہوجاتے ہیں تو مغربی ممالک ان کوایئے عوام کی خدمت اور اپی ترتی کے لیے استعال کرتے ہیں۔ آپ دیکھیے کہ لاکھوں ایسے افراد ہیں جو کروڑوں کے خرچ ہے مسلم ممالک نے تیار کیے ،لیکن جب تیار ہو گئے توان کوفور أدوسروں نے سنجال لیا۔اگر دوسرے بیاکام کرسکتے ہیں تو ہم مسلمان بھی بیاکام کر سكتے ہيں۔ آج يورپ، امريكا، آسريليا اوركينيذا ميں ہزار دل اور لا كھول مسلمان البيے موجود ہيں جو مختلف مسلم ممالک کی خدمت کرنا جائے ہیں۔ اگر مسلم ممالک ان حضرات کی اس خدمت ہے فائدہ اٹھانا چاہیں اور اس کے لیے اسلامی اخوت اور دصدت کی بنیاد پر نضا پیدا کریں تو آج ہم بھی ید کام کرسکتے ہیں کدوسروں کے اخراجات سے جوافراد تیار ہوئے ہیں ان سے دنیائے اسلام کی خدمت کا کام لے سکتے ہیں ،اور یول بیساری افرادی قوت بیٹے بٹھائے ہمارے کام آسکتی ہے۔ ڈاکٹر عبدالقد برخان کس کے خرچ پر تیار ہوئے۔ ظاہر ہے ہالینڈ کے خرج پر تیار ہوئے لیکن اس ا کی آ دمی کے آئے سے جو فوائد یا کتان کو حاصل ہوئے ان کے بارے یہاں وضاحت کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ بیافرادی قوت خود بخود دنیائے اسلام کو حاصل ہوسکتی ہے اگر دنیائے اسلام لمی یک جہتی کے اس تصورے متنفید ہونا جاہے۔

یدوہ بنیادی ہیں، یاوہ بنیادی اسباب ہیں جن کی وجہ ہے مسلم اقلیتوں کو دور جدید کے مسلم انوں کے بین الاقوای تعلقات میں بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ پھر بہت ہے مسلم ممالک ایسے ہیں کدان کو بعض اہم مراعات اس لیے حاصل ہو گئیں کہ مراعات دینے والوں میں انقاقا

ایے مسلمان لوگ بھی موجود سے جنہوں نے محض اسلامی جذبے کے تحت کسی مسلم ملک کونوا کد پنجادیے۔

مسلم اقلیتوں کی دنیا کے آزادمسلم ممالک کے لیے تنی اہمیت ہے! لیکن افسوس کہ دورجدیدیں مغربی جمہوریت اورعلاقائی تومیت سے متاثر اور سیکولرازم کی علم بردارمسلم مملکتوں نے اس قدرتی سہولت سے فائدہ بہت کم اٹھایا ہے۔

جب ہممسلم اقلیق کے کردار پر گفتگو کرتے ہیں تو سیکولرازم کا سوال خود بخو د پیدا ہو جاتا ہے۔ سیکورازم جس کا ترجمہ بجاطور پرعلامہ اقبال" نے لا دینیت سے کیا تھا، دور جدید کا ایک الیاتصور ہےجس نے انسانی زندگی کے ہر پہلوکومتا ٹر کیا ہے۔انسانی زندگی اور فکر کا کوئی کوشہ ایسا نہیں ہے جواس سے متاثر نہ ہوا ہواور جس نے خودمسلمانوں کے ذہن کو بہت سے معاملات میں مفلوج ندكرديا ہو۔اس ليحضرورت اس بات كى ہے كہ جب مسلم اقليتوں كے كردار پر الفتكوك جائے اور سیکولرازم کا سوال اٹھایا جائے تو مسلمان اس بارے میں اپنے ذہن کوصاف ادر یک سوکر لیں کہ ان کو ایک لا دین ماحول ہے او کر ایک سیکور معاشرے کے علی الرغم اس کام کو کرنا ہے۔ سیکولرازم کا تقاضا مغرب نے میں مجھایا ہے اور مشرق کے نیاز مندوں نے اسے یاو کرلیا ہے کہ اگر مسلمانوں کو ند بب کے حوالے سے کوئی فائدہ پینچا ہوتو اس حوالے کا اٹکارکر ناسیکورازم ہے لیکن جب خودمغرب کو ند ہب کے حوالے ہے کوئی فائدہ پہنچتا ہوتو وہاں ند ہب کا حوالہ دیٹا اور فائدہ حاصل كرنا بى تهذيب كا تقاضا اوراين كيث كاحصه بوجاتا باورروايات كالتلسل كهلاتا بـاس معاملے میں جب تک مسلمان اینے ذہن کوصاف نہیں کریں گے اس وقت تک نہوہ اینے کردار کے بارے میں فیصلہ کر سکتے ہیں اور نہ اقلیتوں کے کردار کو سمجھ سکتے اور فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔اس عُفتگوے میہ نتمجھیے گا کہ سلم اقلیتوں کا کردار کوئی بردامشکل کردارہے یا آج مسلمانوں کے وجود سے فائدہ اٹھانے کی کوئی ایسی دعوت دی جارہی ہے جوکوئی انہونی چیز ہے، یا ماضی میں پیقسور ناپید تھا،اس کے بھس مسلم اقلیتیں ہمیشہ سے موجودرہی ہیں،اور ہر دور میں ای قتم کا کردارادا کرتی ر ہی ہیں۔ میں ان گفتگوؤں میں ہجرت حبشہ کی ٹی بارمثال دے چکا ہوں ،اس لیے کہ یہ بروی اہم اور نمایاں تاریخی مثال ہے جس سے سلمانوں کے اس عالمی کردار کی نشان دہی ہوتی ہے۔ یہ مثالاً

رہتی دنیا تک دیگر سلم اقلیتوں کے لیے ایک نمونہ ہے۔ جبشہ جس پناہ گزین اس سلم اقلیت نے

مسلمانوں کو جو تجارتی ، اقتصادی اور سیاسی فوا کد پہنچائے ان کا مختصر تذکرہ ، بجرت کے عنوان سے

ایک گفتگو میں کیا جاچکا ہے۔ سوسوا سوافراد پر مشتمل اس چھوٹے سے لیکن مخلص ، متحد ، یک زبان ،

یک رنگ اور یک جہت گروہ نے جو فوا کد مسلمانوں کو پہنچائے ان کے ذریعے اہلی مکہ اور سلمانوں

کو یگر دشمنوں پر ایک تجارتی ضرب بھی گی اور اس نے مسلمانوں کا اظافی اور سیاسی کردار دنیا کے

مامنے پیش کیا ، اس نے اسلام کے بارے میں اپنے طرز عمل اور خودا ہے وجود کے ذریعے یہ پیغام

دیا کہ اسلام ایک عالم گیر سیاسی قوت بننے کی پوری صلاحیت رکھتا ہے۔ یہ اسلام کے بارے میں وہ

نصور اور پیغام تھا جس نے اسلام کے بارے میں مزید تو سیح و تبیخ کی راہ بموار کی ۔ یہ سارا کام

کرنے والے صرف چندافراد (صحابہ ) تھے۔

عبشہ کے علاوہ بھی صدراسلام اورخودعبد نبوی اورعبد خلفائے راشدین میں ایک مسلم افلیتیں موجود تھیں جن سے سلمانوں کو بے بہا دیٹی سیای اور اقتصادی مفاوات حاصل ہوئے۔ یمن ، عمان اور خلیج کے قریب بسنے والے عرب قبائل اور شہر بحری تجارت میں اسلام سے بہلے بھی بردی ممتاز حیثیت کے مالک تھے۔ ان کی تجارت سری لئکا اور مشرق بعید تک اسلام سے پہلے سے جاری تھی۔ اس سلسلے میں بہت سے مورضین نے اس تجارت اور اس کے اثر ات کا تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ جب اسلام ظہور پذیر ہواتو اس تجارت میں سلمانوں نے بھی حصہ لیمنا شروع کیا اور فتح کمہ کے بعد یہ پوری تجارت کمل طور پر سلمانوں کے ہاتھ میں آئی۔ صفرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانے میں جونی بندوستان کے ساحل پر گئ آ کیہ سلم بستیاں معرض فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانے میں جونی بندوستان کے ساحل پر گئ آ کیہ سلم بستیاں معرض وجود میں آ چی تھیں۔ جس میں تھانہ ، بمبئی ، مجرات اور مالا باری بستیاں شامل ہیں۔ یہ سب مسلمانوں کی بستیاں اور آ بادیاں تھیں جو فلافت راشدہ ہی کے دور میں قائم ہو چی تھیں۔ ان میں سے بہلے کی موجود تھیں جہاں عرب ملاح آ نے جائے تھہراکرتے تھے۔ اب جب سب مسلمان ہو می تو تو یہ بستیاں خود بخو داسلامی بستیاں بن تئیں۔ جہاں سے مسلمانوں کو رسملمان

تھی، جہال مسلمان طاح اور تاجراوران کے اہل خاندان تھہرتے تھے اور کشتیوں کی دوران سفرو کھ بھال اور مرمت کے لیے بہیں بندر گاہیں بھی تھیں۔ بیز مانہ صحابہ کرام اور تابعین کا مبارک زمانہ تھا، اس لیے یقینا بیرسب مسلمان شریعت پڑکمل پیرا تھے، ان آنے والوں بیس کی صحابہ کرام بھی تھے۔ جبیبا کہ پاک و ہند ہیں اور بالخصوص بھارت کے صوبہ مجرات کے بعض مقامات پر واقع ان کے مزارات سے اندازہ ہوتا ہے۔

ان کی تجارت سے مقائی لوگ بھی فائدہ اٹھاتے تھے، جس کے بیتج میں اس علاقے میں مسلم انوں کے بارے میں ایک بہت انجھی اور مضبوط رائے عامہ پیدا ہو چکی تھی، جس سے مسلم آبادیاں تو سیتے پذیر ہوتی گئیں۔ان آبادیوں کی وجہ سے ملایا اور سنگا پور تک اسلام کا پیغام پہنچ گیا۔ یہاں مسلمانوں کو خاصی خود مختاری حاصل تھی۔مسلمان اپنے معاملات کا فیصلہ خود کرتے گیا۔ یہاں مسلمانوں کو خاصی خود مختاری حاصل تھی۔مسلمان اپنے معاملات کا فیصلہ خود کرتے تھے۔ خودان کے اپنے تاضی اور مفتی ہوتے تھے۔ان کے اپنے سردار ہوتے تھے جن کو'' ہنر مند'' کہا جاتا تھا۔

الی بی ایک ایک ایک افغین آبادی فتح سنده سے قبل سنده میں موجودتی، جس کی تفصیل جیج نامه کے مصنف نے بیان کی ہے۔ مسلمانوں کا ایک قبیلہ جوعلافیوں کا قبیلہ کہلاتا تھا کسی وجہ سے جاج بن یوسف سے بن یوسف کے زیرعتاب آگیا۔ عدو شرے برانگیز دکہ خیر ما در آں باشد، جاج بن یوسف سے اختلافات کے نتیج میں بیقبیلہ عراق سے فرار ہو کرسندھ آگیا اور یہاں آگر آباد ہوگیا۔ یہاں انہوں نے اپنے معاملات اپنے ند جب اسلام کے مطابق اوا کرنے شروع کر دیے۔ سندھ کے مقابی صافح ن اپنی صلحوں کے تحت ان کو پناہ دی اور قربت بخشی، یہاں انہیں ند بھی آزادی بھی حاصل تھی۔

ای طرح چین میں بھی خلافت راشدہ کے فوراً بعد مسلمان بینی گئے تھے۔اور مسلمان تاجروں کے نام سے شنگھائی جیسا دور دراز کا علاقہ بھی مانوس ہوگیا تھا۔ شنگھائی کے قریب ایک بندرگاہ ہے جہاں پہلی صدی ہجری کے آخر میں مسلمان بینی چیکے تھے۔اس علاقے میں مقامی روایات کے ہموجب پہلی صدی ہجری ہے با قاعدہ مسلم آبادی چلی آتی ہے۔کہا جاتا ہے کہ اس

علاقے میں مسلمان تاجروں کے ساتھ ایک افسوس ناک لیکن عجیب حادثہ پیش آیا تھا جو اگر چیہ موضوع ہے متعلق نہیں لیکن (اس کی تاریخی حیثیت سے قطع نظر) اے بیان کرنے کو جی حابتا ہے۔ کہتے ہیں کدمسلمانوں کے قافلے ہرسال شکھائی آتے جاتے رہتے تھے۔ایک مرتبہ چالیس تاجروں کی ایک جماعت سامان تجارت لے کرشنگھائی پینچی۔ وہ لوگ ون کو اپنا سامان فروخت کرتے، بازار میں کاروبار کرتے ،لوگوں سے لین دین کرتے اور رات کوعبادت کرتے تھے۔اس دور کے مسلمانوں کا طررہ امتیازیبی تھا۔ قیصر روم کے مخبروں کے بقول وہ دھبان بالليل فرسان بالنهاد (دن کے شاہ سوار، رات کے راہب اورعبادت گزار) کا پیکر تھے۔ ڈاکوؤل کے ایک گروہ کو پتا چلا کہ عرب تا جروں کی ایک جماعت بڑا قیمتی سامان تجات لے کرآئی ہے۔ چنانچہ ان ڈاکوؤں نے اس جماعت کولو ٹنے کاپروگرام بنایا۔ بیڈا کوپروگرام کےمطابق رات کوان عرب تاجروں کی قیام گاہ پر پہنچے۔ بار بار دروازہ تھلکایا ،کوئی جواب نہ ملا، دروازہ توڑا، پھر بھی کوئی جواب ندملا۔اندر محصے تو دیکھا کہ کچھٹی کے بت ساکت وجامہ کھڑے ہیں۔ڈاکوؤں نے سوچا کہ ہوسکتا ہے کہ بیلوگ کہیں سیر وتفریح اور شباند سرگر میوں کے لیے گئے ہوں اور ان مٹی کے بتوں کو کھڑا کر گئے ہوں تا کہ چوری کی نیت ہے آنے والا بیسجے کہ گھر میں لوگ موجود ہیں۔انبوں نے سوچا کہ احتیاطًا تیر مارکر دیکھا جائے کہ بیرواقعی انسان ہیں یا پھراورلکڑی کے بت ہیں۔ تیر چلا الگا اور ایک بت و هیر ہوگیا۔ بقیہ بت ای طرح کھڑے دہے۔ ای طرح وہ تیر چلاتے رہے اور پیبت ایک ایک کر کے گرتے رہے، جی کہ سب گر گئے۔اب ڈاکوؤں نے جی مجر کر مال و اسباب لوٹااور چل دیے صبح لوگوں نے آ کردیکھا تو پتا چلا کدان جالیس تاجروں میں سے اکثر مر یے ہیں چندایک آخری سانسوں پر ہیں ۔ یو چھا کہ کیا حادثہ ہوا؟ ان لوگوں نے بتایا کہ دن کو تجارت کرنے کے بعدرات کوہم اپنے اللہ کے حضور کھڑے ہو کر تلاوت قر آن کرتے تھے۔ہم میں سے بر محض کی بیکوشش ہوتی تھی کہوہ اپنے ساتھیوں سے زیادہ نوافل ادا کرے اور قرآن پڑھے۔ دروازے پروستک ہونے پرہم میں سے دروازہ کسی نے بھی اس بناپر نہ کھولا کہ بھی حالت نماز میں تھے۔ کوئی بھی پنہیں چاہتاتھا کہ وہ قیام اللیل میں اپنے ساتھیوں سے پیچھےرہ جائے۔ہم

میں سے ہرایک نے طی کیا تھا کہ وہ نوافل میں اتنا حصہ قرآن پاک ضرور پڑھے گا۔ اب تیر گئے

پر ہرایک نے بہن سوچا کہ کم از کم میں تو مرنے سے پہلے اپنے جھے کا قرآن پاک تلاوت کری لوں
اور اگر مربا ہی ہے قو حالت نماز میں ہی مروں۔ اس کوشش میں سب اپنے اللہ سے جالے۔ اس
پر دہاں کے مقامی لوگوں میں شدیدروعمل پیدا ہوا۔ جانے والوں نے بتایا کہ بیلوگ تو ہڑے ہی
دیانت وارلوگ تھے، انہوں نے لین وین میں بھی جھوٹ نہیں پولا، بھی وعدہ خلائی نہیں کی بھی
بددیانی نہیں کی بھی کوئی ایسا کا م بیابات نہیں کی جوانسانیت کے معیار پر پوری نداترتی ہو، اور اس
کے ساتھ ساتھ للہیت اور عبادت گزاری بھی الی کہ جو فقید المثال ہے۔ چنانچ ان چالیس
مسلمان تاجروں کی اس قربائی نے وہاں اسلام کے پھیلاؤ کا راستہ کھول دیا۔ اور اس ایک واقعے
متاثر ہو کر وہاں بڑاروں کی تعداد میں لوگ مسلمان ہوگے۔ پھران لوگوں نے اس مکان کی
مجد بنا دی جو مشرق بعید کی قدیم ترین مجد بتائی جاتی ہے۔ مقامی روایات کے مطابق یہ
مجد بنا دی جو مشرق بعید کی قدیم ترین مجد بتائی جاتی ہے۔ مقامی روایات کے مطابق یہ
مجد بنا دی جو مشرق بعید کی قدیم ترین مجد بتائی جاتی ہوں۔ یہ تھی کی مسلم افلیت و نیا کے
مجد بنا دی جو مشرق بعید کی قدیم ترین مجد بتائی جاتی ہوں کے طرز عمل کو دیکھ کر معرض
مجد آئی تک موجود ہے اور وہاں مسلمان بھی تی ہی جن تاجروں کے طرز عمل کو دیکھ کر معرض

اندلس کی مثال دیکھیے۔ مورض کے عام بیانات کے مطابق یہاں مسلمان ۱۹ ہجری شن طارق بن زیاد کے نظر کے طور پر آئے تھے۔ لیکن حقیقت یہ ہے ۱۹ ہجری سے بہتے پہلے حضرت عثمان سے دور میں مسلمان تا ہر اندلس آنے جانے گئے تھے اور ۲۷ ہجری میں پہلی بار مسلمان تا ہروں کی ایک جماعت پین کے ساحل پراتری تھی۔ فلا ہر ہے کہ ۲۷ ہجری سے ۱۹ ہجری مسلمان تا ہروں کی آئدورفت وہاں رہی۔ دہاں مسلمان تا ہروں نے بستیاں بسائیں، اور تک مسلمان تا ہروں کی آئدورفت وہاں رہی۔ دہاں مسلمان تا ہروں نے بستیاں بسائیں، اور این اطلاق وکردارے دہاں کی آئدورفت دہاں رہی۔ دہاں مسلمان تا ہروں نے بستیاں بسائیں، اور این اطلاق وکردارے دہاں کی آئدورفت دہاں کو متاثر کیا۔

یہ کام آج بھی مسلم اقلیت کر سکتی ہے، بلکہ ماضی کی مسلم اقلیتوں سے بہتر کر سکتی ہے۔ اس کے کہ آج کی مسلم اقلیت سے زیادہ سیاسی اہمیت رکھتی ہے۔ اس مسلم اقلیت کو پچھ بین الاقوامی قانونی تحفظات بھی حاصل ہیں جو ماضی کی مسلم اقلیت کو پچھ بین الاقوامی قانونی تحفظات بھی حاصل ہیں جو ماضی کی مسلم اقلیت کو حاصل نہ

تھے۔ پھراندلس اور چین میں ان معدودے چندسلم تا جروں کی تعداد کے مقابلے میں آج کے دور میں مسلم اقلیتوں کی تعداد بھی کہیں زیادہ ہے۔آج کی مسلم اقلیتیں کل مسلمانوں کا حالیس فصد میں، جبکہ ماضی کے بیر ملغ تا جرزیادہ سے زیادہ سینکٹروں کی تعداد میں ہوں گے۔ پھر بیر کہ آج کے غیرسلم معاشروں میں قبول اسلام کی رفتار بھی زیادہ ہے۔ ہوسکتا ہے کہ اکیسویں صدی میں بعض مما لک میں بیاقلیتیں اکثریت میں بدل جائیں۔ادر بیکوئی ناممکن بات نہیں ہے۔اس کی وجہ بیہ ے کران اقلیتوں میں بعض بڑی بڑی اقلیتیں بھی شامل ہیں جن کی تعداد کروڑوں میں ہے۔ان میں سب سے بوی اقلیت بھارت کی مسلم اقلیت ہے۔ بیا قلیت بھارت کی ہندوا کثریت کے مقابلے میں ہی اقلیت کہلاتی ہیں۔ورنہ وہ دنیا کے کسی بھی نظام اور قانون کی رو سے اقلیت نہیں کہلائی جاسکتی۔یاقلیت خودائی جگدایک ایس اکثریت ہے جوبہت ہے ممالک کی کل آبادی ہے بھی زیادہ ہے ۔ بھارت کی حکومت اورسرکاری ذرائع وہاں کی مسلم آبادی نو سرور بتاتے ہیں، جبکہ خودمسلمان وہاں اپنی آبادی بچیس کروڑ بتاتے ہیں، اگر کوئی درمیانی عدد مان لیا جائے تو بھارت میں مسلم آبادی کسی طور بھی بیندرہ سولہ کروڑ ہے کم تو نہ ہوگی ۔ اتنی بڑی تعداد ہے بہت ہے كام ليے جاسكتے ہيں، بشرطيكه مسلمان اس قتم كى اقليتوں سے كام لينا چاہيں اور علا قائى وطليب اور سيكولرازم كطلسم سے باہر كليں ادران خودساخة نظريات اور بندشوں كوخاطرييں ندلا كيں جنہيں غیرسلم بھی خاطر میں نہیں لاتے اگران کا مفادان بندشوں کوتو ڑنے سے بورا ہوتا ہو۔بیخوف صرف مسلمانوں یر بی طاری رہتا ہے ،خالفین عیسائی اقلیتوں سے کام لیتے وقت قطعی طور پراس شم کے خودسا ختہ اصولوں سے نہیں گھبراتے ہم دیکھتے ہیں کہ جہاں جہاں عیسائی اقلیت آباد ہے، دہ سوڈ ان ہو یا پاکستان ، وہاں اس سے بورا بورا کام لیا جا تا ہے۔ بلکہ جہاں بیعیسائی اقلیت نہیں ہے وہاں پیا قلیت پیدا کی جارہی ہے۔اگرمسلمانوں میں مسلم امت ہونے کا احساس ہوتو وہ اس مسلم اقلیت سے ایسے بوے بوے کام لے سکتے ہیں جوخودان اقلیتوں کے علاوہ مسلمانوں کے اجماعی مقاصد کی منانت بھی فراہم کر سکتے ہیں۔

اس مسلم اقلیت کوجس کی تعداد دنیا مجر کے مسلمانوں کا چالیس فیصد ہے ہم تین

بوے بوے حصول میں تقلیم کر سکتے ہیں۔ یہ تین حص مختلف تاریخی پس منظروں سے ہارے سامنة تين:

اس میں ایک اقلیت تو وہ ہے جن کے علاقے بہت پہلے آزاد سلم مملکتوں کی حیثیت ركفته تصاوراب وهكسى غيرمسلم طاقت كمقوضات ميسشامل بين مشرتى يورب مين آباد بلغاريه ايونان مربيامونى تكرداوركروشياد غيره كےمسلمان يہلےسلطنت عثانيه كا حصه تصاوراب وہ ان علاقوں میں مسلم اقلیت کے طور پر رہ رہ ہے ہیں۔حیدر آباد دکن کی مسلم ریاست کے باشندے اب مندوستان کا حصہ شار موتے ہیں۔ای طرح جنوبی فلیائن کے مسلمان ہیں جن کی ا بی مجھی آ زادریاست بھی ای طرح ہے اور متعدومما لک کےمسلمان ہیں جو ماضی بیں آزاد اور خود مخار تھے،اینے اپنے علاقوں کے حاکم تھے لیکن آج محکوم ہیں اور اقلیت میں ہیں مسلم اقلیت كابواحصدايي بى مسلمانون سے عبارت ہے۔

دوسرابرا حصدان مسلمانوں کا ہے جومسلم علاقوں اور ریاستوں سے نقل مکانی کرے غیرسلم ملکتوں میں جاکرآ باد ہو گئے ہیں۔ان میں سے اکثر تو بورب میں آباد ہیں ،اور پھے جنوبی افريقااورامريكايس جاب بين اور يحية سريليا مشرق بعيد، بزائز عرب البنداور جزائرش ق الهند میں آبادہوئے۔ غرب البند کے بعض علاقوں میں اب مسلمان اتنی بری تعداد میں ہو گئے ہیں کہ وہاں ان کا دعویٰ ہے کہ وہ اکثریت میں ہیں۔ مثلُ سورینام کے بارے میں بعض پر جوث مسلمانوں کا دعویٰ ہے کہ وہ وہاں اکثریت میں ہیں۔بعض علاقوں میں مسلم اقلیتیں اگر چہ تناسب کے لحاظ ے كم بيل كيكن اثر ورسوخ كے لحاظ سے بہت آ مے بيل آ ب كي عرصه يہلے آ ب نا بوكا كررينيداد من جوكد جزار عرب البندين ايك چهوناسا ملك بادر جدجز الزير مشتل ب(وي جہال کی کرکٹ ٹیم ویسٹ اٹھیز کی ٹیم کے نام سے بہت مشہور ہے) وہاں مسلمان ۱۵ یا ۱۱ فیصد ہیں، وہاں مسلمانوں کو اتنااثر ورسوخ حاصل تھا کہ اقلیت ہونے کے باوجود ملک کا صدرمسلمان تفاء ملک کی یارلیمنٹ کا سپیکرمسلمان تھا اور ملک کا چیف جسٹس مسلمان تھا۔ یہ تین بوے عہدے مسلمانوں کے پاس تھے۔صرف دزیراعظم کاعہدہ مقامی عیسائیوں کے پاس تھا۔ وہاں کہیں ہے

سیجھ علم کیکن خلص اور پر جوش مسلمان مبلغین خلے گئے ۔ان میں سے نمی زیادہ پر جوش مبلغ نے کہد دیا کہ دیکھو جنگ بدر میں نین سوتیرہ مسلمانوں نے بغیر کسی سازوسامان کے عرب بھر کے مشركين كوچينخ درديا تفااوراس ميس كامياني حاصل كر ليتقي البذااب جبال جهال ١١٣ مسلمان موجود ہوں وہاں ان کا فرض بنتا ہے کہوہ کفر کو شکست دے کر اسلامی نظام قائم کر دیں۔اس پر وہاں کے کالےمسلمان جوش وجذبے سے اٹھ کھڑے ہوئے اور اسلامی انقلاب کا اعلان کردیا۔ ان میں سے پچھ نے تو ڑ پھوڑ کاسلسلہ بھی شروع کرویا۔ یارلیمنٹ میں تھس سے اور غیرمسلموں کی الماك كوآ گ لگا ناشروع كرديا\_ان كےليڈرول نے ٹىلى ويژن اورريڈ يوائيشن ير قبضه كرك و بال نفاذ اسلام كااعلان كرديا ـ اس كانتيجه بيذكلا كدبيا قليت اسلام توكيا قائم كرتى ، و بال كي غيرمسلم اکثریت سے خیرسگالی کے جو تعلقات تھے وہ یک بیک ختم ہو گئے ۔مسلمانوں کے بارے میں التصائرات یکا یک برے تاثرات میں بدل گئے ،اور نتیجہ بیڈ کلا کہ وہ کلیدی عبدے بھی مسلمانوں کے پاس ندر ہے جو پہلے سے ان کے پاس تھے اور تبلیغ اسلام کاراستہ بالکل مسدود ہو گیا ، میہ ب تدبيري اس ليتقى كمسلم اقليت كى اسلام كى روسة ايك غيرمسلم ملك ادرغيرمسلم ماحول ميس كيا و مدداریاں ہیں اس کا ان کوعلم ندفقا۔ان کے جوش جنوں نے وہ کام کردیا جود ہال ان کے غیرمسلم دشن بھی نہ کرسکے تھے۔اس واقع سے بد بیان کرنامقصود ہے کہ سلم اقلیتوں میں بھی ایسے پرجوش مسلمان موجود ایل کہ جن سے بہت شبت تعمری کام لیا جا سکتا ہے۔آج امریکا کی بغل میں ''سورینام''نام کا ملک موجود ہے جس میں بقول مخالفین کے ۳۵ فی صدمسلم آبادی ہے اور مسلمانوں کے بقول ۲۵ فی صدآ بادی ہے۔ وہیں برابر میں "میانا" نام کا ملک موجود ہے،جس میں مسلم اقلیت ۲۵ فی صدیب، وہیں ٹرینیڈاڈ کا ملک ہے جس کا میں نے ابھی ذکر کیا، وہاں کے ملمان اسلام کی فاطر بہت کچھ کرنے کے لیے تیار ہیں۔

ان علاقوں میں اگر مسلمانوں کا پرسکون اور پر امن تبلینی کام جاری رہے تو ہم نہیں کہہ سکتے کہ آنے والے ماہ وسال کیا خوش خبری لے کر آئیں گے۔رسول الله صلی الله علیه وسلم نے مدینہ تشریف لاکر کسی سے نہیں کہا کہ لکاواور بلاوجہ بیٹھے بٹھائے دنیا سے لڑ جاؤ بخروہ بدر میں بھی مدینہ تشریف لاکر کسی سے نہیں کہا کہ لکاواور بلاوجہ بیٹھے بٹھائے دنیا سے لڑ جاؤ بخروہ بدر میں بھی

آپ نے جب بک بار بارانصار سے استزاج نفر مایا، مقابلے کا فیصلہ بیس فر مایا۔ آپ نے مکہ کرمہ میں کسی سے نہیں کہا، چلو نظو اسلامی انقلاب لانا ہے، کسی قبیلے کو دعوت نہیں دی کہ انشوا ور اسلام کی فاطر لڑ جاؤ، آپ نے خاموثی سے حدیثے جا کر بھی تعلیم و تبلیغ کا سلسلہ جاری رکھا۔ ساتھ ساتھ حدید منورہ کے چاروں طرف آباد ہمدرد قبائل سے معاہد سے کیے اور ایوں اپنے چاروں طرف ہمدرد قبائل کا ایک سلسلہ قائم کر لیا۔ آپ نے کوشش کی کہ ان قبائل میں قبول اسلام کی رفتار تیز ہوجائے جو حدیثے کے چاروں طرف ہیں، اور جن کی وجہ سے حدیثے کا دفاع آسان ہوجائے۔ پھر آپ نے کوشش کی کہ مکہ کے چاروں طرف مسلمانوں کی ایک ایسی ہمدرد جماعت وجود میں آپ نے کوشش کی کہ مکہ کے چاروں طرف مسلمانوں کی ایک ایسی ہمدرد جماعت وجود میں آب خوصلمانوں کے خلاف قریش کہ کی طرف سے ہونے والے کسی اقدام میں رکاوٹ کا جائے جو مسلمانوں کے خلاف قریش کہ کی طرف سے ہونے والے کسی اقدام میں رکاوٹ کا بیا کام کر سکتے ہیں اور اس مقصد کے لیے میسلم اقلیتیں موجب بن سکے۔ یہ کام آج کے مسلمان بھی کر سکتے ہیں اور اس مقصد کے لیے میسلم اقلیتیں۔

سے تیسرے مسلمان وہ ہیں جو مقامی طور پر اسلام قبول کر کے ٹی آباویوں میں پیدا ہو گئے ہیں، و نیا کے تمام خطوں میں آج لوگ بری تیزی سے اسلام میں واخل ہور ہے ہیں۔ اس کام کے لیے اللہ تعالی ایسے اسباب پیدا کر تاجا تا ہے کہ مسلمانوں کو اس کا خیال بھی پیدا نہیں ہوتا اور کسی کے دہم و مگمان میں بھی نہیں ہوتا کہ کس راستے سے اسلام کا کام آگر بر سے گا۔ آج کی ہماری اس و نیا میں اس قتم کے ہزاروں واقعات میر ہے اپنے علم اور مشاہد سے میں آئے ہیں۔ اللہ تعالی کو جب کام لین ہوتا ہے قوعوں کے گھر میں موئی پیدا کر دیتا ہے۔ آپ میں سے بہت سے حضرات بسب کام لین ہوتا ہوتی ہوں گے کہ امریکا میں قبول اسلام کی تعداد حمرت انگیز حد تک تیز ہے۔ مزید حمر ید جرت کی بات ہیہ ہے کہ امریکی حکومت کے حلقوں میں اس بارے میں موافقا نہ اور ہمدردانہ جذبات یا ہے جاتے ہیں۔ جرت ہوتی ہے کہ ہیرون ملک مسلمانوں کے ساتھ امریکی رویہ کیا ہے وزیات یا ہے جاتے ہیں۔ جرت ہوتی ہے کہ ہیرون ملک مسلمانوں کے ساتھ امریکی رویہ کیا۔

امریکامیں کالوں کی تعداد بھی سے تیس فیصد کے درمیان ہے اور اس تعداد میں تیزی سے اضافہ ہورہا ہے۔ان کالوں میں بھیس فیصد مسلمان ہیں۔امریکی حکومت کے سرکاری اعداد و

شار کی روسے پہتعداد کم بتائی جاتی ہے۔وہ کالوں کی آبادی پیدرہ سے بیس فیصد کے درمیان بتا کے ہیں،جن میں ان کے خیال میں پندرہ سے بیس فصد کے لگ بھگ مسلمان ہیں لیکن مختاط سے مختاط اندازوں کےمطابق اصل اعداد وشار کے مقابلے میں پی تعداد کم ہے۔امریکی جیلوں میں قیدنو ہے فیصد قیدی کا لے اور دس فیصد گورے ہیں۔ جیلوں کی تعداد ۹۵۱ء کے اکتوبر میں چودہ سوتھی اور مزید جیلیں بنائے جانے کی حجو پرتھی۔امر کی جیلوں میں بندیہ کالے قیدی اتنے بے قابواورنظم و ضبط سے عاری تصاور ہیں کہان کو قابو میں رکھنے کے لیے امریکی حکومت کے تمام انظامات ناکام ہو گئے ہیں۔ چونکہ وہال سزائے موت کا تصور نہیں ہے اس لیے آئے دن نئی جیلوں کی ضرورت محسوں ہوتی ہے۔ان قید خانوں میں آج ہے دس پندرہ سال قبل یک بیک قبول اسلام کی رفمار بہت تیز ہوگئی، بیکام اللہ کے کس بندے نے شروع کیا کچھ معلوم نہیں لیکن جیلوں کے حکام نے محسوس کیا کہ جو کالابھی مسلمان ہو جاتا ہے اس کا رویہ بالکل بدل جاتا ہے۔وہ پہلے جس طرح مسائل پیدا کرتا تھا اب بالکل نہیں کرتا ، پہلے اگر وہ جیل کے عملے والوں کا گلا گھوٹٹا کرتا اور قتل و غارت گری کرتا تھا تو مسلمان ہوکرا تناپر سکون ہوجا تا ہے کہ اسے پچھ کہنے اور سننے کی ضرورت ہی نہیں پرتی بیل کے عملے نے اپنی اس سہولت کی خاطر خاموثی سے مسلمانوں کی ان تبلیغی سرگرمیوں میں مدد دینا شروع کر دی۔ قبول اسلام کا بدخاموش طریقہ وس پندرہ سال جاری ر ہا۔اب امریکی حکومت کو بھی اس کا احساس ہوا۔اس پرانہوں نے ایک تحقیقاتی کمیشن مقرر کیا کہ اس بات کا پتا چلایا جائے کہ جیلوں میں قبول اسلام کی رفتار اتن تیز کیوں ہے اور یہ کہ امریکی حومت کواس سلسلے میں کیا کرنا چاہیے۔ کمیشن نے تمام حالات کا جائزہ لیا اور یہ دیکھ کر کہ مجرم قید یوں کومہذب بنانے کا اس کے سوااب کوئی اور راست ممکن نہیں رہا ہے کہ ان کو قبول اسلام کی طرف راغب کیا جائے۔انہوں نے بھی اس بات کی سفارش کی کہ کالوں کو کنٹرول کرنے کا اس کے علاوہ اور کوئی طریقہ باتی نہیں رہا، سوائے اس کے کہ ان کو قبول اسلام کی طرف راغب کیا جائے اور سرکاری طور پر اسلام کی تبلیغ کا بندوبست کیا جائے۔ مجھے ۱۹۸۹ء میں وہاں جانے کا اتفاق ہوا تو مجھے جیلوں میں تبلیغ اسلام کا کام کرنے والے متعدد حضرات نے بتایا کہ خود صدر بش کے تھم سے ہرجیل میں مسلمان بیلغ مقرر کیے گئے ہیں جو دعوت و تبلیغ کا کام کرتے ہیں۔اب تعلقہ میں تعلیم کے بیں۔اب جیلوں میں حکومت کے خرچ پر مساجد بنائی جارہی ہیں جن میں کمل تبلیغی سر گرمیاں جاری رہتی ہیں۔اس قتم کی صورت حال دیگر مما لک میں بھی پائی جاتی ہے۔

میں اس موضوع پر زیادہ وقت نہیں لوں گا۔لیکن ان مثالوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ مقامی آباد ہوں میں ہری ہے۔ بہیم میں ہری تیزی کے ساتھ آبول اسلام کی رفتار بڑھ رہی ہے۔ بہیم میں ہری اوائل سے اسلام کوسرکاری ند بہب کا درجہ دے دیا گیا ہے۔ اس لیے کہ مقائی آبادی میں خاصی تعداد نے اسلام آبول کر لیا ہے۔ اب وہاں بیقانون بنایا گیا ہے کہ اگر مقامی مسلمان آبادی مجد بنانے کا مطالبہ کرے تو تکومت نہ صرف مجد بناکر دے گی بلکہ وہاں کے امام کی تنخواہ بھی حکومت بنانے کا مطالبہ کرے تو تکومت نہ عرف اسلام کی تعلیم ہوتی ہوتو اس مدرس کی تخواہ بھی حکومت وے گی۔ اوراگر وہاں کوئی مدرسہ بنایا گیا ہو جہاں اسلام کی تعلیم ہوتی ہوتو اس مدرس کی تخواہ بھی حکومت وے گی۔ علاوہ ازیں مسلمانوں کی دیگر تمام نم بھی ضروریات حکومت یوری کرے گی۔

اقلیتوں کی ان سب قسموں کے مسلمان وہ ہیں جو مجموعی طور پر مسلمانوں کا چالیس فی صد ہیں۔ سیاسیات کے ماہرین نے لکھا ہے کہ اگر کوئی اقلیت کی معاشر کا پانچے فیصد ہوجائے تو سیاسی طور پر اس کا وزن بچاس فیصد ہوجاتا ہے ، بالخصوص اگر وہ منظم اور تعلیم یافتہ ہو۔ پورپ کے ملکوں میں مسلم اقلیت پانچے فیصد سے بہت زیادہ اور بہت منظم اور تعلیم یافتہ ہے ، اگران کی صحح خطوط پر تنظیم ہوتو یہ بہت موثر ثابت ہو گئی ہے۔ پھر بہت سے بااثر غیر مسلم ممالک ایسے ہیں جن میں مسلمان بہت موثر اور منظم ہو سکتے ہیں جن کا اور پر ذکر کر آیا ہوں ، اگر مسلمان حکومتیں اور ممالک اس کا احساس کر میں تو ان سے بوا کا م لیا جا سکتا ہے ، امریکا اور پورپ کے یہود یوں کی مثال ہمارے ما سامنے ہے ، ایران کے بہائیوں کی مثال (بالخصوص شہنشاہ کے دور میں) ہمارے سامنے ہے ، تر کی کا میاب کوششیں کیں ۔ پھر اقلیتوں میں دیکھیے کہان میں سے بہت موں کو کہیں بھی براہ راست کی کا میاب کوششیں کیں ۔ پھر اقلیتوں میں دیکھیے کہان میں سے بہت موں کو کہیں بھی براہ راست کی کا میاب کوششیں کیں ۔ پھر اقلیتوں میں دیکھیے کہان میں سے بہت موں کو کہیں بھی براہ راست کی کا میاب کوششیں کیں ۔ پھر اقلیتوں میں دیکھیے کہان میں سے بہت موں کو کہیں بھی براہ راست یاسی اقتد ارحاصل نہیں ہے مثال کے طور پر قادیا نیوں کو دیکھیے ، دنیا میں ان کی حکومت کہیں بھی

نہیں ہے۔ لیکن بیان جانے مفادات کے لیے پاکستان پرجس قدر دباؤ ڈلواتے ہیں وہ آپ کے سامنے ہے۔ سوڈان میں آئے دن عیمائی اقلیت کے نام پرمغربی طاقتوں کی طرف ہے مداخلت کی جاتی ہے۔ اگرا قلیت کو بیدار کر کے دوسر سے بیکا م کر سکتے ہیں تو ہم اپنی طاقت وراقلیتوں سے مثبت اور تغیری کام کیوں نہیں لیے سکتے ۔ خود ہمار بی پڑوی بھارت نے جو جمہوریت کا بڑا علم بروار ہے، تامل اقلیت کے تحفظ کے نام پرسری انکا میں مداخلت کی اور مدتوں معرکہ کارزار برپا کیے رکھا ، وہاں کسی حکومت کو چین نہیں لینے دیا گیا۔ بیسلسلہ پندرہ سال سے ہورہا ہے۔ اس لیے کہ ان کے بقول چونکہ بیتامل اقلیت بھارت کی تامل نسل سے تعلق رکھتی ہے اس لیے بھارت کو اس کے حقوق کے لیے بھارت کو اس کے حقوق کے بیار میں کوئی نہیں پوچھتا کہ کیا بھارت کو گن ملک ہے جو کسی خاص نسل کے تحفظ کے لیے وجود میں آیا ہو۔ ایک مغربی انداز کے جمہوری ملک ہے راگر وہ واقعی جمہوری ملک ہے ) نسلی اقلیت کینام پر بودائیں کرنے کا کیا جواز ہے۔ و نیا کوصاف نظر آ رہا ہے کہ بیت تحفظ اقلیت کا محض بہانداس نے بیکارروائیاں کرنے کا کیا جواز ہے۔ و نیا کوصاف نظر آ رہا ہے کہ بیت تحفظ اقلیت کا محض بہانداس نے بیکارروائیاں کرنے کا کیا جواز ہے۔ و نیا کوصاف نظر آ رہا ہے کہ بیت تحفظ اقلیت کا محض بہانداس نے بیکارروائیاں کرنے کا کیا جواز ہے۔ و نیا کوصاف نظر آ رہا ہے کہ بیت تحفظ اقلیت کا محض بہانداس نے بیکارروائیاں کرنے بیانداس نے بیاندا سے جس کو بنیا و بنا کر کسی محمود محاملات میں مداخلت کی جائے ہو ہور ہیں ہوری کا معاملات میں مداخلت کی جائے ہوں ہو بیات ایس کی جو بی ہوری کا معاملات میں مداخلت کی جائے ہوں ہوری کیا ہو بیات اس کے بیت کو بیاندا سے بین دیا گیا ہوری کیا ہورہ کیا ہوری کیا ہ

جدید دنیا میں ایسی مثالیں اور بھی بہت ہیں جن کا ذکر کرنے سے گفتگوطویل ہوجائے گی۔ یہاں صرف بیدکت نو بن شین کرانا مقصود ہے کہ یہ سلمانوں کی دینی اور اجتماعی ذمہ داری ہے کہ دہ دو دنیا بھر میں مسلم اقلیتوں کے کم از کم نہ بھی اور ثقافتی حقوق کے لیے آ واز اٹھا کمی مسلم ممالک کے لیے سیاسی یا عسکری اندازی مداخلت ( کم از کم موجووہ حالات میں) یقینا دشوار ہے، کیکن پرامن طور پرحقوق کی بات آج کے مروج قوانین کی روسے بالکل جائز ہے، للبذاان کے ثقافتی اور فہ بی شخص کی بات کی جودنیا میں ایک سے شدہ اور تسلیم شدہ اصول ہے۔

ان مسلم اقلیق کے مسائل بھی مختلف ہیں۔جواقلیتیں ماضی میں حکمران تھیں اور آج محکوم ہیں، جیسے ہندوستان اور فلپائن وغیرہ۔وہاں مسلمانوں کے خلاف عصبیت کا بردا طوفان ہے،وہاں ماضی کامحکوم آج کا حاکم ہے اور پچھلے ہزار سال کا بدلہ چکا رہا ہے۔اس کی نظر میں مسلمانوں کا وجوداس کی آ زادادرخودمخار حیثیت سلطنت کے لیے خطرہ ہے۔ یہ اقلیتیں تعداد میں بدی بدی ہیں لیکن ان کے مسائل بھی سب سے نمایاں ہیں، وہاں مسلمانوں کے ادارے جو صدیوں سے قائم تھے انہیں آج ملیامیٹ کیا جارہا ہے علی گڑھ سلم یو نیورٹی کا کردارتقسیم کے بعد ختم کرنا شروع کردیا گیا۔مسلمانوں کے چندے اورکوششوں سے بننے والے اس مسلم اوارے کے نام میں مسلم کا لفظ بھی گوارانہیں۔ • ۱۹۸ء میں جھے وہاں جانے کا اتفاق ہوا ،اس وقت وہاں کےمیڈیکل کالج میں سلمان طلب کی تعداد جالیس فیصداور ہندوؤں کی تعداد ساٹھ فیصد تھی اور بقیہ شعبوں میں ہندوؤں کی تعداد جالیس فصد تھی اور مسلمانوں کی تعداد ساٹھ فیصد تھی ۔لوگوں نے بتایا کہ بینبت تیزی کے ساتھ بدل رہی ہے اور ہندووں نے طے کیا ہے کہ طلب اور اساتذہ میں ہندوؤں کی تعدادزیادہ کردی جائے تا کہ اس کامسلم کردار آ بے سے آ پختم ہوجائے۔دارالعلوم د يو بند جوديني علوم كى بهت برى درس گاه تقى اس كوتباه و برباد كر ديا كيا به جامعه مليه كاتشخص اس طرح ختم کردیا گیا ہے کہ آج شاید د ہلی ہے باہر لوگوں کو بیمعلوم بھی نہیں کہ جامعہ ملیہ اسلامیہ کے نام سے کوئی ایبا دینی ادارہ بھی تھا، جومولا نامحم علی جوہر اور شیخ البند مولا نامحمود الحن جیسے بزرگوں نے قائم کیا تھا۔ دارالعلوم ندوۃ العلما میں پچھلے سال (۱۹۹۳ء کے ) نومبر میں بولیس کا حملہ ہوا۔اب وہاں کے حالات بھی خراب اور دیگر شعبے تباہ کیے جارہے ہیں۔ یہ پچھے بھارت ہی میں نہیں ہور ہا ہے، فلیائن وغیرہ میں یہی کچھ ہور ہا ہے۔ جہاں جہاں مسلم علاقوں پرغیرمسلموں کی حكرانى ہوگئ ہے وہاں سب سے يہلے مسلمانوں كے تعليى ادارے ايك ايك كر كے ختم كيے مجے ۔ان کی جگہ این ادارے قائم کیے گئے ،سلمان اساتذہ کی جگہ این اساتذہ رکھے مسلے ، مسلمانوں کی وین تعلیم ختم کر کے اپنا مسلک اور دین پڑھایا جانے لگاہے ،ان کے بارے میں مسلم امہ کواین ذمہ داری قبول کرنا پڑے گا۔

ان علاقوں میں مسلمانوں کے سیاسی حقوق بھی محفوظ نہیں ہیں۔ بھارتی حکومت کے دعوے کے مطابق ہندوستان میں مسلمانوں کی تعدادنو فیصد ہے۔ کیا وہاں ملازمتوں میں، انتخابی اداروں میں تعلیمی مراکز میں نوفیصد نمائندگی آنہیں حاصل ہے۔ حقیقت سیہ ہے کہ کسی بھی جگدان کی

نمائندگی نو فیصد تو کیا دو فیصد بھی نہیں۔اگر مسلمانوں کے اس دعوے کو درست تسلیم کیا جائے کہ وہ بھارت کی کل آبادی کا بچیس فیصد ہیں تو پھران کے حقوق کی اہمیت اور بھی بڑھ جاتی ہے۔ یہ پھر بھارت ہی میں نہیں ہور ہا۔فلپائن اور سابق بوگوسلا ویہ کی نو آزاد مملکتوں میں بھی یہی پچھے ہور ہا ہے۔ سوویت یونمین کی ریاستوں کا معاملہ بھی اس طرح کا ہے کہ مسلمانوں کوان کے سیاسی حقوق سے محروم رکھا جارہا ہے۔

پھر حقوق ہی نہیں بلکہ ان کے لی شخص کو تباہ کرنے کی کوشش کی جارہی ہے، سیکولرازم اورلاد ینیت پینی ایک معنوی وحدت اوریک جبتی کانعره نگایاجا تا ہے جس کااصل مقصد مسلمانوں کا الشخص ختم کرنا ہوتا ہے۔ ہندوستان کے آئین میں یہ بات موجود ہے کہ ہندوستان کی قومی وحدت کے لیے ضروری ہے کہ ایک مشتر کہول کوڈ تمام باشندگان ملک کے لیے مرتب کیا جائے، جس میں برسنل لا نه مهندوؤں کا الگ ہو،اور نه مسلمانوں کا،اور نه کسی اور گروہ کا۔ بھارت کا سابقیہ ر یکارڈیدیتا تا ہے کہ وہاں جو چیزمشترک مقاصد کے نام پرسامنے لائی جاتی ہے وہ خالص ہندوانہ انداز کی ہوتی ہے،اور توم وطن کے نام پرمسلمانوں کے سرتھو پی جاتی ہے۔ووسری طرف بیمی حقیقت ہے کہمسلمانوں کےعلاوہ وہاں کسی اور ند ہب کا پرسنل لاا تنامرتب بمضبوط اور منضبط ہے بی نہیں۔ بیسب کھ صرف مسلمانوں کے برسل لاکوختم کرنے کی ایک کوشش ہے۔ برسل لاکے خاتے کا بہ دستوری اعلان ایک تحفۂ آ زادی تھا جوآ زادی کےصرف دوسال بعد ہی مسلمانوں کو وے دیا گیا تھا۔ ڈاکٹر امپید کرنے لکھا تھا کہ مشتر کہ سول کوڈ اور برسل لا مرتب کیے جا کیں گے،اس لیے کہ خودان کی اپنی قوم میعنی اچھوتوں کا کوئی پرسٹل لا نہیں ہے،اور نہ ہی احجھوت اس کوکوئی اہمیت دیتے ہیں۔انگریزی دور میں بہت سے ہندوایسے تھے جوانگریزی عدالتوں میں اسيخ فيصل كرات تص-اى طرح برسل لاسكمون كابعى كونى نبيس تھا، عيسا ئيون كابھى الگ سے برسل لانہیں تھا۔ برسل لاصرف مسلمانوں کا ہے۔ دوسری طرف آپ دیکھیے کہ بھارت کا دستور دنیا کاواحددستور ہےجس میں گائے کے تحفظ کوریاست کی ذمہ داری قرار دیا گیا ہے۔ پچھلے سال مجھے انگلستان جانے کا اتفاق ہوا۔وہاں بی بی ہی کے ہندی پروگرام کے کارندوں نے ، جوخود بھی ہندو bestur

ہی تھے، میراانٹرویو کیااور کہا کہ آپ کے ہال بعض توا تین بڑے ہمل اور مضحکہ خیز ہیں۔ میں نے پوچھا: مثلاً کون ہے؟ کہا کہ مثلاً تو ہین رسالت کا قانون بڑا عجیب اور مضحکہ خیز ہے۔ میں نے فجواب دیا کہ آپ کے بھارت کے آئین میں گاؤ ما تا کا تحفظ اس سے بھی زیادہ ہمل اور مضحکہ خیز ، بلکہ خلاف احترام انسانیت ہے۔ اس نے جواب دیا کہ دراصل ہمارے ملک میں گائے کے شحفظ کا ایک خاص پس منظر ہے جس کی وجہ سے ایسا کرنا ضروری ہے۔ میں نے کہا: اس سے زیادہ خاص پس منظر تو ہین رسالت کا ہے۔ خلاصہ کلام یہ ہے کہا ہے تشخص کو مسلط کرنا ریاست کے خاص پس منظر تو ہین رسالت کا ہے۔ خلاصہ کلام یہ ہے کہا ہے تشخص کو مسلط کرنا ریاست کے وسائل سے جمہوریت کے نام پر! اور کروڑوں انسانوں کو ان کی آزادی سے محروم کر دینا سیکولرازم کے نام پر! بیا تنابر افتذ ہے جس سے نمٹنا اپنے تشخص اور وقار کی خاطر مسلمانوں کی فیام دراری ہے۔

پھر پرسل لا ہے انکار صرف بھارت ہی کا فتہ نہیں ہے، بلکہ دنیا کے ہر ملک میں ساری مغربیت، مساوات اور آزادی کے نعروں کے باوجود دور جدید کی لادینی سیاست شخصی معاملات میں مسلمانوں کاحق تسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں ہے۔ سکھوں، ہندوؤں اور عیسا سکوں کا ساراحق تسلیم کرتے ہیں اور بہت می مراعات ان کو حاصل ہیں، لیکن کسی مسلمان کے شخصی قانون اور پرسل لاکوتسلیم کرنا ناممکن ہے۔ کسی مسلمان کو اس کی اجازت نہیں کہ وہ اپنی روایات کے مطابق اپنا خاندان بنائے اور چلائے ۔ یہاں تک کہ اگر دو پچیاں سر پرسکارف اوڑھ لیتی ہیں تو پور ایور پ بچر جاتا ہے۔ فرانس کے ایک گاؤں میں دوسلمان بچیاں سر پرسکارف اوڑھتی ہیں لیکن آئیس اس کی اجازت نہیں دی جاتی ہوجا تا ہے۔

مسلم تارکین وطن جوسلم اقلیتوں کی دوسری قتم سے تعلق رکھتے ہیں ان کو بھی بہت سے مسائل درپیش ہیں جن کوطل کرنے ہیں مسلم مما لک کے لوگ ان کی مدد کر سکتے ہیں۔ ان میں سب سے بڑا اور سب سے اہم مسئلہ ان کے بچوں اور آئندہ نسلوں کی دینی تعلیم اور اسلامی تربیت کا ہوتا ہے۔ یہاں سے جا کر یورپ یا امریکا میں بسنے والے مسلمانوں میں سے بہت کم ہدنھیب ایسے ہوتے ہیں جوابی نوجوان اولا د بالخصوص جوان بیٹیوں کو وہاں کے رنگ میں رنگاد کھ کرخوش ہوتے

press.cor

ہیں، ورندا کثریت کی خواہش (کوشش نہیں، خواہش) کبی ہوتی ہے کہ ان کی اولا وکی نہ کسی صد تک مشرقی انداز پر کار بندر ہے۔ لیکن ہیش تر مقامات پر اس کا کوئی مناسب اور موثر بندو بست نہیں ہوتا۔ کہیں وسائل کی کی رکا و بندی ہی ہے اور کہیں آپ کے اختلافات۔ پھر مغربی ممالک کے مطابق وی نظیم کا ایسا کوئی مختر نصاب بھی دستیاب نہیں ہے جس کو بچ دو سمائل اور ماحول کے مطابق وی نظیم کا ایسا کوئی مختر نصاب بھی دستیاب نہیں ہے جس کو بچ دو تین سال میں پڑھ کر ضروری وی نی تعلیم حاصل کرلیں۔ مزید برآس اسائذہ کی عدم دستیابی اس سے بھی بڑا مسللہ ہے۔ اس کا حل بعض حضرات نے اپنے اپنے وطن سے اپنے روایتی علا کو درآ مد کر کے نکالا ۔ لیکن مسلم ممالک کے روایتی انداز کے علما کی افادیت وہاں بڑی محدود ہوتی ہے۔ عوماوہ نوجوان نسل کو جواکثر ویش تر مغربی ماحول ہی کی پیداوار ہوتی ہے متاثر کرنے میں کا میاب نہیں رہنے ۔ اور یوں ان کا دائرہ اثر جلد ہی سمنے سمنے مسلم ممالک سے آنے والے ناخواندہ یا کم خواندہ مزدور طبقے تک محدود ہوجا تا ہے۔ اس کا دوسراحل بعض جگہ سے نکالا گیا کہ جدید تعلیم یافتہ اصحاب مزدور طبقے تک محدود ہوجا تا ہے۔ اس کا دوسراحل بعض جگہ سے نکالاگیا کہ جدید تعلیم یافتہ اصحاب میں سے ہی بعض حضرات نے فارغ اوقات میں پھوادھ کچرا مطالعہ کر کے ای سے کام چلایا۔ یہ میں سے بی بعض حضرات نے فارغ اوقات میں پھوادھ کچرا مطالعہ کر کے ای سے کام چلایا۔ یہ طریق کار بھی مور و ن نہیں ہے۔

اس اہم مسئے کو حل کرنے کے لیے مسلم ممالک کوا سے علاقوں کے لیے افراد کاراور مواد

تیار کرنے کے لیے تعلیم اور طباعتی اوارے قائم کرنا چاہیں ۔ یہ اوارے خود مسلم ممالک میں بھی

قائم ہو سکتے ہیں اور باہر بھی جہاں جہاں بوے برے مسلم افلیتوں کی دیٹی تعلیم اور اسلام

ایٹ سرکاری وسائل ہے ایک ایک ہی اوارہ قائم کردیتو مسلم افلیتوں کی دیٹی تعلیم اور اسلام

تربیت کے لیے افراد کاراور مواد تعلیم تیار کرنے والے چون اوارے وجود میں آسکتے ہیں۔ اس
معاطے میں ترکی کے تجربے نے فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے (بلکسین لیا جا سکتا ہے) جہاں ریاستی

سیکولرازم کے باوجود سالہاسال سے و بینیات کا سرکاری اوارہ میرون ملک بسے والے ترکوں کی

دین تعلیم وتربیت کے لیے کام کررہا ہے۔

ان تارکین وطن کا دوسراا ہم مسئلہ رہ ہے کہ ان میں سے بہت بڑی تعداد اپنے سابقہ مذہبی ،علا قائی ،لسانی ، ثقافتی اور فرقہ ورانہ تعصبات بھی اپنے ساتھ لے کرآتی ہے اور یوں پوری دنیائے اسلام میں مختلف طور پر پائے جانے والے تعصبات وہاں جاکر سیجا جمع ہوجاتے ہیں۔ گویا کہاں جو تعصبات چون جگہ کھیلے ہوئے سے وہ سب وہاں ایک جگہ جمع ہوگئے۔ ان سے مزید اختلا فات اور غلط فہمیاں جنم لیتی ہیں۔ اگر یہاں دیو بنداور بر یلی کے جھڑ ہے جھے تو وہ امر ایکا اور برطانیہ میں بھی پہنے گئے۔ دیو بنداور بر یلی تو یہاں رہ گئے ، ان کے پر جوش عقیدت مندوں کا جوش موانیہ گئے۔ میں نے خود آکسفورڈ کی ایک مجد میں ایک نیم خواندہ پاکستانی امام صاحب کو (جو عالی کئی گیا۔ میں نے خود آکسفورڈ کی ایک مجد میں ایک نیم خواندہ پاکستانی امام صاحب کو (جو عالی کئی و یہاتی پس منظر سے تعلق رکھنے عالیا کی و یہاتی پس منظر سے تعلق رکھنے تھے) پنجابی میں نوراور بٹر کے مسئلے پر بڑے جارحانہ لیجے میں گفتگو کرتے سا ، سام معین میں چندا گر برنومسلم، پھی مشرق بعید کے ممالک سے تعلق رکھنے والے مسلمان اور ایک پاکستانی (جن کے بارے میں بعد میں معلوم ہوا کہ انہی کے اصرار پر ان امام صاحب کا تقر رہوا ہے) شامل تھے۔ اگر پہلامسئلہ تعلیم وتر بیت کا حل ہوجائے تو یہ بھی بالآخر خود ہی حل ہوجائے گا۔ مغرب میں رہنے والے مسلمانوں کو چا ہے کہ اپنی دینی راہنمائی کو اپنی می دندگی کا ایک لازمی تقاضا اور ضرورت بجھتے ہوئے اس کا انتظام کریں کہ ان کے لیے مناسب اور معقول تعداد میں دین تعاضا اور ضرورت بجھتے ہوئے اس کا انتظام کریں کہ ان کے لیے مناسب اور معقول تعداد میں دین تعاضا اور ضرورت بھتے والے افراد فراہم ہوئے رہیں۔

ایک اوراہم مسئلہ جو مسلمان تارکین وطن ہر جگہ پیدا کرتے ہیں وہ یہ ہے کہ ہر شخص
اپ مسئلہ جو مسلمان تارکین وطن ہر جگہ پیدا کرتے ہیں وہ یہ ہے کہ ہر شخص
تک دین کے بارے میں کہیں سے سنایا پڑھا ہوتا ہے (غلط یاضچ) اس کو کلم کی معراج قرار دے کر
فق سے صاور کرنا شروع کر دیتا ہے۔ اس سے دو سری بہت ی قباحتوں کے ساتھ ایک بری قباحت
یہ پیدا ہوجاتی ہے کہ ہر علاقے کے یہ مفتی صاحبان اپنے مقامی مسلم رواجات کو اسلام کے منصوص
احکام کا درجہ وے کر دوسروں سے زبروتی منوانے کی کوشش کرتے ہیں۔ وین کا با قاعدہ علم نہ
ہونے کی وجہ سے ان کے لیے اسلام کے آفاتی اور دائی اصولوں ، منصوص احکام ، اجتہادی آرا، کی
علاقے کے مقامی رواج اور ثقافتی روایات میں فرق کرنا ممکن نہیں ہوتا۔ اس کم علمی اور کم فہی سے
غیرضروری کشاکش پیدا ہوتی ہے اور بالا خرمقامی مسلم آبادی اپنے سابقہ علاقوں کے حوالے
غیرضروری کشاکش پیدا ہوتی ہے اور بالا خرمقامی مسلم آبادی اپنے سابقہ علاقوں کے حوالے
سے تقسیم ہوجاتی ہے۔ یورپ کئی بڑے بڑے شہروں میں آپ کورکوں ، مصریوں ، پاکتانیوں ،

بنگالیوں وغیرہ کی معجدیں الگ الگ ملیں گی ۔ان کا پس منظرعام طور پریمبی ہوتا ہے۔

مسلم تاركين وطن كان مسائل ك علاوه كي مسائل اي بين جوان ك اور مقا مى نومسلم آبادى ك درميان مشترك بين - جبال جبال صرف نومسلم آبادي اي نومسلم ومسائل بيائ جات بين - بوت د كاور افسوس كى بات يہ كه مسلم اكثر يت ہو وہال بھى بي مسائل بيائ جات بين - بوت د كاور افسوس كى بات يہ كه مسلم مما لك سے جانے والے تاركين وطن نے نه صرف ان مسائل كومل كرنے ميں مدونييں كى، بلكه ان ميں سے كئى مسائل خودا نہى كے پيدا كردہ بين ۔

نومسلموں کاسب سے بڑااورفوری مسلمیہ ہوتا ہے کہ اسلام قبول کرتے ہی بیش تر صورتوں میں ان کی خاندانی زندگی اور عائلی روابطافوراً ختم ہوجاتے ہیں۔بالخصوص خواتین نومسلم تو فورًا ہی بےسہارا اورا کثر صورتوں میں بےگھر ہوجاتی ہیں بعض اوقات زیادہ متعصب اور متشد د والدين نوجوان اولا وكوگر سے نكل جانے پر مجبور كردية بيں۔اب يدنوسلم يا نومسلم كهال جائے؟ کہاں پناہ لے؟ کس سے مدوجا ہے؟ ان سوالات کا کسی کے پاس کوئی جواب نہیں ہے۔ نو مسلم خواتین کا معاملہ اور بھی نازک اور تھمبیر ہوتا ہے، بہت سے آوارہ اور غیر ومدوارمسلمان نو جوان اس صورت حال ہے کھیلتے ہیں اور بے گناہ اور مظلوم خوا تین کی مصیبت کا استحصال کرتے ۔ ہیں اوران کومزیدمصائب اور ذمہ داریوں میں مبتلا کر کے خود غائب ہوجاتے ہیں۔اس مسئلے سے تنشخ کا ایک حل سی مجھ میں آتا ہے کہ دنیا بھر کے مسلمانوں کی زکوۃ کا ایک حصر (مثلاً آٹھواں حصہ) اس مقصد کے لیے وقف کر کے ایک فنڈ مقرر کر دیا جائے جو ضرورت مند نومسلموں کو این یاؤں پر کھڑا ہونے کے لیے مناسب مالی امداد فراہم کرے۔اس طرح ایک بڑی رقم ہرسال اس کام کے لیے فراہم ہوسکتی ہے۔ مثلُ امریکا ہی کی مثال کیجے۔ وہاں تقریبًا ساٹھ لا کھ مسلمان آباد ہیں۔اگران میں ایک چوتھائی لینی چدرہ لا کھ بھی زكوة اداكريں (اگر چدامريكامين زكوة اداكرنے والوں کی تعداداس سے زیادہ ہونا جاہے)اوران میں سے مرفخص سال میں صرف ایک ہزار ڈالر اى زكوة اواكرية سالاند فيرهارب والرزكوة كى مديس آنا جائي يا مي ملك ميس عام طور دومری مدات کے تحت زکو ق کے مستحقین نسبتاً تم ہول ہے،اس لیے دہاں اس مدمیں آٹھویں

ھے کے بجائے زیادہ بھی مختص کیا جاسکتا ہے۔ یہی حال دوسر نے خوش حال مغربی ممالک کا ہوگا۔ یہ پھرا گر دولت مند سلم ممالک کی زکو ہ کا شار بھی کیا جائے اور اس کا آٹھواں حصتہ ہی اس غرض کے لیختص ہوتو بید سئلہ بڑی آسانی سے حل ہوسکتا ہے۔

نومسلموں کا ایک اور بردا بلکہ شاید پہلے سے بھی زیادہ تھمبیر مسلہ، پیدائشی مسلمانوں کی طرف سے ان کو قبول کرنے میں تا مل اور ان کے تحفظ کا مسئلہ ہے۔ اس معالم میں بڑے بڑے داعیان اسلام اور کارکنان دین کمزور اور لچر تاویلات کاسهارالیتے نظر آتے ہیں۔ ہماری زبانوں پراسلامی مساوات اوراخوت کے خوش نما جملے ہروفت نکل پڑنے کے لیے تیار ہے ہیں، کیکن ان یرعمل درآ مد کی میزان میں ہماردار یکا رڈ بہت بلکا ہے۔غیرسلم ممالک میں جومسلمان باہر ہے آ کر آباد ہوئے ہیں بالخصوص وہ جوقد یم تہذیبی پس منظر رکھنے والےمسلم ممالک سے گئے ہیں وہ کسی نومسلم کواینے خاندان میں شامل کرنے کو ہرگز تیارنہیں ہوتے۔ پورپ اور امریکا میں روزانہ سيكروں خواتين اسلام قبول كرتى ہيں ليكن ان كو كتے مسلم خاندانوں نے باعزت مقام ديا ہے۔ مغرلی اثرات اور تجدد پسندی کی وجہ سے ہمارے ہاں تعدد از واج کونا گوار چیز سمجھا جانے لگاہے۔ بعض جدیدمسلمان مفتفین نے بھی نصوص کی ایسی تعبیرات کردی ہیں جن کا مقصد تعدداز واج کی اجازت کونا گزیراستثنائی حالات تک محدووکردیا گیا ہے۔اگراس نقط نظر کو مان بھی لیا جائے تو بھی بیصورت حال بلاشبه ناگزیراستنائی حالات ہی میں شار ہوگی جہاں ہزاروں مسلمان خوا تین ایے سابق غیرمسلم شو ہروں ہے کٹ گئیں اورمسلمان گھرانے اپنی تجدد پسندی کی وجہ ہے ان کو دوسری بیوی کی حیثیت سے آنے نہیں دینا جاہتے۔اب یا تو وہ پریشانی کے عالم میں ادھرادھر پھریں یا بعض *صورتوں میں مرب*د ہو جائیں ،جبیا کہ ہزاروں داقعات میں ہواہے۔

نومسلموں کا صرف یمی ایک مسئلہ نہیں، بلکہ ان کو تارکین وطن کی طرف سے دوسر سے
بہت سے نطی تعصّبات کا بھی شکار ہونا پڑتا ہے۔ عرب غیر عربوں کو کم ترسیحتے ہیں۔ ترک غیر ترکوں
سے نہیں طتے۔ پاکستان اور شالی ہندوستان کے مسلمان، بنگالیوں اور جنوبی ہند کے لوگوں سے
برابری سے نہیں پیش آتے۔ پھران میں سے ہرایک اپنی مقامی ثقافت کو ہی اصل اسلامی ثقافت

قراردے کرائی کودوسروں سے منوانے پرمھر دہتا ہے۔ان لوگوں میں شادی بیاہ بھی آپیں ہی میں ہوتا ہے۔ جو خاندان بچاس بچاس سال سے مغربی ممالک ،آسٹریلیا، جنوبی افریقا، ویسٹ انڈین وغیرہ میں آباد ہیں وہ اپنی اولا د کے لیے داماداور بہوئیں اپنے گاؤں سے بی درآ مدکرتے ہیں۔
اس سے چاہے اولا دکو آگے چل کر نباہ کے مسائل پیدا ہوں لیکن مھری ماں باپ اپنی بٹی کو ترک سے اور ترک ماں باپ اپنی بٹی کو ترک سے اور ترک ماں باپ اپنی بٹی کو ترک سے اور ترک ماں باپ اپنی بٹی کو ترک سے اور ترک ماں باپ اپنی بٹی کو ترک اور ترک ماں باپ اپنی بٹی کو معری لڑی سے شادی کی آسانی سے اجازت نہیں دیں گے۔

آبادی کی نفر توں اور مقاطعے کا سامنا بھی کرتا ہے۔ وہ غریب دونوں طرف سے دھتاکا را جاتا ہے۔ میں انگلتان میں ایک ایسے صاحب علم ، تقوی شعار اور تلص نوسلم نو جوان سے ملا جو سالہا سال سے کسی قدیم مسلم غاندان میں شادی کرنے کا خواہاں تھا، لیکن بار بار کوشش کے سالہا سال سے کسی قدیم مسلم غاندان میں شادی کرنے کا خواہاں تھا، لیکن بار بار کوشش کے باوجود اس کو اس میں کا میا بی نہ ہو سی تھی ۔اس معاسلے میں ہمارے ملائشیا کے بھائیوں اور بہنوں کاریکار ڈسب سے بہتر ہے۔

نومسلموں کا ایک اور مسلمان کی دین تعلیم کا ہوتا ہے۔ یہ زیادہ پیچیدہ اس لیے ہوجاتا ہے کہ نومسلموں میں ہر عمر، ہرسطے اور ہر تعلیمی پس منظر کے لوگ شامل ہوتے ہیں۔ ان سب کے لیے کوئی ایک نصاب یا پروگرام نہ کائی ہوتا ہے اور نہ موزوں ۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ غیر مسلموں کی مختلف ضرورتوں اور حالتوں کو سامنے رکھ کرالگ الگ ایسے کورس تیار کیے جائیں جو مختلف دورا ہے کے ہوں اور ان کی تدوین اس طرح ہو کہ کتابوں کے ساتھ ساتھ سمعی اور بھری مواد سے بھی اس میں کام لیا گیا ہو۔ یہ بہت آسان اور کم خرچ کام ہے۔ صرف ذرا توجہ محت اور مختلیم کی ضرورت ہے۔

بیمسلم اقلیتوں کے چندعمومی مسائل ومشکلات کا ایک سرسری تذکرہ تھا۔ ذیلی اور خمنی مسائل جوان کے علاوہ ہیں وہ بے شار ہیں، جن کواس مخضر گفتگو میں بیان کرنا وشوار ہے۔ تاہم اس سلسلہ خطبات کے عمومی موضوع کی مناسبت سے زیادہ اہم بات سے ہے کہ سلم اقلیتوں کی وینی ذمہ داریاں کیا ہیں؟ اسلام ان سے کس چیز کا مطالبہ کرتا ہے؟ کیا ان کے فرائض بعیدے دہی ہیں جو

ا کثریق مما لک کے مسلمانوں کے ہیں؟ ان سوالات کا تفصیلی جواب تو بڑی مبسوط گفتگو کا متقاضی ہے جس کی یہاں گنجائش نہیں ہے، تاہم چند بنیا دی اوراصولی با تیں عرض کرتا ہوں:

ہماری فقبی کتابیں جس زیانے ہیں مرتب ہوئیں وہ ساراز باند سلمانوں کے دورعودی کا زمانہ تھا۔ان دنوں نہ سلم اقلیتوں کو وہ مسائل در پیش سے جوآج بیں اور نہ اتنی بڑی تعداد ہیں مسلمان ستقل طور پر فیر سلم ممالک (دارالحرب و فیرہ) ہیں آباد سے ۔اس لیے فقہ کی بیش ترکتب کے مصنفین کے بیش نظر عوما دارالاسلام ہی کے مسلمان اور ان کے مسائل ہی ہوتے ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فقہ کی کتابوں ہیں دارالحرب ہیں مستقل طور آباد مسلمانوں کے مسائل و معاملات کے بارے ہیں الگ سے کوئی بحث نہیں ملتی۔ بلکہ انہی عام بحثوں کے دوران ہی فقہائے کرام ضمنا جہاں جہاں جہاں ضرورت محسوں کرتے ہیں دارالحرب کے مسلمانوں کے احکام بھی بیان کرتے جاتے ہیں۔ اب چونکہ دارالحرب یا دارالعہد (جو حیثیت بھی ان ممالک کی قرار دی جاتے) ہیں مستقل طور پر بسنے دالے مسلمان کل مسلم آبادی کا کم وہیش چالیس فیصد ہیں اس لیے ضرورت اس امر کی طور پر بسنے دالے مسلمان کل مسلم آبادی کا کم وہیش چالیس فیصد ہیں اس لیے ضرورت اس امر کی ہے کہ خاص ان سے متعلق احکام کو جس کرکے الگ سے مرتب کردیا جائے۔

مسلم اقلیتوں کی دینی ذمدداریوں اور فرائف کفامیہ کے بارے بیس کی وجوہ سے پھیے الجھنیں بھی پیدا ہوگئ ہیں۔ ماضی قریب میں دنیائے اسلام میں بہت ی طاقت وردین تحریکات الجمریں، جن کا مقصود اپنے اپنے ممالک کو اسلامی ریاسیں بناتا اور وہاں اسلامی قوانین نافذ کرانا اور شریعت کے احکام کی بنیاد پر اقتصادی، مالی اقصورات کے بموجب نظام تعلیم کی تشکیل نو کرانا اور شریعت کے احکام کی بنیاد پر اقتصادی، مالی اور تجارتی اداروں کی تنظیم کے لیے کام کرنا تھا۔ ان تحریکوں نے جن میں عرب ونیا کی الاخوان المسلمون اور حزب التحریر اور برصغیر کی جماعت اسلامی نمایاں تھیں۔ ان موضوعات پر بڑا وسیع اور وقع لٹریچ تیار کیا۔ اس لٹریچ کے عمومی مخاطبین مسلم ممالک کے موضوعات پر بڑا وسیع اور وقع لٹریچ تیار کیا۔ اس لٹریچ کے عمومی مخاطبین مسلم ممالک کے نوجوان ، وہاں کا تعلیم یا فقہ طبقہ اور محکر ال گروہ تھے۔ اس میں بعض تحریریں خالص مقامی سیاست کا رنگ لیے ہوئے تھیں جن کا مقصد نو جوانوں اور کارکوں کو آ مادہ عمل بنانا تھا۔ اس سلسلے میں سید

idpress.com

قطب شہید گی شہرہ آفاق کتاب المعالم فی الطویق کوبطور مثال پیش کیا جاسکتا ہے۔ لیکن جب انہی کتابوں کے انگریزی اور فرانسی تراجم غیر مسلم ممالک میں آباد پر جوش مسلمان نوجوانوں کو دیے گئے تو اس سے ان کے ذہنوں میں ان کی دینی و مددار بول کی بابت خاص المجھنیں پیدا ہونے لگیس سید قطب شہید ممری نوجوانوں کو حکومت مصر کے خلاف کھڑا ہوجائے اور بردور باز ووہاں اسلامی انقلاب برپاکردیئے کی دعوت دیئے میں ممکن ہے تی بجانب قراردیے جائیں جن بجانب قراردی کے حاص جاسکیں اور بین فیصد سے زیادہ ہیں وہوت جنوبی افریقا کے مسلم نوجوانوں کو جونی کو تعداد وہاں کی کل آبادی میں دو تین فیصد سے زیادہ ہیں۔ دی جائے گئو کیا ہوگا۔ یا تو نوجوان اس پرواقعی مل کرنے کے میں دو تین فیصد سے زیادہ ہیں۔ دی جائے گئو کیا ہوگا۔ یا تو نوجوان اس پرواقعی مل کرنے کے گا۔ اور کے انہوں کے دجود ہی کوئتم کیے جانے کا ممکن ذریعہ بنے گا۔ اور کے انہوں کے دبود ہی گوئتم کے جانے کا ممکن ذریعہ بنے کی اس کی طاحیتیں زندگی ہمر (یا جوانی بھر) کے لئے بنتیجا ورغیر ضروری محنت میں کھپ کردہ جا کیں گ۔ اس کی صلاحیتیں زندگی ہمر (یا جوانی بھر) کے لئے بنتیجا ورغیر ضروری محنت میں کھپ کردہ جا کیں گ۔ ان گرارشات کا یہ مطلب قطعان نہیں کہ ان دین تی تریکات نے جوادب بیدا کیا ہو وہ مسلم اقلیت کے لئے غیر مفید ہے۔ اس کی افادیت سے انکار کرنا حقائق کا انکار کرنے کے مترادف

مسلم اقلیت کے لیے غیرمفید ہے۔اس کی افادیت سے انکار کرنا حقائق کا انکار کرنے کے مترادف ہے۔ گزارش صرف اس قدر ہے کہ اس اوب میں اگر کوئی چیز خالص مقامی یا سیاسی نوعیت کی ہو اس کی نشر واشاعت اس کے مناسب مخاطبین میں ہی کرنا چاہیے۔اس لیے کہ ظاہر ہے اسلامی انقلاب (اگراس اصطلاح کے استعمال پراصرار کیا جائے) مسلم آفلیتوں کی ضوی فی دمدواری ہے اور ندان کے لیے سیاسی طور پر بیمکن ہے کہ وہ کسی غیر مسلم ملک کے قائم شدہ نظام کو بدل کروہاں اسلامی حکومت قائم کر دیں۔اللہ تعالی کی شریعت نے یہ ذمہ داری دارالاسلام کے باشندوں پر عائم کری ہے، غیر مسلم ماحول میں بسنے والے مسلمانوں پر عائم نیس کی۔

میں ابھی بہت سی مسلم اقلیتی آبادیوں کی مثال دے چکا ہوں جوعہد نبوی اورعہد خلفائے راشدین میں موجودتھیں۔ فتح سے قبل مکہ میں ،حضرت ابوبصیر کے ہم راہی،حبشہ کے مسلمان، تھانداور مجرکی بستیاں اس کی نمایاں مثالیں ہیں۔لیکن ان میں سے کسی کو بھی رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم نے ان احکام کا مکلف نہیں تظہرایا جن پر عمل درآ مد کے لیے ریاست کا وجود کے مروری ہے۔ لیکن یہاں مدینہ منورہ میں آپ نے ایسے تمام احکام پر بلا استثناعمل فرمایا اور دوسروں ہے بھی کرایا۔ یہاں قطع ید، رجم، جلد (کوڑے لگاٹا) اور قصاص کی سزائیں وی گئیں اور ان کا نفاذ بھی کیا گیا۔ لیکن حبشہ یا مکہ مرمہ میں رہنے والے سلمانوں کو بھی یہ پیغام نہیں بھیجا کہ تم بھی ان سزاؤں کے نفاذ کا اپنے اپنے علاقوں میں بندو بست کرو۔ ای طرح خلفائے راشدین کے دور میں تھانہ معر، سری لئکا اور اندلس میں تھی منی مسلم آبادیوں کو بھی بھی ان امور کا مکلف قرار نہیں دیا گیا، البتہ ان کے لیے نماز، روزہ، زکوق، جج، نکاح، طلاق، وراشت، وصیت، حجاب، حلال وحرام کے دیگرا حکام کی مملل یا بندی ہمیشہ ضروری قراروی گئی۔

اگر آ ب کے ذہن میں وہ گزارشات تازہ ہوں جومیں نے پہلے روز اسلامی قانون کے ایک عمومی تعارف کے شمن میں کی تھیں تو آپ کو یا دہوگا کہ میں نے عرض کیا تھا کہ فقد اسلامی کو آ ٹھ برے بڑے شعبوں میں تقتیم کیا جا سکتا ہے، یعنی عبادات، مناکات، معاملات، المحظوو الاباحة،الاحكام السلطانيه جنايات،ادب القاضي،سير-ان مين سے اول الذكر جيار شعبے وہ ہیں جو ہرمسلمان پرشخصی طور پر، ہروقت اور ہرجگہ واجب التعمیل ہیں۔ یعنی ان چارشعبوں کے احکام کا دائرہ کارشخص (پرش) ہے۔اس کے برعکس آخرالذکر چارشعبوں کے احکام برعمل در آمد کے لیے سیاس افتد اراور حکومت کی ضرورت ہے۔ جہاں مسلمانوں کوسیاس افتد ارحاصل ہو گا دہاں ان شعبوں کے احکام برعمل درآ مد ہوگا۔ورندمسلمان ان برعمل درآ مد کے مکلّف نہ ہوں گے۔اس سے بیہ ہرگز نہ سمجھا جائے کہ شریعت کے بیا حکام نعوذ باللہ معطل ہوجا کیں گے،اس لیے كه شريعت كاكوئي تحكم بھى بھى معطل نہيں ہوسكتا۔ بلكه اس سے مراد صرف اس قدر ہے كه ان احكام یمل درآ مدی ضروری شرائط میں سے حکومت اسلامی کا وجود بھی ہے۔ جہال سیشرط پائی جائے گ بداحكام واجب التعميل مول كاورجهال بيشرط نه يائي جائے گى وہال بداحكام واجب التعميل نه مول گے۔ بالکل ای طرح جس طرح رمضان کا روزہ رکھنے کے لیے رمضان کا مہینہ ہونا شرط ہے۔اگر کوئی مخص شوال کے مہینے میں مسلمان ہواور شعبان کے مہینے میں انتقال کر جائے تو یہ کہنا درست نہ ہوگا کہ اس کے لیے روزہ کی فرضیت معطل ہوگئ تھی۔ بلکہ یہ کہا جائے گا کہ روزے سے ا وجوب کی شرط ( بعنی وجودرمضان ) موجود نہتی اس لیے روزے اس پر فرض ہی نہیں ہوئے۔ ای طرح اگر سی فحض کے پاس زندگی مجر بقدر نصاب مال نہ ہوتو اس پر زندگی مجرز کو قفرض نہ ہو گی کیکن بی کہنا درست نہ ہوگا کہ اس کے لیے زکو قاکی فرضیت معطل ہوگئ ہے۔

ای طرح مو خرالذ کرچار شعبوں کے احکام کی بنیادی شرط دارالاسلام ادرامام ( اسلامی حکومت ) کا وجود ہے۔ اگر بیشرط پائی جائے گی تو ان احکام پڑھل درآ مد ہوگا ، ور نہ نہیں۔ بالفاظ دیگر ان احکام کا دائر ہ کا دعلا قائی ہے۔ جب تک کوئی فخص دارالاسلام کی صدود سے باہر رہے گا اس پر ان احکام کا اجرانہیں ہوگا ۔ لیکن جب وہ دارالاسلام کی صدود میں داخل ہوجائے گا تو بیا حکام اس پر منطبق ہونا شروع ہوجا کیں جب وہ دارالاسلام کی صدود میں داخل ہوجائے گا تو بیا حکام اس کی کہ کے ذہن میں بینے بالہ وکہ اقلیتی مسلمانوں کا بیز ض ہونا چا ہے کہ وہ ان علا قائی نوعیت کے احکام کے نفاذ کے اسباب اور ماحول کو پیدا کرنے کا کوشش کریں ، تاکہ شریعت کے ان احکام پر ان کوئل کرنے کا موقع ملے لیکن بید خیال ایک ب

کہ بہت ہو ہے کہ کیارسول اللہ علیہ وہلم نے بھی حضرت جعفر طیار " یا کسی اور صحابی کو جہت ہو ہی کہ بیاں ہو ہے کہ کیارسول اللہ علیہ وہل کے میں ہو ہے کہ کیارسول اللہ علیہ وہاں حکومت پر قبضہ کرنے کی کوشش کروتا کہ تہمیں شریعت کے فلال فلال احکام پڑھل درآ مدکا موقع لیے ۔ کیا خیرالقرون میں بھی بھی کسی صحابی، تابعی، تیج تابعی، فقیہ یا جہتد نے ان متعدد سلم افلیتوں کواکسایا کہ جب تک تم اپنے اپنے علاقوں میں حکومت کی باگ در اپنے ہاتھ میں نہیں لو محتم شریعت کے بہت سے احکام پڑھل نہ کر سکنے کی وجہ سے گناہ گار ہو گے۔ بعد کے ادوار میں بھی بلنے اسلام کے لیے صوفیائے کرام اور بزرگان دین کے غیر مسلم علاقوں کے ۔ بعد کے ادوار میں بھی بلنے اسلام کے لیے صوفیائے کرام اور بزرگان دین کے غیر مسلم علاقوں میں اسلامی میں جاکر بینے کی بہت میں مثالی میں ہے کہ ہو کہ متاثر ہوکروہ اپنے اپنے علاقوں میں اسلامی اپنے نومسلم مخاطبین کو ایک کوئی تلقین نہیں کی جس سے متاثر ہوکروہ اپنے اپنے علاقوں میں اسلامی میں دری نہیں ہے اور نہ شریعت نے کہ کہ مسلمان کواس کا مکلف کیا ہے کہ وہ زکو قادا کرنے کی خاطر

پہلے دولت اکھی کر کے صاحب نصاب ہے اور پھرز کو ۃ اوا کرے۔فرضیت زکوۃ کا ہمیشہ بھی مفہوم سمجھا گیا کہ اگر کمی شخص کے پاس بقدرنصاب پس اندوختہ ہوتو وہ زکوۃ ادا کرے ورنہ خیر۔ یا مثار وراثت کے احکام پر عمل کرنے کا بیہ مقتضا کسی نے نہیں سمجھا کہ کوشش کر کے مرنے ہے تبل مثلاً وراثت کے احکام پر عمل کرنے کا موقع ملے۔ ہرذی فہم آ دی نے اس دولت جمع کر جاو تا کہ اولا دکووراثت کے احکام پر عمل کرنے کا موقع ملے۔ ہرذی فہم آ دی نے اس کا مفہوم بہی سمجھا کہ اگر مرنے والا کچھ دولت چھوڑ کر مربے تو اس کو احکام وراثت کے مطابق تقسیم کر دیا جائے۔ اورا گر مرنے والا کچھ نہ چھوڑ ہے تو خیر فقہی احکام پر عمل در آ مدکر کے ان ضروری تقاضوں کو اگر مسلم اقلیات میں دعوت و تبلیغ کا کام کرنے والے حضرات پیش نظر رکھیں تو بہت سی غیرضروری الجھوں سے پر جوش مسلمان نو جو انوں کو مخفوظ رکھ سکتے ہیں۔

ندکورہ بالا چارشعوں (عبادات، مناکات، معاملات، العظرو الاباحة) میں سے عبادات کے احکام پڑمل درآ مد میں موما کوئی بڑی دشواری پیش نہیں آتی نماز، روزہ، زکو ۃ اور جج کے احکام پڑمل کرنے کے لیے محض ایمان اور ذرا پختہ توت ارادی کی ضرورت ہوتی ہے۔ یوں ممل خدکرنے والے مسلم ممالک اور اسلامی ماحول میں بھی بڑاروں بہانے تراش لیخ ہیں۔ زیادہ مشکلات بقیہ تین شعبوں یعنی مناکات، معاملات اور العظرو الا باحد میں پیش آتی ہیں۔ آج دنیا کے بیش ترممالک میں سیکولراور مشتر کہ کوڈ نافذ ہے، جس کی روے مسلمانوں کو بھی شخص تو انین میں اس کی پابندی کرنا پڑتی ہے۔ ان کوڈوں کے بہت سے احکام شریعت کے نقاضوں سے کراتے ہیں۔ ان حالات میں کیا کیا جائے اور کیسے شریعت کے احکام پڑمل کی راہ نکائی جائے؟ یہ واقعی ہیں۔ انکے مشکل موال ہے۔ لیکن آکٹر و بیش ترخودان تو انین کے اندرا یے راستے ہیں جن کے ذریعے شریعت پڑمل درآ مدکی صور تیں نکل آتی ہیں۔

مثال کے طور پر اسلام کا قانون وراثت کسی بھی غیر مسلم ملک میں (دوایک کے استثنا کے ساتھ) قانون وراثت ہے جو جگہ جگہ کے ساتھ ) قانونی طور پر نافذ العمل نہیں ہے۔ ہر ملک کا اپنا ہی قانون وراثت ہے قرآن پاک کی نصوص سے فکرا تا ہے لیکن اس کے ساتھ ہی تقریباً ہر ملک کے قانون وراثت نے مرنے والے کوئی دیا ہے کہ وہ اپنی جا کداد کی تقسیم کے بارے میں جو چاہے وصیت کرے، اس

wordpress.co

وصیت بر قانون کے ذریع عمل درآ مد کیا جائے گا۔ چنانچدلوگ کوں اور بلیوں تک کے لیے وصیتیں کرجاتے ہیں۔اب اگر کوئی شخص شریعت کے احکام وراثت پرعمل کرنا چاہے تو وہ وصیت کر سکتا ہے کہ اس کی جا کداد فلال فلال کے درمیان فلال فلال شرح سے تقسیم کر دی جائے اور وہ وصیت میں تمام شرعی وار ثوں کے نام اور حصوں کی نشان دہی کردے۔

ልነሮ

اس طرح کی بالواسط صورتیں بہت ہی ہوسکتی ہیں جومتعلقہ قوانین کود کھے کراوران کے ماہرین کےمشورے سے نکالی جاستی ہیں۔ لیکن ان مسائل کامستقل حل بیہ ہے کہ کم از کم بری بروی مسلم اقلیتیں این ایے ممالک کی حکومتوں سے یہ بات منوائیں کروہ ان کوایے ایے شخصی تو انین برعمل درآید کی آزادی دیں۔ بیآزادی انگریزی دور میں ہندوستان کےمسلمانوں اور ہنددؤں کو حاصل رہی ہےاوراب بھی کسی نہ کسی حد تک (اگر چید نگڑے لو لے انداز ہی میں سہی ) جمارت میں مسلمانوں کوحاصل ہاور جنوبی افریقا کے نئے آئین میں مسلمانوں کودیے کاوعدہ کیا گیا ہے۔ معاملات اور الحفطرو الاباحة كے احكام يرعمل درآ مديس بھي مشكلات پيدا ہوتي ہیں، کیکن منا کات کی نسبت ذرا کم \_اس میں ایک گنجائش تو یہ ہوتی ہے کہ خریداری اور کاروبار كرنے كے ليےسارابازاركهلا باورآ بكبيل سے بھى لين دين كر سكتے ہيں۔وقت صرف سودى لین دین میں ہوتی ہے جس سے تھوڑی ہی ہمت اور قربانی کر کے بچا جاسکتا ہے۔رہی کاروبار اور لین دین کی دیگر ناجائز صورتیں (مثلًا تمار ، غرر وغیرہ)ان سے اول تو بر مخص کو واسط نہیں پر تا، دوسرےان امور سے داسطہ جن معاملات میں پڑتا ہے (تجارت وغیرہ میں) تو ان میں انسان کے سامنے خاصا وسیع میدان ہوتا ہے اور کی متبادل موجود ہوتے ہیں۔اس طرح کے معاملات میں خلاف شرع چیزوں ہے بچنے کے لیے صرف اراد ہے اور علم کی ضرورت ہوتی ہے۔ ارادہ غیر شرى امور سے بیخے كااور علم شريعت كا\_ يمي حال كھانے يينے ،لباس ، پرده اور ذبيحہ وغيره كاحكام کا ہے۔جولوگ ان امور میں شریعت کے احکام پر واقعی عمل کرنا جا ہتے ہیں۔ان کوکوئی دفت مجھی پیش نہیں آتی۔ ہمت کا سوال یہاں بھی ہے۔

شریعت کے ان چاروں شعبوں برعمل کرنے کے لیے دین تعلیم اور اسلای تشخص کا

تحفظ ناگزیر ہے۔ جب تک ان تمام علاقوں میں جہاں جہاں مسلمان آباد ہیں لازی اور ضروری دين تعليم كابندوبست نبيس ہوگا ،اسلام كى كسى بھى تعليم برغمل نہيں كيا جاسكتا۔اس معالم يس زياد ہ ا ہمیت مسلمان بچوں کی دین تعلیم کی ہے۔اگر چداب اسلامی سکول اور سنڈ سے سکولوں کارواج بڑھ ر ہا ہے کیکن ضرورت کے مطابق ابھی تک دین تعلیم کا بندو بست نہیں ہوسکا ہے۔ابتدائی تعلیم کے بعد پھراعلیٰ دین تعلیم کے لیے دارالعلوم تخصص کے اداروں ادراسلامی یو نیورسٹیوں کی ضرورت ہے۔ جہاں جہاں مسلمانوں کی تعداد زیادہ ہے (مثلًا امریکا اور فرانس میں ) وہاں اعلیٰ وین تعلیم کے اداروں کی ضرورت دن بدن شدید سے شدیدتر ہوتی جارہی ہے۔مسلمانوں کے معاشرے کے لیے ماہرین شریعت کی ضرورت اتن ہی بنیاوی ہے جتنی کسی انسانی معاشرے کے لیے طبیبوں یا مهندسین کی ۔اگر آپ علی تعلیم یا فته اور مناسب اور معتدل نقط نظر رکھنے والے اہل علم کی فراہمی کا با قاعده اورمستقل بندوبست نہیں کریں گے تو کم تعلیم یافتہ اور بے علم موقع پرست ہی اس خلا کو پورا کریں گےاوروین اور دنیاوونوں کی پریشانی کاباعث بنیں گے۔ یہ بات مسلم حکومتیں جتنا جلد سمجھ لیں ان کے لیے بہتر ہے۔انہوں نے سیکولرازم کے میمنی سمجھ رکھے ہیں اور جدت پسدی کا میہ تقاضا مجھ رکھا ہے کہ ریاست اعلیٰ دین تعلیم کا کوئی سرکاری بندوبست نہ کرے۔اس کا نتیجہ ریکل رہا ے کہ بے علم اور جاہل لوگ موقع کوخالی دکھ کردنی قیاوت کے مناصب پر قبضہ کررہے ہیں اور لوگوں کے دین وایمان سے کھیل رہے ہیں۔اس کا ایک ہی حل ہے،اگر ہرمسلم ملک اعلیٰ دین تعلیم کا ایک ایک ہی معیاری ادارہ قائم کردے اور غیرمسلم مما لک میں اعلیٰ دی تعلیم کے لیے ایک ایک اعلى اسلامي تعليمات كاكالج قائم كردية وين تعليم كي ضرورتين كافي حدتك بوري بوعتي بين -غیرمسلم ماحول میں رہنے والےمسلمانوں میں سے بہت سے پر جوش حضرات ایک بڑی عجیب وغریب غلط بنی کا شکار رہتے ہیں۔ان کا خیال ہے کہ یہ دارالحرب ہے اور چونکہ دارالحرب میں حرب کا لفظ آیا ہے، البذایبال جاری حیثیت ایک متحارب فریق کی ہے۔اس غلط تصور ہے ان کے ذہن میں نا گفتہ بقتم کی غلط فہمیاں جنم لیتی ہیں۔ وہ سیجھنے لگتے ہیں کہ یہاں ہم

اس پورے نظام سے دشنی کرنے آئے ہیں اور پورا نظام جازا وشمن ہے۔ان میں سے بعض

Mess.co

حفزات وہاں کے مسلمانوں کو انتخابات میں ووٹ کے استعال سے منع کرتے ہیں، بلکہ خود امتخاب میں کسی مسلمان کے حصہ لینے کو طاغوت کی مدد کرنے کے مترادف قرار دیتے ہیں اوراس طرح نسخی مسلم آبادی کوایک نئے خلفشار سے دو چار کردیتے ہیں۔ بیسب غلط فہمیاں اس تعلق کی نوعیت کو نہ بچھنے سے پیدا ہوتی ہیں جوان کے ادروہاں کے نظام کے مابین پایاجا تا ہے۔

ظاہر ہات ہے کہ جب کوئی سلمان ویزائے کرکسی غیر سلم ملک میں (مثلًا چین) جاتا ہے تو اس کی حیثیت وہاں ایک محارب دشمن کی نہیں بلکہ ایک ستامن (امان لے کر جانے والے پرامن غیر ملکی) کی ہوتی ہے ، دہ وہاں اس وعدے پر گیا ہے کہ وہاں کے قانون کی پابندی کرے گا، وہاں کے نظام کا احترام کرے گا۔ یہ ایک معاہدہ ہے جو فریقین کے درمیان ہوا ہے اوراؤ فُو ابالْعُقُو دِ (المائدة ۱۵:۱) کے منصوص قرآنی تھم کے تحت اس کو اس معاہدے کا احترام کرنا چاہیے۔ مزید برآں اسلام کا بین الاقوای قانون جو تن سلم محارب کو دیتا ہے وہی حق غیر سلم محارب کو بیا ہے۔ مثال کے طور پرجس طرح ایک مسلمان فوج دشمن کے مقبوضہ سامان کی جائز مالک جھی جاتی مالک قرار پاتی ہے، اس طرح دشمن فوج بھی مسلمانوں کے مقبوضہ مال کی جائز مالک ہو جاتے ہا لک قرار پاتی ہے، اس طرح دفوں ایک دوسرے کے مقبوضہ مال کی جائز مالک ہو جاتے ہیں۔ اب اگر ایک مسلمان و برنا ہے کرچین جاتا ہے اور وہاں اس کو محارب کی حیثیت سے ان کے بیس ۔ اب اگر ایک مسلمان و برنا ہے کرچین جاتا ہے اور وہاں اس کو محارب کی حیثیت سے ان کے بیس ۔ اب اگر ایک مسلمان و برنا ہے کرچین جاتا ہے اور وہاں اس کو محارب کی حیثیت سے ان کے برسلم چینی کو بھی حاصل ہونا چا ہے کہ وہ آپ فیشام اور قانون کو تو زنے کا حق ہوتو پھر بہی حق ایک غیر مسلم چینی کو بھی حاصل ہونا چا ہے کہ وہ آپ کے ہاں آگر آپ کے قانون اور نظام کو تو ڈے۔ خاہر ہے کہ اس سے ہمارے یہ پر جوش مسلمان و رست بھی اتفاق نہیں کر ہیں گے۔

یہاں پھر ہمیں حبشہ کے مہاجر صحابہ کے طرزعمل سے راہنمائی ملتی ہے جوا کیک مختلف ماحول اور نظام میں پناہ لیننے کے لیے گئے۔انہوں نے وہاں کے نظام اور قانون کی پوری پابندی کی ،اگر کسی نے ان برظلم بھی کیا تو انہوں نے جواب میں ظلم نہیں کیا بلکہ کسی نہ کسی طرح اپنے کواس فتنے سے الگ رکھا، جائز کا موں میں وہاں کی حکومت سے تعاون کیا،اس کوجائز اور قانونی حکومت سے تعاون کیا،اس کوجائز اور قانونی حکومت سے تعاون کیا،اس کے کہ بدرویدا در طرزعمل ایک جائز اور قانونی حکومت کے ساتھ ہی ہوسکتا تھا۔ کم از

مسلم اقلیت جدیدلاد نی ریاستول شیمی الماللی الماللی مسلم اقلیت جدیدلاد نی ریاستول شیمی الماللی الماللی الماللی کم ایک موقع برایسا بھی ہوا کہ حبشہ کی حکومت کو کسی تیسر نے فریق سے جنگ کرنا پڑی اور حکومت نے مسلمانوں سے ساتھ دینے کی توقع کی مسلمانوں نے آپس میں مشورہ کرکے طے کیا کہ چونکہ بيحكومت اس جُمَّر بيس حق يرب اس ليجمين اس كاساتهدينا جا ہيے۔ چنانچ صحابہ كرام كى یہ جماعت حضرت عبدالرحمٰن بن عوف "اور حضرت جعفر طیار "جیسے کبار صحابہ کی سرکر دگی میں معر کے میں شریک ہوئی اور بہا دری کے جو ہر دکھائے۔

> قرآن پاک اورسنت کے احکام نے اس بات کوبھی واضح کر دیا کہ غیرمسلم مما لک میں بسے والےمسلمان اپنے اپنے علاقوں کے نظام کی پابندی تو کریں لیکن دو بنیا دی شرطوں کو بہر حال ملحوظ رکھیں ۔ان دوشرطوں سے استثنا کسی صورت بھی ممکن نہیں ہے۔ پہلی شرط تو بیہ ہے کہ شریعت کے کسی منصوص حکم کی خلاف ورزی نہ کریں ۔ مثال کے طور پراگر کسی ملک کے قوانین ملازمت میں میہ وکہ تمام ملاز مین علی الصباح سب سے پہلے فلال بت کے آ مے مراسم عبودیت بجالا کیں گے تو الیا کرناکس حال میں بھی جائز نہ ہوگا۔ یامٹل کس ملک میں تغلیمی ادارے میں داخلے کے لیے جوان لؤكيوں كے ليے كى ايسے لباس يا ايسى سرگرميوں ميں حصه لينے كى شرط ہو جو شرعاً جا زنہيں ہیں، تو ایسی شرائط کی بنیاد پر وہاں داخلہ لینا جائز نہ ہوگا۔ بیاسلام کے قانون،اصول قانون اور دستوراساي سب كي اولين دفعه به كه لاطاعة لمحلوق في معصية الخالق. ( 1 )كه خالق کا ئتات کی نافر مانی کر کے کسی اور کی فر ماں بر داری نہیں کی جائے گی۔ دوسری اسامی شرط یہ ہے کہ اقلیتی مسلمان دارالاسلام کے خلاف کسی سازش یا عسکری جدو جہد میں فریق نہ بنیں،اور کسی اليي سرگرى ميں حصه نه ليس جس كا مقصد دارالاسلام يا اس كى كسى رياست ياعمومًا مسلما نوں كوكوئي نقصان پہنچانا ہو۔احادیث میں اس طرح کی حرکت کرنے والوں کے لیے بردی وعید آئی ہے۔

اقلیتی مسلمانوں کو جو کسی غیرمسلم ماحول میں رہتے ہوں ایک اور فقہی سوال ہے واسطہ یرتا ہے،ادر وہ سوال ہے مسلم ریاستوں اور دارالاسلام سے ان کے روابط کا دائرہ کار اور تعلق کی نوعیت ۔بعض پر جوش اور خوش فہم مسلمان اس تعلق کی نوعیت کو نہ تھنے کی وجہ ہے مسلم اقلیتوں ہے

اں کی تخ ت صفح نمبر ۳۹۷ پر گزر چکی ہے۔

ا بے طرز عمل کی توقع کرنے لگتے ہیں جوخود وہ بھی اختیار نہیں کر سکتے۔ طاہر بات ہے کہ وہ سلم ریاست کے نہیں ایک غیرمسلم ریاست کے شہری ہیں،اس لیے ان سے وہ تو قعات کرنا جواپی ریاست کے ایک شہری سے کی جاتی ہیں، غلط بات ہے۔ قرآن مجیدنے اس معالمے کو بالکل صاف کر دیا ہے۔ سورہ انفال میں صاف اور واضح مدایت موجود ہے کہ جولوگ دارالحرب کے شہری بیں ان براسلای ریاست کوکوئی ولایت حاصل نہیں ۔ یعنی ریاست اسلامی کوان پر وہ اختیار حاصل نہیں ہوگا جواس کواپے شہریوں پر حاصل ہوتا ہے اور پھر ظاہر ہے ان کے وہ حقوق وفر اکف بھی نہ ہوں مے جواسلامی ریاست کے شہر یوں کو حاصل ہیں۔اس (عدم ولایت کے) اصول کے تحت وہ اسلامی عدالتوں کے دائر ہ اختیار ہے باہر ہوں گے۔اسلامی ریاست کی عدالتیں ان کے مقدمات ک ساعت نہیں کریں گی ، تا دفتیکہ وہ معاملہ اسلامی ریاست کی حدود میں پیش ندآییا ہو، یا فریقین میں ے کوئی ایک اسلامی ریاست کا شہری نہ ہو۔ امام محد بن حسن شیبائی نے کتاب السیر الکبیر میں اورامام شافع " نے کتاب الام میں اس سلے پرخاصی تفصیل سے بحثیں کی ہیں۔اس خاص سلے میں احناف اور غیر احناف کے درمیان بڑی طویل اور دلچسپ بحثیں رہی ہیں۔ نقبائے احناف کے نزديك دارالاسلام سے با بروتوع پذير بونے والے صدود كر جرائم مي دارالاسلام كى عدالتوں ميں مقد مات نہیں چلائے جائیں گے۔اگر کوئی شخص دار الحرب میں شراب پی کردار الاسلام میں آتے تو اس برسزائے حدجاری نہ ہوگی۔ای طرح اگر کوئی فخص دارالاسلام ہے باہر چوری کا ارتکاب کرکے دارالاسلام میں داخل ہوتو اس رقطع بدکی سزا جاری نہیں ہوگی۔ان مثالوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ وارالاسلام سے باہررہنے والے مسلمانوں اور اسلای ریاست کے تعلقات کی نوعیت دینی اخوت ادر ثقافتی رشتوں کی حد تک ہے۔اسلامی ریاست ان کے جان و مال کے تحفظ یاان کے التزامات کو پوراکرنے کی ذمددارنیس ہے۔امام محد نے اپنی کتاب السیو الکبیو میں اس رِ تفصیل سے بحث کی ہے کہ اگر دارالاسلام کا ایک عام آ دی بھی دشمن کی فوج کو امان دے دے تو اس کی پابندی پوری اسلام فوج كوكرناجا بي-اس لي كرحديث عن آياب :يسعى بذ متهم أدناهم. (1) ليكن

ا۔ اس کی تخ تی صفحہ۳۳۵ پر گزر چک ہے۔

اگردارالحرب کا کوئی مسلمان دارالحرب ہی کی فوج یا اس کے سی سپاہی کوامان دے دی تو وہ آنائی تا بل قبول شہوگی۔

آگرکوئی شخص دارالحرب میں دہاں کی حکومت ہے اجازت لے کر داخل ہوا ہوتو اس کو وہاں کی حکومت ہے اجازت لے کر داخل ہوا ہوتو اس کو وہاں کی کے جان و مال ،سرکاری جا کداد ،کسی کی عزت و آ ہر و ،غرض کسی چیز کو بھی نقصان پہنچانے کی اجازت نہیں ہے۔ اگر کوئی شخص وہاں ہے کوئی چیز غلط طریقے ہے لے آئے تو وہ گناہ گار ہوگا اور مسلمانوں کو سے ہدایت ہے کہ دہ چیز اگر وہ شخص فروخت بھی کرنا چا ہے تو اس سے نہ خریدیں ۔ سے احکام تو دارالحرب کے بارے میں جی جس ہے مسلمان حالت جنگ میں ہوں۔ اس سے انداز ہ کیا جاسکتا ہے کہ دارالعہد یا دارالموادعہ کے بارے میں کہ جن کے ساتھ پر امن تعلقات قائم جیں کیا احکام ہوں گے۔

دارالحرب یا دارالحبد وغیرہ میں بسنے والے مسلمان اسلامی ریاست کی عسکری طور پر مدکر نے کے پابند ہیں۔ اور نداسلامی ریاست ان کی عسکری مدد کرنے کی پابند ہے، اگر کوئی معاہدہ اس میں رکاوٹ ہو۔ معاہدہ نہ ہونے کی صورت میں بھی اسلامی ریاست صرف ان معاہدہ اس میں رکاوٹ ہو۔ معاہدہ نہ ہونے کی صورت میں بھی اسلامی ریاست صرف ان معاملات میں ان کی مدد کے لیے مداخلت کر سکتی ہے جہاں ان کو ایٹ دین پر عمل کرنے کی آزادی دین سے سے انکار کیا جاتا ہو یا بطور مسلمان ان کا وجود وہاں مشکل بنا دیا گیا ہو کی اور مقصد مثلاً مادی اور اقتصادی مفادات کے لیے مداخلت اور عسکری کا رروائی کی طور پر بھی جائز نہیں۔

اس گفتگو کوئم کرنے ہے قبل اب میں مختم طور پر بیر عن کرناچا ہتا ہوں کہ آج موجودہ حالات میں ہم اور ہماری سلم حکوشیں سلم اقلیتوں کے لیے کیا کر سکتے ہیں؟ میں پہلے بھی سلم اقلیتوں کے لیے کیا کر سکتے ہیں؟ میں پہلے بھی سلم اقلیتوں کی اہمیت کی طرف کئی اشارے کر چکا ہوں جن کا مقصد بیہ ہے کہ ہمارے ارباب حکومت بہ شہمییں کہ اگروہ سلم اقلیتوں کی مدرکر ہیں تو وہ کوئی خیرات یا بحض اجروثو اب آخرت کا کام کررہ ہوں گے بلکہ اس مدویس سلم ممالک کے اپنے بھی بے شار فوائد ہیں۔ ذراا یک بار پھران خالص دنیاوی ، سیاسی اور اقتصادی مفادات کوذ بمن میں تازہ کرلیں جوسلم اقلیتوں کی مدرکر نے ہے آپ حاصل ہوں گے ۔ سلم اقلیتوں میں بعض ایسی اہم اقلیتیں شامل ہیں جوتعلیم ، سائنس اور

idpress.co

فیکنالوجی میں پوری دنیائے اسلام سے آگے ہیں۔ پورپ ،امریکا اور روس میں ہزاروں ماہرین، ڈاکٹر، انجیسٹر اورسائنس دان مسلمان ہیں جن کی مہارتیں اور تجربے دنیائے اسلام کے استعال میں آ سے ہیں۔ تاریخ اسلام کی اکثر فاتح اور مارش تو میں جنہوں نے کتنی ہی برانی سلطنتیں گرا کمیں اور کتنی نئی سلطنتیں گرا کمیں اور کتنی نئی سلطنتیں بنا کمیں آج محکومی کی زندگی گزار نے پر مجبور ہیں۔ روبیلے بمنگول، قاز ق (روس میں آباد)، تا تاری، قازان، ترکستانی (کاشغری) اور کرداس کی نمایاں مثالیں مثالیں ہیں۔ یہ فاتحانہ مزاج رکھنے والے سلمان کیا پہر نہیں کر سکتے مسلم اقلیتوں میں کئی مقامات پر تیزی سے اضافہ ہورہا ہے۔ جلد ہی بیدا ہے اپنے ملکوں میں اہم سیاسی کردار اوا کمنی مقامات پر تیزی سے اضافہ ہورہا ہے۔ جلد ہی بیدا ہے اپنے ملکوں میں اہم مثالیں کریں گی۔ امریکا ، بھارت ، مشرقی یورپ اور جنونی امریکا کا شال مشرقی حصہ اس کی اہم مثالیں ہیں۔ مسلمان اقلیتیں گئی ایسے ممالک میں اچھی حیثیت رکھتی ہیں جو حکمت عملی کے نقط نظر سے اہم مثالیں محل وقوع رکھتے ہیں۔ پھر سب سے بڑھ کر یہ کہ ان مسلمانوں کا مفاد اور ستقبل دنیائے اسلام کے مفاد اور ستقبل سے ہم آ ہنگ ہے : دعوت وتبلیغ میں ، افلاتی ساکھ میں اور سائنس اور میکنالوجی سے مفاد اور ستقبل سے ہم آ ہنگ ہے : دعوت وتبلیغ میں ، افلاتی ساکھ میں اور سائنس اور میکنالوجی سے کام لینے میں۔

ان حالات میں مسلم مما لک، اسلامی اداروں اور دینی تظیموں سب کا یہ فرض ہے کہ اسپنے اپنے علاقے کے قریب آباد مسلم اقلیتوں پر توجہ دیں۔ ان کی اخلاقی مدد کریں، ان کے فقافتی تعلیمی، اور (حالات اجازت دیں تو) سائی مسائل کے بارے میں آ واز اٹھا کیں۔ اپنے نعلیمی اداروں میں ان کے لیے وظا کف مختص کریں، ان کے تعلیمی اداروں کو مالی مدد دیں ، ان کے منہمی اور دینی اداروں کی سر پرمتی کریں، ان کو یہ یقین دلا کیں کہ ہم ان کی فلاح و بہبود سے واقعی دلچیں رکھتے ہیں۔ ادرسب سے بڑھ کریے کہ ان اقلیتوں کے لیے خاص طور پر اپنے ذرائع واقعی دینی پروگرام نشر کریں اور کم از کم ان اقلیتوں کی صد تک اپنے اسلامی کردار کو نمایاں کریں۔

اس معالمے میں جن مسلم ممالک پر زیادہ ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں وہ یا تو وہ ممالک ہیں جن کے پڑوس میں بڑی بڑی غیرمسلم اقلیتیں آباد ہیں، جیسے یا کستان، انڈونیشیا، ترکی، سوڈان، بنگلہ دیش، الجزائر اور مراکش۔ اور یا وہ ممالک ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے مالی وسائل سے مالا مال فرمایا ہے، جیسے برونائی، ملائشیا، سعودی عرب، کویت ،امارات اور لیبیا۔ ان سب ممالک کو، اگر ممکن ہوتوا کی کنسور شیم بنا کر او آئی سی کے ذریعے، ورنہ براہ راست ہی بیکام کرنا چاہئیں۔

وآخردعوانا أن الحمد للهرب العالمين

## حصيهوالات

سوال:

اگر کی شخص تک اس دور میں دعوت دین نہیں پینی اوروہ ای حالت کفر میں مرگیا تو اس کے بارے میں کیا تھم ہوگا۔ نیز رید کہ اس بارے میں ہم کتنے مجرم ہول گے؟ جواب:

آخرت میں اس کامعاملہ کیا ہوگا؟ اس سلسے میں بی کہا جاسکتا ہے کہ بیا اللہ اور بندے كابابهى معامله ب\_اسليل من حتى طور يربم بجونبين كهد سكة ليكن قرآن ياك كى ياشار آیات سے سی ثابت ہوتا ہے کہ اگر امت محدید کے لوگوں نے دین اسلام کی تبلیغ دوسروں تک پنچانے میں جست تمام کروی ہوتو روز قیامت ان سے باز برس ہوگی،ورنہ نہیں۔اس سلیل میں معقد مین علمانے اس پر جو کچھ کھا ہے اس سے پتا چلتا ہے کہ عالب اکثریت علماکی اس بات ک قائل ہے كوتوحيد برايمان لانے كے ليے كى خارجى دعوت كى ضرورت نہيں۔اس ليے كوتوحيد انسان کےاندرایک فطری جذبہ ہے۔ پھراس کے شواہد کا نئات میں اس قدر نمایاں ہیں کہ توحید پر ایمان کا جذب انسان کے اندر سے خود بخود پیدا ہونا جا ہے۔اس کے ضمیر کوخوداس کی گوائی دیتا چاہیے۔اس سے آ گےرسالت پرایمان،رسول الله صلی الله علیه وسلم کی نبوت پراور قرآن یاک پر المان، بداشیاالی میں جن پرامان کے لیے اتمام جمت ضروری ہادراتمام جمت کے لیے دعوت وتین ضروری ہے۔قرآن یاک کی آیات ہے بتا چاتا ہے کہ قیامت کے روز جب سوال وجواب ہوں گے تو ہر نی اپنی امت کے بارے یس کے گا کہاس نے دعوت دین دے دی تھی۔ان کی امت البنة اس سلسلے میں اتکاری ہوگی \_رسول الله صلی الله عليه وسلم نے بھی اپنی امت تک دين کی دعوت بینجائی ہے۔خطبہ ججة الوداع میں آپ نے اس بات کا امت سے تین بارا قرار کرایا کہ آپ نے دعوت پہنچادی ہے،ادرامت نے تین مرتبات کیم کیا۔اس پرآپ نے تین مرتباللہ تعالی کو گواہ

بنایا کہ اے اللہ! میں نے اپنا کام کر دیا ہے۔اس کے بعد آپ نے امت کو تھم فر مایا، فلکسلغ الشاهد الغائب( ا )،اب اس امت کے لوگوں پر درجہ بدرجہ پیفرض ہوگیا۔اس لیے کہ امت کو تھم دے دیا گیا کہ جوموجود ہیں وہ غیر موجودلوگوں تک بید عوت پنچادیں۔ سوال:

داڑھی کے بارے میں آج کل بحث کرنا بھی ایک فیشن بن گیا ہے کہ داڑھی آئی ہونا چاہیے اوراتی نہیں ہونا چاہیے۔اس بارے میں ارشاد فرما کیں۔

میری ناتس رائے میں واڑھی رکھنا سنت مؤکدہ ہے۔آپ نے فود بھی واڑھی رکھنا سنت مؤکدہ ہے۔آپ نے فود بھی واڑھی کے سائز رکھی ،آپ کے صحابہ نے بھی رکھی اور آپ نے واڑھی رکھنے کا بھم بھی فر مایا۔ واڑھی کے سائز کے بارے میں کوئی واضح طور پر بھم نہیں ملانہ ہوائے اس کے کہ آپ نے فر مایا: قصو اللشو ادب و اعفوا اللحی (۲) ، کہ موٹیس کوو کا ور داڑھی بڑھاؤ۔ لیکن اس کا کوئی متعین سائز آپ نے مقرر نہیں کیا۔ تا ہم صحیح روایات سے آ نجناب صلی الله علیہ وسلم کی لحیہ مبارکہ کا جوسائز معلوم ہوتا ہے دہ ایک مشت یا اس سے بھی ذائد کا ہے، مثل آپ صحابی بیان کرتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم جب نماز کی امت کراتے تو تلاوت فرماتے ہوئے واڑھی مبارک کندھوں کے اوپر سے ہلتی ہوئی نظر آتی تھی۔ اس سے اس کے گھنے ہونے کا اندازہ ہوتا ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ہر چھوٹی سے چھوٹی بات میں پیروی ، صحابہ تا کا طرہ امتیاز تھا۔ صحابہ برمعا ملے میں میر سے رسول کی پابندی کا انتہائی خیال رکھتے تھے۔ معز سے عبدالله بن عمر اس صحابہ سے متاز تھے۔ ان کی کوشش ہوتی تھی کہ ہرکام عین ای طرح کریں جس

ا صحيح بحارى: كتاب العلم، باب قول النبي رب مبلغ أوعى من صامع 1: 12. كتاب الحج: باب خطبة أيام منى ٢: ٢٢٠ صحيح مسلم: كتاب القسامة والمحاربين والقصاص... باب تغليظ الدماء والأعراض والأموال ١٣٠٥:٣

٢\_ مسند إمام أحمد، مسند أبي هريرة٢: ٣٥٤

طرح رسول الله صلی الله علیه و ملم نے کیا تھا۔ جی کہ سفر جی پر جاتے ہوئے بھی آپ ای راہتے سے جاتے سے جس راہتے ہے رسول الله صلی الله علیہ وسلم تشریف لے گئے تھے، اور ای راہتے سے واپس آتے جس راہتے ہوں الله صلی علیہ وسلم نے واپسی فر مائی تھی۔ واڑھی کے معاطم میں حضرت عبدالله بن عمر کا عمل بیر تھا کہ زائد از کیک مشت وہ گؤادیا کرتے تھے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ حضور علیہ السلام کی عادت مبارکہ بھی بہی تھی۔ اس لیے بہی سائز افضل اور پہند بیرہ ہے، تاہم واڑھی اس سے کم و بیش بھی ہو تھی ہے۔ ریکوئی اصول دین کا مسکنہیں کہ اس پر کفر واسلام کا مدار ہو۔ سوال نے جی سلطے میں بعض لوگوں کا طریقہ یہ بن گیا ہے کہ وہ یہاں سے عمرے کے لیے سوال نے جی اور پھر و ہاں جھپ کر رہتے ہیں اور مزدوری کرکے دولت کماتے ہیں اور پھر حج کے لیے جاتے ہیں اور پھر و ہاں جھپ کر رہتے ہیں اور مزدوری کرکے دولت کماتے ہیں اور پھر حج کے لیے اور پھر آتے ہیں ، کیا ایسا کرنا جائز ہے؟

جواب:

دولت کمانا جائز ہے۔ اس میں کوئی چیز حرام نہیں لیکن عمرے کی نیت سے جانا اور وہاں غیر قانونی طور پر تفہر نا درست نہیں ہے، اس لیے کہ عمرے پر جاتے ہوئے اس سلیلے میں جن کا غذات پر دستخط کرائے جاتے ہیں ان میں جانے والے سے اس بات کا وعدہ بھی لیا جاتا ہے کہ وہ عمرے کے سلیلے میں تمام تو انمین وقت کی پابندی کرے گا، البذا ان تو انمین کی پابندی ہم پر ضروری ہو وہ عمرے کے سلیلے میں تمام تو انمین وقت کی پابندی کرے گا، البذا ان تو انمین کی پابندی ہم پر ضروری ہو افل، سب جائز ہوں گے اور اسی طرح وہاں رہ کر رزق طال جو کمایا وہ بھی جائز ہوگا۔ اس کی مثال یوں سب جائز ہوں گے اور اسی طرح وہاں رہ کر رزق طال جو کمایا وہ بھی جائز ہوں گا۔ اس کی مثال یوں سے سفر کیا، مثل چوری کی نیت سے سفر کیا اور دور ان سفر وہ نمین پڑھی جائز ہوں گی۔ اس دور ان ہوٹل میں نمازیں پڑھتار ہاتو اس سفر میں پڑھی جائز ہوگا۔ سفر کا نا جائز ہونا اس بات کی دلیل نمین کہ اس سفر کے دور ان کی گئی عبادات یا جائز ہوگا۔ سفر کا نا جائز ہوگئے ہیں۔ سنری کہ اس سفر کے دور ان کی گئی عبادات یا جائز معاملات بھی نا جائز ہوگئے ہیں۔ سوال:

ڈاکٹر صاحب!ایک ہی ملک میں مساجد کے قبلے کے بارے میں اختلاف کوآج کے

دور میں کیونکرحل کیا جاسکتاہے؟

جواب:

قبلے کا مسلدا بیانہیں ہے جو کہ حل طلب نہ ہو۔اس کا حکم یہ ہے کہ قریب ترین رخ ہے اس ست کواختیار کرلیا جائے جس پر کعبہ واقع ہے۔قرآن پاک میں اس سلسلے میں جواحکام آئے بين اورسنت رسول صلى الله عليه وسلم مين اس سلسلے ميں جو وضاحتيں ملتى بين ان كوسا ہے ركھ كر فقتها نے قبلے کے تعین میں میں اصول قائم کیے ہیں:ایک قبلہ اس مخص کا ہے جومبحد حرام کے اندر موجود ے۔ایک قبلہ اس شخص کا ہے جو مکہ مکر مہ کے قرب وجوار میں موجود ہے۔ایک قبلہ اس شخص کا ہے جود نیا میں کسی بھی جگه موجود ہے۔ جو خض مجدحرام میں موجود ہے اس کا قبلہ بیہ ہے کہ کعبة الله عین اس کے سامنے موجود ہو۔ اگراس کی ناک کی سیدھ کسی اور طرف ہے تو اس کا رخ قبلے سے ہٹا ہواسمجما جائے گا۔ جو خص مکہ مرمہ میں ہاس کے لیے مجدحرام قبلہ ہے،اگراس کی ناک کی سیدھ میں مجدحرام آ جاتی ہے تو اس کی نماز درست ہوجائے گی ،اس کے لیے بالکل کعیے کی سیدھ ضروری نہیں۔جو شخص دنیا کے کسی بھی جھے میں رہتا ہے اس کے لیے فقہائے اسلام نے کہا ہے کہ جہاں وہ کھڑا ہے اگر وہاں سے اس کے سامنے سے دائیں بائیں ایک لائن کھینے دی جائے اور اس کے درمیان میں کہیں مکہ آجائے توبیقبلہ کی تعیین کے لیے کافی ہوگا۔ قرآن نے اس کے لیے ''شطر'' كالفظ استعال كيا بِ'فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطُرَه'' (البقرة ١٣٣:٢)نحوه كالفظ استعال نہیں کیاادر نہ ہی''إلیه'' کالفظ استعال کیا۔شطر کے معنی ہیں ککڑایا حصہ لیعنی عمومی رخ اس طرف ہونا جا ہے جس طرف قبلہ ہے۔ بیتو قبلے کا عام تھم ہے۔ جوعلاتے مکہ مکرمہ کے قریب آباد ہیں یا اس رخ پر قرب و جوار میں آباد ہیں ان کا قبلہ مجدحرام کی ست ہے۔لیکن جوعلاقے ایسے خطے پرواقع ہیں جیسے برازیل، جہال بیت اللّٰد کی ست دونوں طرف ثار ہوسکتی ہے تو ہیت اللّٰہ کے قریب ترین راستے سے قبلے کا تعین کیا جائے گا۔ besturdubooks. Wordpiess.com

besturdubooks.Worldpress.com

## ٳۺؘۘٵڔؾۜۘۿؙ

رجالر

CALLANDA PARA PRINCIPIA PROPERTO PROPERTO PROPERTO PARA PROPERTO PRISO P

الو بكر صديق : ۱۳۲۰،۳۳۳، ۲۲۷، ۲۳۹، ۲۸۳، ۲۸۵ ۳۳۷،۳۲۳،۲۸۵ الوبطير : ۲۲۸ الوبطير : ۵۱۰،۳۲۳،۳۹۳،۹۱۵ الوبطا (وزيرغارج بنو لي افريقا): ۲۱ الوبخدل : ۲۵،۲۹۲،۲۳۹،۳۵۹

ابوبكر باقلاني، قاضي: ۲۰۴۰

ابوداؤدٌ: ۳۲۹،۲۳۲،۹۲۳ ابوداؤدٌ: ۲۳۳،۲۳۲،۹۲۳

ايومذاف م ٢٥٠

(الف)

ابراهيم عليه السلام ، حضرت: ١٩٩،١٩٣،١٩٣٠،١٩٩،

111/11/

أَمْنِيُدكر: ٥٠٢

ابن الي طُيبَه (محدث): ٨٣

ابن بَطُوطه: ٢٦١

ابن کچرعسقلانی، (احمد بن علی)؛ ۱۵۸،۱۸

ابن تُؤم (على بن احمد): ٨٣

ابن سُغد: ۲۵۴

ابن عُمْر و بن عَمْبِئَةٌ : ١٣٣،٩٦

ابن قیمٌ ، (محمد بن الی بکر ): ۳۰۱،۲۰۹، ۳۰۱

این نجیم ، (شیخ زین الدین ): ۱۰۵

ابن بشامٌ: ۲۵۴

الداسحاق فزاری: ۱۶۱

ابوالعباس المبرد: ١٢٧

ابوسَلَمِيٌّ: ١٠٥٣

JULG WOOTH PESS, COM

بدرجاج: ۲۷۷ بش، حارج: ۹۹۹ بلاۋرى: ۵۷ الول : ۲۲٬۲۳۹ يايائے اعظم: ١٢١،٨٤ يال، سينث: ۲۷۳،۱۳ تسليمة نسرين: ۲۹،۴۵۱ يرگ اسٹال: ۱۹۲ يوپ نکولاس، جبارم: ۱۳۴۰ چینن: ۱۳۲،۱۳۵ ٹامس رو: ۲۹۱ ئىندن: سے ثمامة بن اثال: ۳۴۲  $(\dot{z}, \zeta, \dot{\zeta})$ حان آسٹن: ۱۳۱ حانكيه: ١١٦ جشینین: ۱۱۵،۳۷ جعفرصاوق": ۳۳ بَعُفِرُ طَمَّارُ ": ۵۱۲،۲۳۹،۲۴۸،۳۳ جمال الدين افغاني ": ٢٦١ جہاں گیر، مادشاہ ۲۹۰ جغ ۲۵۰ چندر گُنِت موریا: ۱۱۲ حاجى ايدادالله مهاجر كيَّ: ٣٥٢

حارث بن عُمُرُ : ۱۳۱

حاکم شهیدمر وزی: ۱۶۱

خُجَّاح بن بوسف: ۴۹۱

حُتَّان بن ثابتٌ: ٣٥٦

صين : ۳۵۲،۲۲۲،۱۵۰

ابوطالب: ۲۵۰ ابوعبُندة بن الْجُرُ ارح ": ابومسلم ولاً ني: ٢٠٣ ابولوسفتٌ: ۳۵۰،۳۵۱،۰۴۹،۰۴۹ احد بن طبلٌ: ١٠٦، ١٠٠ احبان هِي: ۲۰ ۳٬۵۵۴ أَرْسُطُونِ إِنَّالِهِ ١٥٠١م ١١١١ /١١١ إليَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اسامات ١٠٧ اساعيل بن ابراهيم: ١٨١ اشرف على تقانويُّ: ٢٢٩ اطهرمبارك بورى، قاضى: ٣٠٨ افلاطون: ٣٤٢،١١٥،٨٩ اقبالٌ،علامه: ۱۲۹،۹۳،۵۵،۵۳،۱۱،۹۰۷ PA9, PLO, PY9, PO9, PFZ, FZF(IZ+ اكبر، ما دشاه! ۲۹۰ اكيدر: ٣٣٥ ام سلمهُ: ۲۴۸ أُمِّ بِانِي ": ١١٣٠ اوین بائن،لاسافرانسسلارنس: ۵۷۱ اوين بائم: ٢١١٠١١١ اور بان ششم: ۱۳۴۰ اورنگ زیب عالم گیرٌ: ۲۹۷ أؤِزَائِنَّ ، (عبدالرحمٰن ): ١٥٧،١٥٧،٨٦٠، MO10001041157AT (し, ご, 亡) بدرالد تنابن جماعية ٣١٢٠٠٨ ١٢٣٨ ما

besturdubare wordpress con سعید بن زیدٌ: ۱۹۱ سكندراعظم: ١١٢ سليمان بن عبدالملك: ٢٠١٠ ٢٠٠ سلمان رشدی: ۲۹، ۴۵۱ سمية " ٢٢٨ سهراب: ۱۱۲ سَهُيْل بن عَمرُ و: ۲۶۴۳ شافعیٌ ، (امام محمد بن ادریس): ۱۲۴، ۲۵، ۵۱، M200727027027001701770177000 3111 MEL OF 91 MARCHA CONTES شاه عالم ثاني: ۲۷۸ شلی نعمانی" ، (علامه ): ۳۸۴ شرجيل بن نمز و: ۱۴۱ سمُس الدين النمش: ۲۷۷،۲۷۷ سداحدشهد" ۳۵۴،۳۵۲ صلاح الدين الولي": ٢٧١،٧٢٧ صفوان بن اميه " 9 ٢٧٧ طارق بن زياد ً ۳۹۳ طَمُری، (محمد بن جریر): ۱۳۸  $(\mathcal{E})$ عَا كَثِيرِ صِدِيقِيةً ﴿ (ام المؤمنين ): ١٠١١،٣١٠ عامر بن فَهَيْرِه: ٣٣٩ مُعْمَادَةً بن صَامِتٌ : ٣٠٨ عياس بن عبد المطلب: ٢٥٣،٣٤٧ عد: ۲۵۳ عبدالله بن الي مَرُ ح": ٢٢١،٣٧٧، ٣٢١، عبدالله بن جدعانٌ: ٩٩ عبدالله بن عمرًا: ۵۳۲،۲۲۹،۲۲۳،۵۳۲

عبدالله بن مسعود " ۱۲۸ ۱۹۹۱ م

حسن بن زيا دلۇلۇ كى: ٣٦ حمد الله أو كرز وه، وم ا، ١٥٠، ٢١، ١٥٨، ١٨٨ MYMATA 4. 70 + 2711-11 + 1129 حمورانی: سے خالدين وليدُّ: ۳۰۱،۲۹۳،۱۴۱،۹۲ غديجه " (ام المؤمنين): ٣٨٧،٢٣٨ خَصَّاف،(امامايوبكر): ٣٦ (زرز) رازيٌ،( فخرالدين): ۳۷۸ راغب أصُلَها في": ٣٢٣،٢٣٨ ر بی بن عام: ۲۱۲ راتباش: ۲۱۸،۱۲۵،۱۲۱۱۵،۳۲ رستم: ۲۱۱٬۱۱۲ رقه "، (بنت رسول"): ۲۴۸ زيدين حارثة" اسما زيدين على ١٥٣٠١٥٢ زيد بن عَمْر و بن نَفْئِلٌ : ١٩٠ زبير بن عبدالمطلب: 99 زبير بن عوام: ٢٥٨ نينب (بنت رسول): ١٩١٨ (سُنِينَ) سپاد بری: ۳۳۴ محنون مصريٌ: ١٣٥ ئىرىخىينى ، ( امام مجمد بن احمد ): • ۲۰۱۱ ۱۹۳۱ ۱۹۳۱ ۱۳۲۱ م MINERIA SELECTION AND MAINTEN برسيد" ۸۸۷

سُغد بن الى وَقَاصُّ ٢٠٨ ٣ ٢٩،٢٠٨

سَعُد بن معاوَّظ: ۴۵۴

besturdubooks.wordpress.com

besturdubooks.wordpress.com

וקוט: מדיור דוור אוור אור מיין ביי

ايشيا: ١١٩-٢٨٧

(ب)

برازيل: ۵۲۵

بحرين: ۲۸۰

بخارا: ۲۸۵

برطانيه: ۲۰۱۳۹٬۹۲۱ ايم

بروناكي (دارالسلام): ۵۲۱،۳۳۳

rrz :hz

ېرىلى: ۵۰۵

يصره: ۱۵۳،۱۴۱

بغداد: ۲۵۱،۲۷۲،۲۷۲،۸۷۲۸

ججيئم: 99س

بلوچستان: ۲۳۲،۷۰

بلغاربه: 690

جمعنی: ۲۸۸،۷۱

بنگله دلیش: ۱۱۲،۵۲۲،۵۳۲،۵۳۲۵

بوشيان اسماء ۲۵۲،۳۸۴،۳۵۲ اسم

بهاول بور: ۲۰۹،۱۱،۸،۷

بروت: ۱۲۱،۱۵۵،۱۵۳

بحارت: ۲۳۳۳،۳۹۳،۳۳۲ و۲۰۰۵۰۳،۵۴۰

(پ،ت،ك)

> ۰۰۵،۵۰۰۵ پیرس: ۲۹۹۲۳

> > تاشقند: ١٦٠

לא: ממיה דרייה ודיה דייה יידיה

271.20+7.799.79+

اعی: ۱۵۳

آ ذربانیجان: ۵۱۵،۳۳۲

ارجنثائن: ۲۵۹

آرمیدیا: ۲۷۰۷۷

از بکتیان: ۳۸۵،۱۵۴

اسرائيل: ۲۵۰،۳۳۲،۳۹۸،۱۲۰

اشنبول: ۲۶۸،۲۶۱

آسٹریا: ۱۲۰

آسریلیا: ۲۵۹،۰۲۵،۰۲۵،۰۲۵ م.۵۰۸،۰۲۹۵

اشبیلیه: ۵۳

أعظم كُرُّه: ٣٠٨

افغانشان: ۲۳۱،۱۳۲

افريقا: ۱۳۰،۱۳۳ ويها، ۲۵۳،۳۵۳، ۲۵۹،

777,779

البانيه: ١٣٧

الجزائز: ۵۲۱،۳۷۰

الدآياد: ٢٧٣،٥٥

المارات: ۵۲۱

ות של: אפיניתונים ווייוויים מיי

P21, ++1, 0+1, 177, 171, 071, +17,

ZF71.AF71.PF71.AA71.FP71.ZP71.AP71

PP7,74.014.010,047.0.170

آ کسفورڈ: ۵۰۵

انگلینڈ: ۵۰۵،۳۲۲

انگاستان: ۲۳۱،۲۳۰،۱۳۲،۵۰۰،۵۰۳،۵۰،

اندلس: ۲۰۵۳،۱۲۵،۲۵۱،۲۹۳،۲۷ م

211,494,494

الذوليتيا: ٢٦٠، ١٣٣٠، ١٣٣٠، ١٣٣١، ٢٣٨٠،

Drocolly Canada Control

سُرْ با: ۲۹۵،۲۸۳

besturdulo of smortpress com سرى لنكا: ۴۹۰،۵۰۰،۵۱۱

سعودي عرب: ۲۲۵،۴۳۰ ۲٬۲۲۵،۳۳۰

سمرقند: ۲۸۵،۱۳۳۱۱۰،۷۵۵

MAILTO 9, TO A. TAPITZA A. AZ ( )

سوۋان: ۱۸۴۲،۸۳۹،۳۳۹،۳۷۱ م

مورينام: ۴۹۲،۲۹۸

سفگانور: ۱۹س

سوئير رلدند. ۱۳۰۰

בון: ביום בון ביין רביי

شالی افرایقه: نسوس

شنگھائی: ۴۹۲،۳۹۱

صومالية: ٢٣٢/١٣٤٨ ١٣٩٨

(6,3)

طائف ۲۷۳،۲۷۳

طرابلس: ۲۸۱

عراق: ۲۰۲۵-۱۹۵۱ ۱۸۱۵ ۲۳۲۳ ۲۳۰

44,041,0440,164

عقد: ۲۵۴،۱۴۸

على كره: ٥٠١،۴٨٧

عان: ۲۵ ۱۳۹۰ ۲۹

غرناط: ۵۳

(ن،ق)

فارس: ۱۳۹

فدک: ۳۷۲،۳۷۵

فرانس: ۲۰۱۰، ۵۰۲۸ تا، ۲۳۱، ۲۳۱، ۱۳۲، ۲۳۱، ۲۳۲، ۲۰

014.0.7.00.

فلمائن: ۵۰۳،۵۰۳،۳۹۵

فلسطين: ۱۵۵،۳۸۲،۳۴۷، ۴۷،۴۷

تفاند: ۲۹۰،۰۱۰ ماله

ٹر تی ڈاد: ۴۹۵

· (5,5,5,5)

چمنی: ۳۳۲،۳۵۰،۱۷۹،۱۲۲ دا، ۲۳۳،۳۵۰

جزيرة العرب: ٢٨١٠٢٥٩٠٢٢٧

°جزارُغربالبند: ۴۹۵

جونا گڑھ: ٢٣٨

جنولي افريقيه: ۵۱۳،۵۱۰،۵۰۸،۳۸۹،۲۳۹

جۇلىللائن: 40س

جينا: ۲۸۳۲۷۱۲۵۲۱۲۷

چين: ٦٦١٥٨٦١١١٩١٥٦٥٦١٨٦٦٩٩٥٢١٥٥

كَيْكِ: ٢٥١،٢٥٠، ٢٣٩، ٢٣٨، ٢٨١، ٩٣٩، ٢٥١، ١٥١،

OLY OLE OLY MAY CON MEET A TYPE TOT

عُدَيْتِيةِ: ٣٩٦،٢٩٨،١٣١

حمص: ۲۹۲،۱۲۴

حيدرآ باد (وكن): ۲۹۵،۱۴۲

حيره: ۲۱۸

خير: ۲۶۷

 $(\omega)$ 

دمشق: ۴۵۱،۹۲

دومة الجندل: ٣٣٥

rzgarznarylamn : bo

د يوبد: ۵۰۵،۳۸۳،۳۷۸

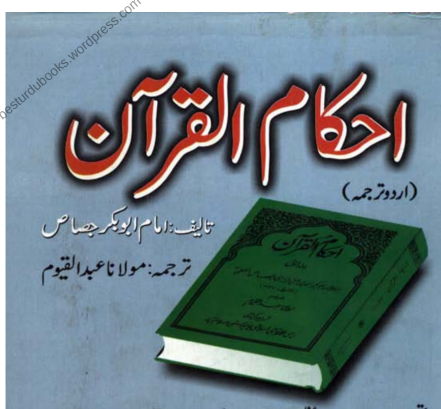
مروس *اسوویت لوغین: ۲۲ از۳۸ ۲۸۳ ۸۳۸ ۵۲۰،۳۸۵* 

رومن ایمیائز: ۱۲۲۰۱۲۰۰۱۲

(س،ژس)

سين: ۵۳، ۵۳، ۲۲۰، ۲۷۲، ۱۷۲، ۲۸۳، ۲۸۰،

MATERIA TARA



چوتھی صدی ہجری کے عظیم فقیہہ امام ابوبکر بصاص کی شہرہ آفاق تصنیف احکام القرآن متنداور معترفقہی تفییر ہے، جس میں قرآن پاک کی ان آیات کی تشریح کی گئی ہے جن سے فقہی اور قانونی احکام مستبط ہوتے ہیں۔ شریعہ اکیڈی نے اردو قارئین کی سہولت کے لئے اس کا سلیس اور رواں ترجمہ چھ جلدوں میں شائع کیا ہے۔ پیپر بیک اور مجلد ایڈیشن نہایت مناسب قیمت پردستیاب ہیں۔

(مجلد)2800روي

قيت: (غير مجلد) 2200روپ

6 جلدين سفحات: 4212



هريخ الاحياب

بين الاقوامي اسلامي يو نيورشي ، اسلام آباد ، يا كستان